Se renoncer soi-meme

(Philippiens 2)
(Traduit de l'anglais)

C.H. Mackintosh

[Courts articles 5]

C’est une chose délicieuse de contempler les triomphes moraux du christianisme — les victoires obtenues
contre soi et contre le monde, et la maniére merveilleuse selon laquelle de telles victoires sont obtenues. La loi
disait : « Tu feras ceci; et tu ne feras pas cela ». Mais le christianisme parle un langage totalement différent. En
lui, nous voyons la vie accordée comme un libre don — la vie découlant d’un Christ ressuscité et glorifié. C’est
quelque chose qui est tout a fait au-dela de la portée de la loi. Le langage de la loi était : « L’homme qui aura fait
ces choses vivra par elles »[Gal- 3, 12]Une longue vie dans le pays était tout ce que la loi proposait a I’'nomme
qui pouvait la garder. La vie éternelle en un Christ ressuscité était quelque chose de totalement inconnu et
méme hors de toute pensée, sous le systéme légal.

Mais le christianisme ne donne pas seulement la vie éternelle ; il donne aussi un objet duquel cette vie peut
étre occupée — un centre autour duquel les affections de cette vie peuvent se mouvoir — un modele sur lequel
cette vie peut étre formée. Ainsi, elle obtient ses puissants triomphes moraux. Ainsi, elle obtient ses conquétes
sur une nature égoiste et un monde égoiste. |l donne la vie divine et un centre divin; et comme la vie se meut
autour de ce centre, nous sommes sortis du moi.

C’est le secret du renoncement a soi-méme. Il ne peut étre atteint d’aucune autre maniere. L’homme
inconverti trouve son centre en lui-méme, et de ce fait, lui dire de ne pas étre égoiste, c’est lui dire de ne pas
étre du tout. Cela reste vrai méme en matiere de simple religion. Un homme s’occupera de sa religion afin,
pense-t-il, de promouvoir ses intéréts éternels. Mais c’est une chose tout a fait différente de trouver un objet et
un centre en dehors de soi. Le christianisme seul peut les fournir. L’évangile de la grace de Dieu est la seule
chose qui peut effectivement répondre au besoin de 'homme et le délivrer de I'égoisme qui lui appartient.
L’homme non renouvelé vit pour lui-méme. Il n’a pas d’objet plus élevé. La vie qu’il posséde est aliénée de la
vie de Dieu. Il est loin de Dieu. Il se meut autour d’'un tout autre centre, et jusqu’a ce qu’il soit né de nouveau,
jusgqu’a ce qu’il soit renouvelé, régénéré, né de la Parole et de I'Esprit de Dieu, il ne peut en étre autrement. Le
moi est son objet, son centre en toutes choses. Il peut étre moral, aimable, religieux, bienveillant, mais jusqu’a
ce qu’il soit converti, il n’en a pas fini avec lui-méme comme la base de son étre ou comme le centre autour
duquel tourne cet étre.

Le courant de pensées qui précede nous amene naturellement a la belle et frappante illustration de notre
théme que nous offre Philippiens 2. La, nous avons une série d’exemples de renoncement a soi, en
commencgant par un exemple divinement parfait, le Seigneur Lui-méme.

Avant de poursuivre la contemplation de ce magnifique tableau, il peut étre bon de se demander ce qui avait
rendu nécessaire la présentation d’un tel tableau devant les saints de Philippes. Le lecteur attentif observera,



dans le cours de cette trés charmante épitre, certaines touches délicates de la plume inspirée, menant a la
conclusion que I'ceil appliqué et vigilant de I'apétre avait discerné une certaine racine de mal dans le sein de la
chere et bien-aimée assemblée réunie a Philippes. Il s’adresse lui-méme a elle pour cela, non avec une massue
ou un long fouet, mais avec un raffinement et une délicatesse bien plus puissants que I'un ou l'autre. Les plus
puissants résultats moraux sont atteints par ces touches délicates venant de la main de Dieu le Saint Esprit.

Quelle était la racine a laquelle nous avons fait référence ? Ce n’était pas une division en sectes et en partis,
comme a Corinthe. Ce n’était pas un retour a la loi et au ritualisme, comme en Galatie. Ce n’était pas une envie
de philosophie et des éléments du monde, comme a Colosses. Qu’était-ce donc ? C’était une racine d’envie et
de querelle. Le produit de cette racine est clairement vu dans le conflit entre deux sceurs, « Evodie et Syntyche »
(Phil. 4, 2), mais on I'apercoit dans les premiéres parties de |'épitre, et un reméde divin y est fourni.

C’est un point important, pour un médecin, non seulement de comprendre ce qui va mal chez son patient,
mais aussi de comprendre quel est le vrai remede. Certains médecins sont habiles a découvrir la racine du mal,
mais ils ne savent pas aussi bien quel reméde appliquer. D’autres sont doués dans la connaissance des
médicaments, le pouvoir des diverses drogues, mais ils ne savent pas comment les appliquer aux cas
individuels. Le divin Médecin connait a la fois la maladie et son reméde. Il sait exactement ce qui ne va pas
chez nous, et Il sait ce qui nous fera du bien. Il voit la racine du mal et Il applique un reméde radical. Il ne traite
pas les cas superficiellement. |l est parfait dans Son diagnostic. Il ne devine pas notre maladie d’apres de
simples symptémes en surface. Son ceil avisé pénetre immediatement jusqu’au fond méme du probléme, et Sa
main habile applique le véritable remede.

Ainsi en est-il dans I'épitre aux Philippiens. Ces saints occupaient une grande place dans le cceur large de
'apétre. Il les aimait beaucoup, et eux I'aimaient. Encore et encore, il parle en termes reconnaissants de leur
communion avec lui dans I’évangile, depuis le commencement. Mais tout cela ne devait pas, et ne pouvait pas,
lui fermer les yeux sur ce qui n’allait pas parmi eux. On dit que «I'amour est aveugle ». Dans un sens, nous
considérons ce dicton comme une diffamation de I'amour. Si nous disions que «l'amour est supérieur aux
fautes », ce serait plus proche de la vérité. Que donnerait-on pour un amour aveugle ? Ou a quoi servirait-il
d’étre aimé par quelqu’un qui ne nous aimerait que parce qu’il ignore nos taches et nos défauts ? Si on veut dire
par la que I'amour ne verra pas nos taches, c’est une vérité bénie (Nomb. 23, 21), mais nul ne se soucierait
d’un amour qui ne soit pas a la fois conscient et supérieur a nos manquements et a nos infirmités.

Paul aimait les saints a Philippes et se réjouissait dans leur amour envers lui, et godtait le fruit parfumé de
cet amour, encore et encore. Mais alors, il voyait que c’était une chose d’aimer et d’étre aimable envers un
apotre distant, et une toute autre chose d’étre d’accord entre eux. Sans doute, Evodie et Syntyche avaient
toutes deux contribué a envoyer un présent a Paul, quoiqu’elles ne s’entendissent pas harmonieusement dans
I'usure de la vie quotidienne et du service. Ce n’est pas un cas rare. Beaucoup de sceurs et de fréres aussi sont
préts a contribuer de leurs biens pour aider quelque serviteur de Christ au loin, mais ne marchent pas ensemble
de maniere agréable. Comment cela se fait-il ? Il y a un manque de renoncement a soi. C’est Ia, nous pouvons
en étre assurés, le vrai secret de bien des «esprits de parti ou vaines gloires », si douloureusement manifestés
au milieu méme du peuple de Dieu. C’est une chose de marcher seul, et c’en est une autre de marcher en
compagnie de nos fréres, en reconnaissant pratiquement cette grande vérité de I'unité du corps, et dans le
souvenir que « nous sommes membres I'un de I'autre » [Rom. 12, 5],

Les chrétiens n’ont pas a se considérer comme de simples individus, comme des atomes isolés, comme
des personnes indépendantes. Ce n’est pas possible, en voyant que I'Ecriture déclare : «Il y a un seul
corps » [EPh. 4, 4] et nous en sommes les membres. C’est une vérité divine — un grand fait — une réalité



positive. Nous ne devons pas demeurer dans une individualité solitaire. Nous sommes des membres vivants
d’un corps vivant, chacun ayant affaire avec les autres membres avec lesquels nous sommes liés par un lien
gu’aucune puissance de la terre ou de I'enfer ne peut briser. En un mot, il y a une relation formée par la
présence du Saint Esprit qui non seulement habite dans chaque membre individuellement, mais qui est la
puissance de l'unité du seul corps. C'est la présence de Dieu I'Esprit dans I’Assemblée, qui fait de cette
Assemblée le corps vivant de la Téte vivante.

C’est quand nous sommes appelés a marcher dans la connaissance réelle de cette grande vérité, qu’ily a
un besoin de renoncement a soi. Si nous étions seulement des individus solitaires, marchant chacun dans le
chemin de son propre choix, accomplissant ses propres pensées uniques, marchant d’apres les étincelles qu’il
a allumé, poursuivant sa propre et unique ligne de conduite, cédant a sa propre volonté, alors en effet, une
certaine quantité du moi pourrait &tre conservée. Si Evodie et Syntyche avaient pu marcher seules, il n’y aurait
pas eu de collision — pas de conflit. Mais elles étaient appelées a marcher ensemble, et c’est la que se trouvait
le besoin de renoncement au moi. Et il faut toujours se souvenir que les chrétiens ne sont pas les membres d’un
club, d’'une secte ou d’une association; ils sont membres d’un corps, chacun en lien avec tous, et tous reliés
par le fait de I’habitation du Saint Esprit avec la Téte ressuscitée et glorifiée dans le ciel.

C’est une immense Vérité, et sa réalisation pratique nous coltera, non seulement tout ce que nous avons,
mais tout ce que nous sommes. Il 'y a pas de lieu, dans tout I'univers, ou le moi sera ainsi mis en pieces,
comme dans I’Assemblée de Dieu. Et n’est-ce pas une bonne chose ? N’est-ce pas une preuve puissante du
terrain divin sur lequel est réunie cette Assemblée ? Ne devrions-nous pas étre heureux que notre haissable
moi soit ainsi mis en piéces ? Nous enfuirons-nous, ou devons-nous nous enfuir, loin de ceux qui le font pour
nous ? Ne sommes-nous pas heureux — ne prions-nous pas souvent pour étre débarrassés du moi ? Et nous
querellerions-nous avec ceux qui sont les instruments de Dieu pour répondre a nos prieres ? Il est vrai, ils
peuvent faire ce travail maladroitement et sans ménagements, mais ne vous en inquiétez pas. Quiconque
m’aide a écraser et a faire couler le moi, me rend un grand service, quelque maladroitement qu’il puisse le faire.
Une chose est certaine, aucun homme ne peut jamais nous dérober ce qui, apres tout, est la seule chose digne
d’étre possédée, a savoir Christ. C’est une précieuse consolation. Que le moi s’en aille, et nous aurons
davantage de Christ. Evodie pouvait mettre le blame sur Syntyche, et Syntyche sur Evodie ; 'apétre ne souléve
pas la question de savoir qui avait raison ou qui avait tort, mais il supplie toutes deux d’avoir «une méme
pensée dans le Seigneur » [4, 2],

La git le secret divin. C’est le renoncement a soi. Mais ce doit étre une chose réelle. Il ne sert a rien de parler
de couler le moi tandis qu’en méme temps, le moi est nourri et caressé dans le dos. Nous prions quelquefois
avec ferveur pour pouvoir fouler aux pieds le moi dans la poussiére, et le moment d’apres, si quelgu’un semble
croiser notre chemin, le moi est comme un porc-épic avec tous ses piquants dressés. Cela n’ira jamais. Dieu
veut de la réalité en nous. Certainement, nous pouvons dire, avec toute notre faiblesse et notre folie, que nous
voulons étre vrais — vrais en toute chose et donc vrais quand nous prions pour avoir la puissance de nous
renoncer nous-mémes. Mais, treés certainement, il n’'y a pas d’endroit ou il y a un besoin plus urgent de
demander cette grace aimable, que dans le sein de 'assemblée de Dieu.

Nous pouvons parcourir tout le vaste domaine de I'inspiration et ne pas trouver de modele plus magnifique
de renoncement a soi-méme, que celui qui nous est présenté dans ces premieres lignes de Philippiens 2. |l est
impossible que quelqu’un respire la sainte atmosphére d’un tel passage, et ne soit pas guéri des maux
douloureux de I'envie et de la jalousie, de la querelle et de la vaine gloire. Approchons-nous de ce merveilleux
tableau et, en le contemplant attentivement, cherchons a saisir son inspiration.



«Si donc il y a quelque consolation en Christ, si quelque soulagement d’amour, si quelque communion de
I’Esprit, si quelque tendresse et quelques compassions, rendez ma joie accomplie en ceci que vous ayez une
méme pensée, ayant un méme amour, étant d’'un méme sentiment, pensant a une seule et méme chose. Que
rien ne se fasse par esprit de parti, ou par vaine gloire ; mais que, dans I’humilité, I'un estime I'autre supérieur a
lui-méme, chacun ne regardant pas a ce qui est a lui, mais chacun aussi a ce qui est aux autres. Qu’il y ait donc
en vous cette pensée qui a été aussi dans le christ Jésus, lequel, étant en forme de Dieu, n’a pas regardé
comme un objet a ravir d’étre égal a Dieu, mais s’est anéanti lui-méme, prenant la forme d’esclave, étant fait a
la ressemblance des hommes; et, étant trouvé en figure comme un homme, il s’est abaissé lui-méme, étant
devenu obéissant jusqu’a la mort, et a la mort de la croix » (v. 1-8).

La donc se trouve le reméde divin contre I'envie et la jalousie, la querelle et la vaine gloire — contre
I'occupation de soi sous toutes ses hideuses formes. L’écrivain inspiré présente a nos coeurs I’homme dépouillé
de lui-méme, humble et obéissant, le Christ Jésus. Voila Celui qui possédait toute puissance dans les cieux et
sur la terre. La majesté et la gloire divines Lui appartenaient. Il était Dieu sur toutes choses, béni
éternellement [Rom. 9, 5], Toutes choses furent faites par Lui, et c’est par Lui qu’elles subsistent. Et pourtant, I
est apparu dans ce monde comme un homme pauvre — un serviteur — quelqu’un qui n’avait pas un lieu ou
reposer Sa tételLuc 9, 58] Les renards et les oiseaux, les créatures qu’ll a formées, étaient mieux pourvues que
Lui, leur Créateur. lls avaient un lieu ou se reposer ; Lui n’en avait pas. Il pensait aux autres, prenait soin d’eux,
travaillait pour eux, pleurait avec eux, les servait, mais Il ne fit jamais une chose pour Lui-méme. Nous ne Le
trouvons jamais prenant soin de se pourvoir de quelque chose. Sa vie était une vie de parfait renoncement a
soi. Lui qui était tout, s’est Lui-méme fait rien. |l se tenait en parfait contraste avec le premier Adam qui, n’étant
gu’un homme, avait pensé se faire égal a Dieu, et devint I'esclave du serpent. Le Seigneur Jésus, le Dieu Trés-
haut, prit la place la plus basse parmi les hommes. Il est tout a fait impossible qu’un homme puisse jamais
prendre une place plus basse que celle de Jésus. Le passage est : « Il s’est anéanti lui-méme ». Il est descendu
si bas, que personne ne pourrait jamais Le mettre encore plus bas. « Il est devenu obéissant jusqu’a la mort, et
a la mort de la croix ».

Observez que la croix est vue ici comme la consommation d’'une vie d’obéissance — I'achévement d’un
travail d’abandon de soi. C’est ce que nous pourrions appeler, pour utiliser un terme du Lévitique, le cété de
I’holocauste de la mort de Christ, plutét que celui du sacrifice pour le péché. Il est vrai que le méme acte qui
consomma une vie d’obéissance, 6ta aussi le péché, mais dans le passage qui est maintenant devant nous,
porter le péché n’est pas tant la pensée que I'abandon de soi. Jésus abandonna tout. Il mit de cété Sa gloire et
descendit dans ce pauvre monde. Quand Il vint, Il évita toute la pompe et la grandeur humaines, et devint un
homme pauvre. Ses parents étaient pauvres. lls n'avaient pu se procurer que le niveau le plus bas des
sacrifices que la loi autorisait pour les pauvres; non pas un taureau, ni un agneau, mais une paire de
tourterelles. Comparez Lévitique 12, 8 et Luc 2, 24. Lui-méme travailla et fut connu comme un charpentier.
Nous ne devons pas manquer la force morale de ce fait, en disant que tout Juif était élevé dans un métier.
Notre Seigneur Jésus Christ a réellement pris une position abaissée. La ville méme ou Il fut élevé était un
proverbe réprobateur. Il fut appelé «le Nazaréen ». Et il fut demandé, avec un rictus de mépris : « Celui-ci n’est-
il pas le charpentier ? » [Marc 6, 3]_ || était une racine sortant d’une terre aride [Es- 53. 21 || n’avait ni forme ni éclat,
aucune beauté aux yeux de 'homme. Il fut ’Thomme méprisé, négligé, vidé de lui-méme, doux et humble, du
début a la fin. Il abandonna tout, méme la vie. Son renoncement a Lui-méme était complet.

Remarquez le résultat. « C’est pourquoi aussi Dieu I'a haut élevé et lui a donné un nom au-dessus de tout
nom, afin qu’au nom de Jésus se ploie tout genou des étres célestes, et terrestres, et infernaux, et que toute



langue confesse que Jésus Christ est Seigneur, a la gloire de Dieu le Pére » [2, 9-11],

Le bien-aimé Seigneur Jésus a pris la place la plus basse possible, mais Dieu Lui a donné la plus élevée. Il
s’est anéanti Lui-méme, mais Dieu L’a fait étre tout. Il a dit : « Je suis un ver, et non point un homme » [Ps. 22, 6],
mais Dieu L’a placé comme Téte sur tout. Il est allé jusque dans la poussiére méme de la mort, mais Dieu L’a
placé sur le trébne de la majesté dans les cieux.

Qu’est-ce que tout cela nous enseigne? Cela nous enseigne que le chemin pour étre élevé est de
s’abaisser. C’est une grande legon, et que nous avons tres fortement besoin d’apprendre. Elle nous délivrerait
effectivement de I'envie et de la jalousie, de la querelle et de la vaine gloire, de sa propre importance et de
I'occupation de soi. Dieu exaltera assurément ceux qui, dans I'esprit et la pensée de Christ, prennent la position
basse. D'un autre c6té, Il abaissera tout aussi certainement ceux qui cherchent a étre quelqu’un.

Oh! n’étre rien! C’est la vraie liberté — le vrai bonheur — la vraie élévation morale. Quelle puissance
d’attraction intense en celui qui ne se fait rien lui-méme ! D’un autre c6té, combien est repoussant un esprit qui
se met en avant, qui joue des coudes, qui s’exalte lui-méme ! Combien c’est entierement indigne de quelqu’un
qui porte le nom de Celui qui ne s’est fait aucune réputation ! C’est une vérité invariable que I'ambition ne peut
jamais vivre dans la présence de Celui qui s’est anéanti Lui-méme. Un chrétien ambitieux est une contradiction
flagrante.

[l'y a d’autres exemples de renoncement a soi qui nous sont présentés en Philippiens 2 ; inférieurs au divin
modéle que nous avons contemplé, car en cela comme en toutes choses, Jésus doit avoir la premiere place.
Pourtant, quoique inférieurs et imparfaits, ils sont profondément intéressants et de grande valeur pour nous.
Regardez Paul. Voyez combien profondément il avait bu & I'esprit de renoncement & soi de son Maitre. Ecoutez
les paroles suivantes de quelqu’un qui, naturellement, n’aurait permis a personne de le dépasser dans sa
carriere ambitieuse. « Oui », dit-il, « mais si méme je sers d’aspersion [comme une libation] sur le sacrifice et le
service de votre foi, j’en suis joyeux et je m’en réjouis avec vous tous » (v. 17).

C’est d’'une justesse peu commune. Paul était prét a n’étre rien — a étre dépensé — a étre aspergé comme
une libation sur le sacrifice des Philippiens. Il lui importait peu qui présentait le sacrifice ou qui effectuait le
service, pourvu que la chose soit faite. Cela ne fait-il pas honte a certains de nous ? Combien peu nous
connaissons de cet excellent esprit! Combien avons-nous tendance a attacher de I'importance a I'ceuvre si
nous avons quelque chose affaire avec elle! Combien peu sommes-nous capables d’étre heureux et de nous
réjouir avec les autres dans leur sacrifice et leur service! Notre travail, notre prédication, nos écrits, ont un
intérét a nos yeux, bien différent de celui de tout autre. En un mot, le moi, le moi, le détestable moi, se faufile
méme dans ce qui semble étre le service pour Christ. Nous sommes attirés vers ceux qui pensent du bien de
nous et de notre ceuvre, et nous nous retirons de ceux qui pensent autrement. Tout cela a besoin d’étre jugé.
Ce n’est pas étre semblable a Christ, et c’est indigne de ceux qui portent Son saint nom. Paul avait appris le
Christ de telle fagon, qu’il était capable de se réjouir dans I'ceuvre et le service des autres aussi bien que dans
le sien propre ; et méme la ou Christ était préché par esprit de parti, il pouvait se réjouir.

Regardez alors au fils de Paul, Timothée. Ecoutez le témoignage éclatant qui lui est rendu par la plume de
I'inspiration. « Or j'espére dans le seigneur Jésus vous envoyer bientdt Timothée, afin que moi aussi j’aie bon
courage quand jaurai connu I'état de vos affaires; car je n’ai personne qui soit animé d’'un méme sentiment
avec moi pour avoir une sincere sollicitude a I'’égard de ce qui vous concerne ; parce que tous cherchent leurs
propres intéréts, non pas ceux de Jésus Christ. Mais vous savez qu’il a été connu a I’épreuve, savoir qu’il a
servi avec moi dans I'’évangile comme un enfant sert son pere » (v. 19-22).



Voila le renoncement a soi-méme. Timothée prenait naturellement soin des saints; et cela, aussi, a un
moment ou tous cherchaient leurs intéréts propres. Et pourtant, quelque cher que f(t Timothée au cceur de Paul
— appréciable comme devait I'avoir été pour lui dans le travail de I'évangile, un tel serviteur s’abaissant lui-
méme — il voulait se séparer de lui pour 'amour de I’Assemblée. Timothée, de méme, voulait étre séparé de
son précieux ami et pere dans la foi afin de soulager son esprit anxieux quant a I'état des Philippiens. C’était en
effet donner la preuve d’un réel dévouement et de I'abandon de soi. Timothée ne parlait pas de ces choses; il
les pratiquait. Il ne faisait pas étalage de ses ceuvres, mais Paul, par le Saint Esprit, les gravait sur une tablette
d’ou elles ne pourraient jamais étre effacées. C’était infiniment meilleur. Qu’'un autre te loue et non toi-
méme [Prov. 27, 2], Timothée ne faisait aucun cas de lui-méme, mais Paul faisait grand cas de lui. C’est divin. Le
sOr chemin pour s’élever est de s’abaisser. Telle est la loi de la route céleste.

Un homme qui fait grand cas de lui-méme épargne aux autres la peine de le faire. Il n’y a pas d’utilité a ce
que deux personnes fassent la méme chose. La propre importance est une herbe nocive qui ne doit se trouver
nulle part dans tout le domaine de la nouvelle création. Elle se trouve souvent, hélas, dans les voies de ceux qui
professent appartenir a cette bienheureuse et sainte création, mais elle n’est pas d’origine céleste. Elle provient
d’une nature tombée — une herbe qui croit de facon luxuriante dans le sol de ce monde. Les hommes de notre
temps pensent qu’il est louable de se mettre en avant et de se frayer un chemin pour soi-méme. Un style agité,
suffisant, prétentieux, se développe avec les enfants de cette génération. Mais notre céleste Maitre était
I'inverse direct de tout cela. Lui qui avait fait les mondes, se baissa pour laver les pieds des disciples (Jean
13); et si nous Lui sommes semblables, nous ferons de méme. |l n’y a rien de plus étranger aux pensées de
Dieu, a I'esprit du ciel, a I'esprit de Jésus, que I'importance de soi et I'occupation de soi. D’un autre cbété, iln’y a
rien qui soit apprécié ainsi de Dieu, du ciel et de Jésus, que le renoncement a soi.

Regardez une fois de plus a notre tableau dans Philippiens 2. Examinez avec un soin particulier cette
personne qui occupe une place si proéminente. C’est Epaphrodite. Qui était-il ? Etait-il un grand prédicateur —
un orateur tres éloquent — un frére particulierement doué ? Cela ne nous est pas dit. Mais ce qui nous est dit,
et dit puissamment et de facon touchante, c’est qu’il était quelqu’un qui avait montré un esprit aimable de
renoncement a soi-méme. C’est bien meilleur que tous les dons et I'éloquence, la puissance et le savoir qui
pourraient étre concentrés dans un seul individu. Epaphrodite était quelqu’un de cette classe illustre de ceux
qui cherchent a s’anéantir eux-mémes. En conséquence, I'apbtre inspiré n’épargne aucune peine pour I'exalter.
Voyez comment il écrit en détail tous les actes de cette personne particulierement attirante. « Mais j’ai estimé
nécessaire de vous envoyer Epaphrodite mon frére, mon compagnon d’ceuvre et mon compagnon d’armes,
mais votre envoyé et ministre pour mes besoins ».

Quel ensemble de dignités ! Quel brillant tableau de titres!| Combien peu ce cher serviteur de Christ sans
prétention imaginait qu’il aurait un tel monument érigé a sa mémoire ! Mais le Seigneur ne permettra jamais que
les fruits du sacrifice de soi se flétrissent, ni que le nom de celui qui s’est anéanti sombre dans I'oubli. C’est
pourquoi le nom de celui dont, autrement, nous n’aurions jamais entendu parler, brille dans les pages de
I'inspiration comme le frére, le compagnon et le compagnon d’armes du grand ap6tre des Gentils.

Qu’avait fait cet homme remarquable ? Avait-il dépensé une fortune princiére pour la cause de Christ ? Cela
ne nous est pas dit, mais il nous est dit ce qui est bien meilleur — il s’est dépensé lui-méme. C’est |a le point
important que nous avons a saisir et a peser. Ce n’était pas seulement I'abandon de sa fortune, mais I'abandon
de lui-méme. Ecoutons le rapport qui est fait de I'un des hommes forts du vrai David. « Il pensait & vous tous
avec une vive affection, et il était fort abattu ». Pourquoi ? Etait-ce parce qu'il était malade ? A cause de ses
souffrances, de ses douleurs et de ses privations ? Rien de la sorte. Epaphrodite n’appartenait pas a la



génération de ceux qui geignent et se plaignent. Il pensait aux autres. « Il était fort abattu parce que vous aviez
entendu dire qu’il était malade ». Combien c’est beau! Il était préoccupé des Philippiens et de leur tristesse a
son sujet. La seule chose qui I'affectait dans sa maladie était la pensée de comment celle-ci les affecterait.
C’est parfaitement exquis | Ce serviteur honoré de Christ s’était avancé jusqu’aux portes de la mort pour servir
les autres, et quand il fut 1a, au lieu d’étre occupé de lui et de ses maux, il pensait a la tristesse des autres. « Il a
été malade, fort pres de la mort, mais Dieu a eu pitié de lui, et non seulement de lui, mais aussi de moi, afin que
je n‘eusse pas tristesse sur tristesse ».

Peut-on trouver quelque chose de moralement plus beau que cela? C’est un des tableaux les plus rares
jamais présentés & un ceil humain. Voila Epaphrodite proche de la mort pour I'amour des autres, mais il est
plein de tristesse au sujet des Philippiens, et les Philippiens sont pleins de tristesse a son sujet; Paul est plein
de tristesse pour les deux, et Dieu vient et se méle a la scéne, et, en miséricorde pour tous, Il fait lever le bien-
aimé de son lit de mort.

Remarquez alors le tendre soin de I'ap6tre béni. C’est comme une tendre mére envoyant son cher fils au
loin et le confiant avec une ferveur affectueuse aux soins d’'un ami. «Je I'ai donc envoyé avec d’autant plus
d’empressement, afin qu’en le revoyant vous ayez de la joie, et que moi j'aie moins de tristesse. Recevez-le
donc dans le Seigneur avec toute sorte de joie, et honorez de tels hommes ». Pourquoi ? Etait-ce & cause de
ses dons, de son rang ou de sa richesse ? Non; mais a cause de son renoncement a lui-méme. « Car, pour
I'ceuvre, il a été proche de la mort, ayant exposé sa vie, afin de compléter ce qui manquait a votre service
envers moi». Oh! cher lecteur chrétien, pensons a ces choses. Nous vous avons présenté un tableau et nous
vous laissons le contempler. Le regroupement est divin. Il y a une ligne de pensée morale qui court dans toute
cette scene et qui relie les figures en un seul groupe frappant. C’est comme I'onction du vrai Aaron, et I'huile qui
découlait sur le bord de ses vétements[Ps- 133, 2] Nous avons le bienheureux Seigneur, parfait dans Son propre
abandon, comme en toute autre chose; et puis nous avons Paul, Timothée et Epaphrodite, chacun montrant,
selon sa mesure, la rare et aimable grace du renoncement a soi-méme.



