Sur le sceau du Saint Esprit

J.N. Darby

[Traités pour I'édification et I'affranchissement du chrétien n° 19]

Le sceau du Saint Esprit est un point trop important, pour que nous le laissions dans I’'ambiguité et le vague
ou il est tombé dans I'ame de plusieurs. L’Ecriture est claire et positive sur ce sujet, qui constitue, non pas le
fondement, mais le caractére spécifique de I'état chrétien. Les expériences particuliéres qui s’y rapportent
peuvent demander une étude détaillée, ainsi qu’une expérience spirituelle saine et étendue ; mais la présence,
et, quant a l'individu, I’habitation du Saint Esprit en lui, constituent le christianisme et I'état chrétien.

Quand Jean-Baptiste annoncait Christ a ses disciples, il Le présentait sous deux caracteres, comme
«I’Agneau de Dieu qui 6te le péché du monde » [Jean 1, 29] " et comme « Celui qui baptise de I'Esprit Saint » [Jean
1, 33], ce dernier caractére étant démontré par le Saint Esprit descendant et demeurant sur Christ Lui-méme.
Toute la plénitude de la déité habitait en Lui corporellement[Col. 2, 9], mais comme homme, et jusqu’a ce que la
rédemption ait été accomplie, Lui seul fut scellé et oint du Saint Esprit. Dans Son cas, c’était le témoignage
rendu a Sa propre perfection : « Et moi, dit Jean, j’ai vu et j’ai rendu témoignage que celui-ci est le Fils de Dieu »
(Jean 1,29-34; 6, 27; Act. 10, 38).

Ainsi Jésus fut conduit par I'Esprit dans le désert pour étre tenté par le diable[Matt. 4, 1] Ainsi c’est par
I'Esprit de Dieu qu’ll chassait les démons [Matt. 12, 28], Par I'Esprit éternel, Il s’est offert a Dieu sans tache [Héb. 9,
141, Il parlait les paroles de Dieu, parce que I'Esprit ne Lui était pas donné par mesurelJean 3, 34|, Si, par la
résurrection, |l était déclaré Fils de Dieu en puissance[Rom. 1, 4] ¢’était « selon I'Esprit de sainteté ». Je rappelle
ces passages (et 'on pourrait en citer d’autres en rapport avec le méme sujet), pour montrer I'immense
importance du fait dont je parle.

Le sceau du Saint Esprit sur Christ était le témoignage rendu a Sa propre perfection; en nous, le Saint
Esprit est le fruit et le sceau de la rédemption. Mais si le Saint Esprit a scellé la personne et le caractere de
Christ, si c’est par Sa puissance qu’ll agissait comme homme, et si nous en sommes faits participants en vertu
de la rédemption, I'importance de ce fait, bien qu’il ne soit pas le fondement, ne saurait étre estimée trop haut,
et le rapport qui existe entre notre position et celle de Christ se trouve ainsi mis dans une merveilleuse lumiére.
Lui seul avait le Saint Esprit tandis qu’ll vivait ici-bas, mais Il a pu Le conférer a d’autres une fois qu’ll a été
élevé en haut, et la rédemption nous a rendus propres a Le recevoir. La venue ou le baptéme du Saint Esprit fut
une conséquence de I'exaltation de Christ. Le christianisme, qui, ainsi que je I'ai dit, est caractérisé par la
présence du Saint Esprit, ne pouvait pas exister avant que Christ f(t glorifie (Jean 7, 39), et, quand Christ eut
été exalté, Il regut de nouveau le Saint Esprit comme homme glorifié, afin de Le répandre ici-bas (Act. 2, 33).
C’est ce que confirment ces paroles du Seigneur : « Il vous est avantageux que moi je m’en aille; car si je ne
m’en vais, le Consolateur ne viendra pas a vous ; mais si je m’en vais, je vous I’enverrai» (Jean 16, 7).

Nous savons ou Christ est allé (Jean 14, 4). Le Consolateur est envoyé par le Pére en Son nom (Jean 14,
26), et par Lui, Christ, d’auprés du Pére (Jean 15, 26). Mais ce sont la des détails. Cette présence du Saint
Esprit était une chose si réelle et si distinctive, caractérisant le christianisme d’'une maniere définie comme tel,
gu’il est dit dans Jean 7 : « L’Esprit n'était pas encore, parce que Jésus n’avait pas encore été glorifié ». Le mot



«donné », introduit dans quelques versions, exprime bien I'idée générale, mais je cite le passage littéralement,
afin que toute la force des paroles, des paroles de ce méme Esprit, soit devant nous. Ce n’est pas que le Saint
Esprit n’existat point : il N’y a pas un chrétien qui voul(t penser ou dire une telle chose. L’Ancien Testament
rend témoignage, depuis la création, de I'existence du Saint Esprit, et de Son opération dans tout ce que Dieu a
fait sur la terre. Mais, de méme que le Fils de Dieu créa toutes choses et cependant, jusqu’a Son incarnation,
comme |l le dit Lui-méme, ne vint pas personnellement ici-bas pour habiter avec nous, de méme, bien que
I'Esprit de Dieu ait opéré depuis qu’ll ornait les cieux et qu’ll planait[Gen- 1, 2][1] sur les eaux chaotiques, Il n’est
pas venu demeurer personnellement ici-bas, jusqu’a ce qu'’il y edt un homme glorifié assis a la droite de Dieu.
Comme le Fils pouvait dire de Lui-méme : « Je suis sorti d’aupres du Pere, et je suis venu dans le monde ; et de
nouveau je laisse le monde, et je m’en vais au Pére »[Jean 16, 28]  ainsi Il pouvait dire de I'Esprit : « Si je m’en
vais, je vous I'enverrai. Et quand celui-la sera venu, etc. »[Jean 16, 7-8] | "Esprit avait été promis dans I’Ancien
Testament ; cette promesse fut accomplie le jour de la Pentecbte, et le christianisme existe[2].

Les textes que nous avons brievement rappelés placent devant nous quelques points importants. Le
Seigneur Lui-méme a été oint et scellé; et ce fait est donné comme un signe qu’ll était « Celui qui baptise du
Saint Esprit », et fournit occasion a Jean le baptiseur de rendre témoignage que Christ était le Fils de Dieu.

Nous avons vu ensuite que, jusqu’a ce que la rédemption fat accomplie et qu’il y et un homme qui avait fait
la volonté de Dieu, assis en vertu de Son obéissance a la droite de Dieu, le Saint Esprit, en tant que constituant
et caractérisant le christianisme par Sa présence, n'était pas encore, comme (Act. 19) les disciples de Jean a
Ephése disaient & Paul : « Nous n’avons méme pas oui dire si I'Esprit Saint est». Il fut envoyé sur la terre pour
étre le témoin que Christ, homme, est a la droite de Dieu.

C’est une chose de toute importance. Le point de départ du christianisme, ¢’est ’homme prenant en justice
une place nouvelle dans le ciel, en conséquence de la rédemption accomplie la ou se trouvaient le péché, la
mort, la puissance de Satan et le jugement de Dieu, cet homme étant en méme temps le Fils de Dieu. En vertu
de cela, Christ comme homme recut le Saint Esprit aprés avoir été exalté en haut, non pour Lui-méme
maintenant, comme lorsqu’ll était un homme parfait sur la terre, mais pour Le répandre sur les croyants, les
mettant ainsi en relation avec Lui-méme et avec ce qui est céleste.

L’Ecriture établit clairement que le Saint Esprit n’est que pour les croyants. Nous le voyons dans le passage
de Jean déja cité, ou le Seigneur parle de «I'Esprit qu’allaient recevoir ceux qui croyaient en lui» (Jean 7, 39).

Mais cela est établi d’'une maniére plus formelle au chapitre 14, 16, 17 du méme évangile : «Je prierai le
Pere, et il vous donnera un autre Consolateur, pour étre avec vous éternellement, I'Esprit de vérité, que le
monde ne peut pas recevoir, parce qu’il ne le voit pas et ne le connait pas; mais vous, vous le connaissez,
parce qu’il demeure avec vous, et qu’il sera en vous ». Nous voyons la I'Esprit comme la portion constante des
saints, envoyé en raison de ce que Christ comme homme a été élevé a la droite de Dieu, dont Il a recu de
nouveau, pour Le donner aux siens, le Saint Esprit qui ne pouvait étre ainsi présent ici-bas avant que Christ f(t
glorifié. Le Fils avait été ici-bas et y était venu, pour étre recu par tous ceux qui entendraient parler de Lui : les
hommes ne voulurent pas Le recevoir, mais c’est la une autre chose. L’Esprit, Lui, n’est pas pour le monde : I
peut annoncer I'’évangile au monde par le moyen des instruments choisis de Dieu; Il est connu de nous, parce
gu’ll est avec nous éternellement et demeurant en nous; les hommes ont été et sont nés de I'Esprit; mais le
Saint Esprit Lui-méme venant ici-bas, c’est une chose toute différente et qui eut lieu le jour de la Pentecéte. Les
apdtres durent ne pas partir de Jérusalem, mais y rester jusqu’a ce qu’ils eussent été revétus de puissance
d’en haut; ils durent attendre la promesse du Pére qu’ils avaient ouie de Christ (Luc 24, 49; Act. 1, 4, 5).
Rendus nets par la parole qu’ll leur avait annoncée, leur ayant aussi déja ouvert l'intelligence pour comprendre



les Ecritures, Jésus avait ensuite souffié en eux, de méme que Dieu avait soufié en Adam![Gen. 2, 7] afin qu'ils
fussent faits participants de Sa nouvelle vie de résurrection ; maintenant ils devaient attendre que le Saint Esprit
descendit sur eux.

Le monde ne connaissait rien de cela, mais il pouvait en voir les effets. Le Saint Esprit venait pour ceux-la
seulement qui croyaient déja en Christ, les plagant d’'une maniére consciente dans la position ou Il était Lui-
méme devant Dieu. Cet autre Consolateur, dans un certain sens, prenait la place de Christ, mais seulement
pour Le révéler plus pleinement, comme un Christ céleste qui avait accompli leur rédemption et qui, par
I'efficace de Son ceuvre, était I'objet de leur espérance dans la gloire : en méme temps, |l était aussi les arrhes
et le révélateur de cette gloire. Mais tout cela appartenait seulement a ceux qui prenaient leur place avec un
Sauveur rejeté, c’est-a-dire aux croyants. Il y avait ceux qui, en croyant, avaient recu la vie par Son nom[Jean 20,
31], qui vivaient, ayant entendu, par grace, la voix du Fils de Dieu[Jean 5, 25]. || avait fallu qu’ils fussent ainsi nés
de nouveau, pour voir le royaume de Dieu et y entrer[Jean 3, 3, 5], Les Juifs, eux aussi, devront naitre de nouveau
pour jouir ci-apres des promesses terrestres, comme le Seigneur le montra a Nicodeme. Mais I’'Esprit devait
venir d’une autre maniére, quand la rédemption aurait été accomplie et que Christ aurait été élevé comme
homme a la droite de Dieu, pour prendre des choses de Christ et les annoncer aux disciples; or tout ce qu’avait
le Pére était a Christ[Jean 16, 15] et le Saint Esprit devait leur faire connaitre que tout ce que Christ avait comme
homme glorifié, était aussi a eux.

Tout cela est bien différent du fait d’étre né de nouveau, ou méme de cette vivification spéciale par la
puissance de Christ ressuscité, lorsque déja I'on est né de Dieu par Sa parole de vérité (Jean 20, 22), si ce
n’est que ces choses étaient nécessaires pour qu’une personne pat recevoir le Saint Esprit, et que le méme
Esprit opere dans cette vie et par cette vie quand Il habite en nous. C’est de ce dernier point que je parlerai.

La relation du Saint Esprit donné avec la vie nouvelle, lorsqu’ll habite dans nos corps, ressort clairement
dans Romains 8. Cette vie n’est pas séparée de sa divine source, lorsque I'Esprit habite en nous, bien que
I’habitation personnelle de I'Esprit en nous, comme personne divine, soit une autre chose, présentée dans ce
méme chapitre comme I'Esprit Lui-méme. S’ll était notre vie en personne, ce serait une incarnation du Saint
Esprit en nous, pensée qui ne supporte pas le moindre examen. Nous sommes nés de I’'Esprit, mais ce qui est
né de I'Esprit n’est pas I'Esprit, bien que ce soit esprit, et caractérisé moralement par la méme nature (Jean 3,
6). Dans ce sens, nous sommes faits participants de la nature divine[2 Pier. 1, 4] | ’épitre aux Colossiens traite
de la vie et ne parle pas du Saint Esprit. L’épitre aux Ephésiens parle fréquemment de Lui, et ce qui la
caractérise c’est le contraste avec la chair, et I'union avec Christ et la relation d’enfants s’y trouvent
développées.

Nos corps sont les temples du Saint Esprit que nous avons de Dieu, et nous sommes achetés a prix; nous
avons ainsi a glorifier Dieu dans nos corps!! Cor. 6, 19-20] | e Saint Esprit donné est donc placé devant nous
comme caractérisant par Sa présence le christianisme et le chrétien. La difficulté qui s’éléve sur ce point dans
les esprits provient de ce que les effets de la présence de I'Esprit se lient nécessairement avec notre
expérience. |l ne saurait en étre autrement. Le Saint Esprit ne peut demeurer en nous, sans produire certains
effets sur nos esprits. Quand un croyant est scellé, il y a une puissance présente qui agit en lui; or nous
sommes enclins a juger de cela en regardant en nous-mémes, et la confusion arrive. Il est trés bien de voir si
notre marche s’accorde avec le privilege dont nous jouissons, mais c’est une tout autre chose que ce dont nous
parlons ici, ou il ne s’agit pas d’'une ceuvre achevée, comme celle de Christ en dehors de nous, et ayant une
valeur divine absolue aux yeux de Dieu, mais d’'une puissance divine qui opére en nous, et dont la présence est
le sceau duquel nous sommes scellés.



Il est trés important de distinguer entre le fait d’étre scellé, et I'opération de Celui qui est le sceau quand I
habite en nous. Dieu met Son sceau sur ceux qui croient, sur le fondement de I'ceuvre parfaite de Christ et de
Sa glorification comme conséquence de cette ceuvre : Jean 7 et la Pentec6te en rendent témoignage. Les
disciples depuis longtemps étaient des croyants, cependant ils durent attendre a Jérusalem d’étre revétus de
puissance d’en haut. lls croyaient en Christ mort, ressuscité et glorifié, et cette foi fut scellée ; mais il fallait que
I'ceuvre fat pleinement accomplie et Christ pleinement glorifié, pour que le Saint Esprit plt descendre. L’effet
devait suivre. lls appartenaient a Dieu, en vertu de I'ceuvre parfaite de Christ, et furent scellés comme tels.
C’est ainsi que la rédemption d’lsraél, afin qu’il appartint a Dieu comme peuple, était absolue, indépendamment
de leurs exercices dans le désert et en Canaan. La conséquence immédiate de la perfection de I'ceuvre et de la
gloire de Christ, fut la présence du Saint Esprit, 1a ou était la foi, sans qu’il fit question d’expérience ou d’ceuvre
intérieure ; on croyait, ¢’était tout. Le Saint Esprit était le sceau de la foi. Comme sceau, le Saint Esprit n’a rien a
faire avec I'expérience.

Il sera bon de dire ici quelques mots sur I'épitre aux Romains, parce que, si elle n’est pas bien comprise, il
en résultera de la confusion dans I'esprit des saints.

Comme on le sait, il y a deux sections distinctes dans la partie doctrinale de I'’épitre aux Romains. La
premiere traite de la culpabilité, et de la grace qui I’éte par la mort et I'effusion du sang de Christ; elle se
termine avec le verset 11 du chapitre 5. Dans cette section, nos péchés sont ce dont Dieu est occupé : «tous
ont péché » [Rom. 3, 23] Dans la seconde section, qui s’étend du verset 12 du chapitre 5 a la fin du chapitre 8, ce
n’est pas la méme chose : il y est question de notre état, comme étant dans la chair, et ensuite comme étant en
Christ ou dans I'Esprit. « Par la désobéissance d’'un seul homme », y est-il dit, « plusieurs ont été constitués
pécheurs » [Rom. 5, 19] || ne s’agit pas ici du pardon des péchés, mais de notre mort au péché, comme étant
morts avec Christ. Tout ce qui est développé dans cette section est expérience en rapport avec le moi; c’est
quelque chose de pratique. Ce n’est pas le cas dans la premiére section ; nous y avons I'effet d’'une ceuvre faite
pour nous et en dehors de nous, et 'amour de Dieu connu actuellement comme en étant la cause : Christ a été
livré pour nos fautes et a été ressuscité pour notre justification [Rom. 4, 251 ¢’est pourquoi, ayant été justifiés sur
le principe de la foi, nous avons la paix avec Dieu[Rom. 5, 1],

Le chapitre 5 nous montre le bonheur conscient du croyant, découlant de I'ceuvre accomplie pour nous, et
Dieu, en amour, connu par elle ; mais il n’y a rien qui se lie a notre expérience. Ici, pour la premiere fois, le Saint
Esprit est mentionné ; c’est par Lui que I'amour de Dieu est répandu dans nos coeurs[v- 51. La présence du Saint
Esprit dans le chrétien est supposée, mais c’est par elle que 'amour de Dieu est connu. Nous ne voyons pas
dans cette section, comme dans la seconde, de quelle maniére I'Esprit opére et ce qu’ll produit en nous, bien
gu’assurément Il agisse en nous quand Il est donné. Mais c’est une erreur que de rattacher cette seconde
partie de la portion doctrinale de I'épitre aux Romains, a la premiére, comme en étant la continuation.

Etre coupables a cause de nos actes, est une chose différente de notre état comme enfants d’Adam. Notre
culpabilité, si nous ne sommes pas justifiés, nous améne en jugement; comme enfants d’Adam, nous sommes
perdus. L’effet de I'ceuvre de Christ est d’dter pour toujours tous nos péchés. Par une seule offrande, Il a rendus
parfaits a perpétuité (sig 16 dinvéxeg) ceux qui sont sanctifiés[Heb. 10, 14]: de sorte qu’une fois purifiés, nous
n'avons plus «aucune conscience de péchés » [Heb. 10, 2]« Bienheureux 'hnomme a qui le Seigneur ne compte
point le péché »[Rom. 4, 8] Dieu ne se souvient plus de nos péchés, et Christ en ayant fait par Lui-méme la
purification, et s’étant assis a la droite de la Majesté dans les cieux[Héb- 1, 3] nous, non seulement nous
sommes purifiés, mais nous sommes éleveés en Lui dans cette position nouvelle qui est, pour 'homme, I'effet de
la rédemption.



Or le sceau du Saint Esprit, basé sur le pardon des péchés, donne l'intelligence et la conscience de cette
nouvelle position. L’'idée que Dieu nous impute ce dont nous sommes coupables est dés lors impossible[3].
Mais ce n’est pas tout. Par cet Esprit, par le don duquel nous sommes scellés, nous savons que nous sommes
fils, et nous crions : « Abba, Pére » (Gal. 4) ; nous savons que nous sommes en Christ et que Christ est en nous
(Jean 14); 'amour de Dieu est versé dans nos cceurs (Rom. 5, comp. avec 1 Jean 4); et Il est les arrhes de
notre transformation future a I'image de Christ (2 Cor. 5).

L’Esprit peut nous reprendre et nous humilier quant au degré de conformité de notre marche avec la
position qui nous est donnée. Graces a Dieu, Il le fait. Mais Il ne peut jamais rendre dans nos ames un
témoignage autre, que celui de la place ou une rédemption parfaite nous a mis ou qui la contredirait, car c’est
en vertu de cette rédemption qu’ll est venu habiter en nous. Avoir une telle pensée serait Lui faire rendre un
faux témoignage ; or I'Esprit est la vérité[1 Jean 5, 6],

«Vous n‘avez pas recu un esprit de servitude pour étre derechef dans la crainte, mais vous avez recu
I'Esprit d’adoption, par lequel nous crions : Abba, Pere ! »[Rom. 8, 15] Ce n’est pas la simplement le fait d’une
nouvelle vie communiquée, mais la conscience de la position dans laquelle la rédemption a placé ceux qui ont
cette vie. « Je monte vers mon Pére et votre Pére, et vers mon Dieu et votre Dieu »[Jean 20, 17] Cela ne dit pas
seulement que le Fils nous a vivifiés, mais que Christ a achevé I'ceuvre qui Lui avait été donnée a faire, qu’ll est
entré comme homme dans une place entierement nouvelle (ou Adam innocent n’était pas), et que, ayant été
glorifié, Il a envoyé I’'Esprit qui nous donne la conscience de la relation dans laquelle Il nous a amenés.

Cette place est le fruit d’'une ceuvre accomplie en dehors de nous, bien que ceux qui y ont part doivent aussi
étre nés de nouveau, et elle est connue par le Saint Esprit donné comme sceau de notre foi en cette ceuvre,
mais de rien d’autre. Mais la question d’expérience est introduite dans la Parole, et elle se lie a la différence
gu’il y a entre la chair et I'Esprit. Nous sommes ainsi amenés a considérer ce qu’est la chair. Il n'est pas
nécessaire que je m’arréte ici sur ce qu’elle est dans sa mauvaise nature : c’est la mauvaise nature dans
laguelle nous sommes en tant qu’issus d’Adam pécheur; mais quant a la relation dans laquelle nous nous
trouvons, il y a autre chose a considérer. Dans ce sens, qu’est-ce que c’est que d’étre «dans la chair» ? C’est
étre en relation avec Dieu sur le pied de notre responsabilité naturelle comme hommes, comme enfants d’Adam
déchu. C’est, quant a notre état moral, faire dépendre les dispositions de Dieu envers nous, de ce que nous
sommes a Son égard, ce qui en soi est vrai. La loi est la regle parfaite pour ’'hnomme dans cet état. On dit, si la
conscience est éveillée : Je suis tel et tel; Dieu sera envers moi ceci et cela. La grace est sur un terrain tout
opposé : Dieu, par Christ, a été et est tel et tel, et je serai ceci et cela comme fruit de cela. Tout change ainsi.

Voyez le fils prodigue de Luc 15. Quand il rentre en lui-méme, la Parole nous parle beaucoup de /ui : il
reconnait son péché, il voit qu’il va périr, il se leve pour aller vers son pére, car la confiance (non la paix) se
trouve toujours dans une ame réveillée par une action divine; mais la conséquence de tout, c’est qu’il dit :
« Traite-moi comme I'un de tes mercenaires » [V- 191, Arrivé prés de son pére, tout cela disparait, et /ui en méme
temps; il n’est plus question que de ce que son pére est et fait pour lui. Déja converti et dans le bon chemin, il
n'avait pas encore la plus belle robe, son pére ne s’était pas encore jeté a son cou, pour lui donner la
conscience de ses pensées envers lui et de la place qu'’il avait dans son cceur. Mais maintenant sa condition
est toute changée; elle est ce que son pére est, et a fait pour lui.

L’esprit peut étre troublé par un faux enseignement, qui place sous la loi, quand on n’a pas encore
découvert son véritable effet. C’était le cas des Galates ; mais par la ils étaient déchus de la grace(5. 4], Christ
ne leur profitait plus de rienl[5. 2l. Ce n’était pas un état d’ame. En ajoutant la circoncision, ils ne pensaient pas
faire autre chose que d’ajouter ; mais I'ap6tre voyait clairement ce qu’au fond ils faisaient. Ce n’était point la une



expérience, un état d’ame; c’était 'abandon complet du christianisme dans son principe méme. lls étaient,
quant a leurs pensées, sinon quant a Dieu, déchus de la grace.

Voila pourquoi nous ne trouvons dans I'épitre aux Galates, ni paroles d’affection au commencement, ni
salutations a la fin. Pour I'apbtre, ce n’était pas un état d’dme ou se trouvaient les Galates, qui le préoccupait,
mais I'abandon du christianisme. Il désirait que ceux qui les bouleversaient fussent retranchés(5. 12]; car si leur
systeme était vrai, Christ était mort en vain(2. 211, ceux qui I’enseignaient étaient maudits. Tout cela n’a rien a
faire avec les expériences et I'état de I'dme. C’était faire Christ « ministre de péché »[2. 171, Par la rédemption
qui était en Christ, la bénédiction d’Abraham venait sur les Gentils, afin que ceux qui croyaient regussent
I'Esprit promis.

L’apbtre montre ensuite comment les croyants recevaient I'Esprit. Par la foi en Christ ils étaient fils, et, parce
gu’ils étaient fils, Dieu leur donnait I'Esprit d’adoption. L’apétre insiste particulierement sur la présence de
I'Esprit et le principe sur lequel ils Le recevaient. Il y avait |a la liberté dans laquelle Christ nous place en nous
affranchissant[>. 11,

Mais maintenant, comme il I'exprime, I'ap6tre travaillait de nouveau pour leur enfantement[4, 19]. Les
Galates n’étaient pas tombés dans un facheux état spirituel comme chrétiens, mais, dans leurs pensées, ils
avaient abandonné le christianisme. La question qui se posait pour eux était donc la chair et la loi, ’lhomme tel
qu’il était et la régle de Dieu pour lui — ou bien Christ glorifié, et I'Esprit nous mettant d’une maniére consciente
dans la position et I'acceptation de Christ devant Dieu le Pere, par la rédemption. Que I'on e(t fait abandon de
cette derniere n’était pas, je le répete, un mauvais état d’ame, c’était I'abandon du christianisme, non sans
doute dans la volonté des Galates, mais en soi-méme; et c’est la le point important. Le Saint Esprit n’était pas
donné, en rapport avec un état d’ame particulier, non pas méme parce que I'on était né de nouveau, bien que
cela fOt vrai de ceux qui Le recevaient, mais simplement en vertu de la foi en un Sauveur, qui avait été mort, qui
était ressuscité et glorifié. Il n’y en avait point d’autre; et si Paul, par exemple, L’avait connu autrement (et
comme Juif, cela avait été le cas pour lui), il ne Le connaissait plus ainsil2 Cor. 5, 16],

La présence du Saint Esprit était d’'une maniere spéciale et distinctive la conséquence de la glorification de
Jésus qui, en mourant, en versant Son sang pour nous, comme homme, et en ressuscitant, avait accompli
I'ceuvre qui nous sauve. Ainsi il y a évidemment deux choses quant a Christ Lui-méme : Ses souffrances dans
I'obéissance jusqu’a la mort, lorsqu’ll but pour nous cette coupe terrible dont la pensée fit découler Sa sueur
comme des grumeaux de sang[Luc 22, 44] — puis, comme conséquence, Sa glorification.

La premiére chose était 'accomplissement de la rédemption démontré par la résurrection de Christ, sans
laguelle notre foi serait vaine. S’ll n’était pas ressuscité, nous serions encore dans nos péchés. Christ serait
couché dans la mort comme un autre. Subjectivement, ’hnomme était dans son nouvel état en Christ ressuscité.
C’est pourquoi nous lisons : « Il a été livré pour nos fautes et a été ressuscité pour notre justification » [Rom. 4, 25],
« Il nous aime et nous a lavé de nos péchés dans son sang » [Apoc. 1, 5],

La seconde chose, Sa glorification, est la place qu’ll est allé occuper et qu’ll a obtenue pour nous, mais que
nous ne posséderons que lorsqu’ll reviendra pour nous prendre a Lui, bien gu’en attendant nous soyons
heureux si nous venons a déloger.

Il est évident, selon I'Ecriture, que le Saint Esprit est descendu quand Jésus eut été glorifié, aprés avoir
accompli Son ceuvre. Mais lorsque, par la foi, nous avons part au salut accompli, sans étre encore arrivés a la
gloire, le Saint Esprit est le sceau du salut et les arrhes de la gloire. Car en Christ tout est accompli, et Il est
entré au ciel comme notre précurseur; et le Saint Esprit descendu, habitant et agissant en nous, nous donne
pleinement conscience du fruit de la rédemption pour le pardon, et de notre position en Christ. Il nous fait



connaitre en méme temps, d’une maniere consciente pour nous, que nous sommes fils et par conséquent
héritiers. Pour avoir la moindre part dans ces choses, il faut que nous soyons nés de nouveau, mais c’est la foi
en I'ceuvre de Christ qui est scellée par le don du Saint Esprit.

Nous avons la rédemption par le sang de Christ, la rémission des péchés(Col. 1, 14]; le Saint Esprit est les
arrhes de notre héritage, jusqu’a la rédemption de la possession acquise[Eph. 1, 141, La grande vérité générale
est que les croyants, et eux seuls, recoivent le Saint Esprit. Si nous regardons aux détails et aux déclarations
de I'Ecriture, nous verrons que, pour étre scellé, il faut la foi en I'ceuvre de Christ aussi bien qu’en Sa personne.
Ainsi (Act. 2), quand les Juifs furent saisis par la terrible conviction que Jésus, qu’ils avaient rejeté, était le
Christ, et que Dieu L’avait exalté dans la gloire, ils dirent : « Que ferons-nous, fréres ? ». Pierre leur répondit :
« Repentez-vous, et que chacun de vous soit baptisé au nom de Jésus Christ, en rémission des péchés; et
vous recevrez le don du Saint Esprit». lls devaient croire a la glorification de Christ, dont les dons du Saint
Esprit étaient la preuve présente, mais ils devaient aussi participer aux effets de I'ceuvre de Christ et recevoir
eux-mémes le Saint Esprit. Ainsi, au chapitre 10 des Actes, c’est le témoignage a la rémission des péchés (v.
43), qui est scellé par le Saint Esprit tombant sur tous ceux qui entendaient la Parole. De méme, en Ephésiens
1, 13, c’était «I'’évangile de leur salut» auquel ils avaient cru, de sorte que, croyant en Christ, ils avaient été
scellés du Saint Esprit comme arrhes de leur héritage. Il est parfaitement certain, d’aprés I'Ecriture, qu’une
personne peut étre née de nouveau et ne pas avoir regu le Saint Esprit, car « quiconque croit que Jésus est le
Christ, est né de Dieu »[1 Jean 5, 1] et ¢’était le cas des disciples tandis que Christ était sur la terre. Cependant
ils ne pouvaient pas alors avoir recu le Saint Esprit, qui ne vint que le jour de la Pentecbte, bien qu’ils eussent la
vie et gqu'ils fussent nets par la Parole.

On allégue que le cas était différent du nétre ; on dit que le Saint Esprit n’était pas encore venu. C’est tout a
fait vrai; mais les disciples étaient nés de Dieu. Je signale le fait, que nous pouvons distinguer le don du Saint
Esprit d’avec la nouvelle naissance. Les Samaritains aussi, apres que le Saint Esprit fut venu, crurent et furent
baptisés, mais le Saint Esprit n’était venu sur aucun d’eux; cela n’arriva qu’aprés que les apdtres leur eurent
imposé les mains. De la méme maniere Paul, alors appelé Saul, fut converti par la révélation de Christ, qui lui
apparut sur le chemin de Damas ; mais trois jours apres seulement, Ananias lui fut envoyé afin qu’il recouvrat la
vue et f(t rempli du Saint Esprit[Act. 9, 17],

Un chrétien est donc un homme dans le corps duquel I'Esprit Saint habite comme en un temple, lui donnant,
d’'une maniere consciente, la place ou le met une rédemption accomplie. Dieu I'a préparé pour la gloire ou il
sera avec Christ et semblable a Christ; mais tandis que la connaissance de sa position en Christ est claire a
son ame, la gloire reste comme une espérance qui lui est réservée dans les cieux[Col. 1, 5], Les Juifs devront
étre nés de nouveau pour entrer dans les bénédictions milléniales (Jean 3; Ez. 36) ; mais ceux qui croient en
Christ sans L’avoir vu, associés avec Lui pendant qu’on ne Le voit pas, et scellés du Saint Esprit, ont leur part
avec Lui la ou le monde ne peut Le voir. «Celui qui sanctifie et ceux qui sont sanctifiés sont tous d'un; c’est
pourquoi il n’a pas honte de les appeler fréres » [Héb. 2, 1],

Il'y a trois grands privileges qui résultent de la présence du Saint Esprit, bien que tout en nous devrait
découler de cette présence. En premier lieu nous crions : «Abba, Pere» (Gal. 4); nous savons que nous
sommes enfants (Rom. 8). Ensuite, nous savons que nous sommes en Christ et Christ en nous (Jean 14).
Troisiemement, 'amour de Dieu est versé dans nos cceurs (Rom. 5). La présence de I'Esprit est la puissance
de bénédiction avec Dieu, avec Christ, avec le Pére (comp. 1 Jean 4, 12, 13).

Ce ne sont pas la des promesses, ou la paix milléniale accomplie, quelque bénies que soient ces choses a
leur place, mais c’est Dieu qui nous a préparés pour un poids éternel de gloire (2 Cor- 4,171 ce que I'ceil n’a point



vu, ce que l'oreille n’a pas entendu et qui n'est pas monté au cceur de ’homme, ce que Dieu a préparé pour
ceux qui L’aiment[1 Cor. 2, 9] et qu’ll leur a révélé. Subjectivement, le nouvel homme est rendu propre & jouir de
Dieu méme ; mais la sphére dans laquelle ses affections se développent est celle qui est faite pour lui et qui lui
est révélée, et c’est 'ceuvre de Christ, Ses souffrances et Ses gloires, et pour nous les gloires célestes qui
seront révélées. Entre 'accomplissement de I'ceuvre de la rédemption et le moment ou nous aurons part a la
gloire, le Saint Esprit est descendu pour nous sceller comme rachetés et justifiés, et pour étre les arrhes de ce
gue nous n‘avons pas encore, si ce n’est que comme Christ est, «nous sommes, nous aussi, dans ce
monde » [1 Jean 4, 17] et nous en avons la conscience par une foi vivante.

Le pardon, I'amour du Pére, notre portion et notre position en Christ, avec la joie dans I'espérance de la
gloire de Dieu, voila ce qui appartient a ceux dont Christ est la vie. C’est de cela que le Saint Esprit est la
puissance actuelle et le révélateur a I'ame, quand la foi en Christ et en Son ceuvre a été scellée pour le jour de
la rédemption ; ou, plus exactement, quand ceux qui croient ont été scellés, sur le fondement de cette foi.

Le nouvel homme est capable de jouir des choses divines et célestes, mais il ne peut les révéler. Sil'on dit :
elles sont dans la Parole, je I'accorde ; mais c’est spirituellement qu’on les y discerne. Le croyant est scellé du
Saint Esprit, sur le fondement de sa foi en la personne et en I'ceuvre de Christ, qui a accompli la rédemption et
qui est assis a la droite de Dieu, de sorte qu’il connait I'efficacité de cette ceuvre et sa place devant Dieu comme
fils et comme étant en Christ. C’est 1 une vérité établie dans I'Ecriture aussi clairement que possible, et qui,
comme état de choses présent, constitue le christianisme et le chrétien, savoir, certitude que Dieu a 6té nos
péchés, adoption actuelle comme fils dans la faveur divine, et joie dans I'espérance de la gloire de Dieu. Mais
cela aussi, dans ce chapitre 5, est fondé sur I'ceuvre de Christ livré pour nos péchés.

Un autre sujet prend place ici; je veux dire, la relation de ce qui précede avec I'état ou I'expérience de
'ame. Je ne parle pas maintenant de culpabilité et d’imputation du péché, c’est ce que j'ai déja fait — notre
conscience est purifiée par le sang de Christ; mais ce qui m’occupe, c’est ce qui se passe dans I'ame. Il y a la
ce qui n’est jamais pardonné, le péché, son principe dans notre nature, ce que Dieu doit abhorrer et que
déteste la nouvelle nature, et que nous trouvons en nous. J’ai déja fait allusion a la division, bien connue
maintenant, que nous trouvons en Romains 5, a la fin du verset 11. Jusque-la, nous trouvons, pleinement
exposés, notre état de culpabilité et la grace qui y répond; la propitiation, Christ livré pour nos offenses et
ressuscité, la paix avec Dieu, Sa faveur actuelle sur nous, I'espérance de la gloire, Son amour versé dans nos
coeurs, pour notre route, par le Saint Esprit qui nous est donné, en sorte que nous nous glorifions méme en Dieu
par Christ par lequel nous avons recu la réconciliation : nous sommes réconciliés avec Dieu, et nous nous
réjouissons en Lui. Aprés cela vient un autre sujet : un homme, chef de race quant au péché, et un homme,
chef de race quant a I'obéissance : plusieurs, en relation avec le premier, constitués pécheurs par le péché
d’'un seul; et plusieurs, en relation avec le second, constitués justes par I'obéissance d’un seul. C’est la
évidemment un terrain nouveau et un sujet nouveau. La culpabilité personnelle et le jugement dépendent de ce
que chaque pécheur a fait; mais ici il s’agit d’'une race plongée dans un état de ruine par la faute de son chef.
La loi est intervenue, de maniere a aggraver les péchés en les faisant devenir des transgressions, afin de
mettre & nu par ses exigences, quand la conscience est éveillée, le péché, racine et principe du mal.

A partir du verset 12 de Romains 5, il n’est donc plus question du pardon des péchés du vieil homme, et de
la purification de ces péchés par grace, pour étre amenés ainsi dans la faveur présente de Dieu envers nous,
mais d’étre placés devant Dieu dans un nouvel état et une nouvelle position dans le second homme, le Christ
Jésus. Au chapitre 6, se trouve exposée la doctrine ; au chapitre 8, nous avons notre état comme résultat, nous
sommes en Christ et Christ est en nous; nous sommes héritiers de la gloire, et, en I'attendant, nous souffrons



avec Christ ici-bas. Le chapitre 7 nous présente I'action de la loi, par laquelle nous acquérons la connaissance
de nous-mémes, afin que moralement nous consentions a avoir Christ en place de nous-mémes. Cette seconde
partie de I'épitre aux Romains traite, non pas de Christ mourant pour nos péchés, mais de notre mort avec
Christ.

Remarquez ici la différence entre les chapitres 5 et 8. Au chapitre 5, ou I'apdtre a montré la culpabilité
comme étant universelle, et la grace qui la rencontre dans la propitiation, et Christ, livré pour nos offenses et
ressuscité pour notre justification[Rom. 4, 25] tout est faveur et bonté divines : nous avons la paix avec Dieu, tel
gu’ll est, a 'égard de nos péchés; nous jouissons actuellement de Sa faveur, nous avons 'espérance de la
gloire ; Son amour est versé dans le coeur, et nous nous glorifions en Lui. Au chapitre 8, c’est notre état qui est
présenté : nous sommes morts avec Christ et vivants en Lui; nous sommes en Lui devant Dieu, de telle sorte
gu’il n’y a aucune condamnation; la loi de I'Esprit de vie nous affranchit, la pensée de I'Esprit est vie et paix. Au
chapitre 5, 'amour de Dieu était répandu dans nos coeurs par le Saint Esprit; au chapitre 8, I'Esprit rend
témoignage avec notre esprit que nous sommes enfants de Dieu, et Il intercede en nous; nous y avons notre
état vis-a-vis de Dieu comme étant en Christ, et non pas ce que Dieu est envers nous.

J’ai dit que le chapitre 6 pose la base de la doctrine. Nous sommes baptisés pour la mort de Christ, notre
profession de christianisme est la reconnaissance de cette mort : notre vieil homme est crucifié avec Lui, afin
que le corps du péché, comme un tout dans sa forme concréte, soit annulé. La croix met fin a notre ancien état
en Adam; a ce point de vue, Christ est mort, non pas pour nos péchés, ici, mais au péché, et nous sommes
baptisés pour Sa mort, nous avons a nous tenir pour morts au péché et pour vivants a Dieu, non pas en Adam,
mais dans le Christ Jésus notre Seigneur. Tout ce qui constitue la gloire du Pére, tout ce qui se déploie de Lui
et L’environne selon Sa propre nature, était engagé dans la résurrection de Christ : sainteté, justice, majesté,
amour pour le Fils, reconnaissance de ce qu’ll avait accompli, suprématie au-dessus de tout mal en lumiére et
en amour, et Christ, comme homme, ressuscité par cette gloire et y entrant, et cela comme ayant parfaitement
glorifié Dieu, la ou tout était entierement contraire a la gloire de Dieu. Et nous sommes vivants en Lui, nous
avons en Lui, ressuscité, la vie qui convient a notre nouvelle position : nous avons ce trésor dans un vase de
terre[2 Cor. 4, 7] cela est vrai, mais c’est notre place devant Dieu. La chair ne peut avoir absolument aucune part
en cela. Comme homme, Christ est entré par la mort dans cette nouvelle position, mettant fin (Lui-méme
toujours sans péché, et a part) a toute relation avec ’hnomme comme né d’Adam. Il était vraiment et réellement
homme et Fils de 'homme, mais en tant que ressuscité, Il est chef d’une nouvelle race et d’une position
nouvelle. Il est digne de remarque que jamais nous ne trouvons qu’ll se soit uni Lui-méme aux hommes, comme
I'enseigne une doctrine funeste et trés répandue. « A moins que le grain de blé, tombant en terre, ne meure, il
demeure seul » (Jean 12, 24). Lui seul, comme nous I'avons vu, fut oint du Saint Esprit et scellé de Dieu le
Pére; toutefois Il était un vrai homme né de femme, né sous la loilGal- 4. 4] et en ressemblance de chair de
péché[Rom. 8, 3] et allant avec le résidu pieux comme s’associant a Lui. Il était |a un homme parmi les hommes;
mais cette association prit fin & Sa mort, sauf en ce qu’ll reste Seigneur au-dessus d’eux. Nous sommes unis a
Lui dans Son nouvel et glorieux état comme Chef ou Téte (Eph. 1, 21). Mais ¢’est une nouvelle création (xawn
xtlowg).

Revenons maintenant a notre sujet. « Nous sommes crucifiés avec lui». Ici, c’est de «notre vieil homme »
qu’il s’agit. Nous sommes encore dans le corps, mais nous ne sommes plus sur le terrain de notre ancienne
position devant Dieu, nous en sommes sortis en Christ en mourant avec Lui, nous avons été crucifiés avec Lui,
nous nous tenons pour morts au péché[4] et vivants a Dieu dans le Christ Jésus, pour nous livrer nous-mémes
a Dieu comme étant ceux qui, en Christ, d’entre les morts ont été faits vivants[Rom. 6, 13] et qui, dans cette
nouvelle vie, sont libres de le faire. Dans I'épitre aux Romains, nous ne sommes pas envisagés comme



ressuscités avec Christ, mais comme justifiés, et ayant Christ pour notre vie, comme des hommes vivants ici-
bas de la vie naturelle, seulement y ayant Christ pour notre vie, étant en Lui devant Dieu, non pas dans la chair.

Or la premiére partie de I'épitre nous améne, depuis la connaissance consciente de notre culpabilité,
jusqu’a la faveur divine et a la connaissance de I'amour divin, comme étant justifiés par I'ceuvre de Christ; la
seconde partie, a la connaissance de nous-mémes, comme étant morts avec Christ a notre ancien état, et étant
en Lui devant Dieu. Notre profession n’est pas simplement que nous croyons en Christ, mais que nous avons
été amenés dans Sa mort, baptisés pour elle comme notre part. Toutefois la premiére partie est compléte et
absolue. La doctrine du sceau du Saint Esprit ne s’y trouve pas; mais la personne est scellée, un coupable se
trouve rétabli dans la faveur de Dieu et jouissant de Son amour; réconcilié avec Lui et prenant en Lui ses
délices. Je le répete : cette premiéere partie est compléte en elle-méme. L’homme est pardonné, justifié,
jouissant de la faveur de Dieu, ayant 'amour de Dieu dans son cceur par le Saint Esprit qui lui est donné, et se
réjouissant dans I'espérance de la gloire. Tout est judiciaire. La vie éternelle n’y est pas présentée comme une
existence actuelle, mais elle est donnée a ceux qui perséverent a bien faire[5] ; seulement Dieu constate Son
amour a Lui envers nous. La question de notre état, notre position hors de Christ et en Christ, est un autre point
différent et distinct, mais quand nous sommes envisagés comme étant en Christ, le sceau du Saint Esprit est,
ici aussi (dans I'épitre aux Romains), un fait admis et développé.

Cette vérité est enseignée d’'une maniere spéciale dans la seconde épitre aux Corinthiens et dans celle aux
Ephésiens, mais toujours comme une chose qui n’appartient qu’aux croyants, savoir, a ceux qui ont déja la vie
et qui sont lavés dans le sang de I’Agneau. La ou cette veérité ne se trouve point, le christianisme n'est pas
connu dans son vrai caractere. Le point de départ de tout ceci, quant a notre position, est celui-ci : nous avons
été baptisés pour la mort de Christ, notre vieil homme a été crucifié avec Christ, afin que nous ne servions plus
le péché[Rom. 6, 5-6]; c’en est fait de Iui pour la foi, nous sommes affranchis. Mais n’y a-t-il aucun reméde,
aucune amélioration possible pour le vieil homme, et aucune puissance dans le nouveau pour marcher en
dehors du vieil homme et étre indépendant de Ilui? Non, il n'y a point d’amélioration du vieil homme, ni
puissance dans le nouveau pour marcher bien par lui-méme, alors méme que la volonté y est. Si la justice
devait étre trouvée dans I'état ou nous a placés la chute d’Adam (c’est-a-dire dans la chair), alors la loi en serait
la mesure. Mais la chair ne se soumet pas a la loi de Dieu, et aussi elle ne le peut pas[Rom- 8, 7] : |a loi dans son
caractere spirituel, bien entendu, car elle défend la convoitise, et la chair convoite. Subsister devant Dieu sur ce
fondement est donc impossible, et de ce c6té il n’y a point d’espérance ; mais cette seconde partie de I'épitre
aux Romains traite de notre position devant Dieu.

Nous avons ces deux points : nous sommes nés de nouveau, mais cela ne suffit pas, car la chair est |13, et
ce qui caractérise la loi, c’est que sous elle on obtient la justice par ce qu’on est. Mais le péché est la. Mais si
ce n'est pas assez d’étre nés de nouveay, il y a autre chose : notre vieil homme est crucifié avec Christ; en Lui
nous sommes morts au péché. Ainsi, pour la foi, c’en est fait de la chair dans la mort, et Christ est introduit en
vie. Le péché dans la chair a été condamné a la croix, mais la mort est venue pour I'ancienne condition de
I’'homme, non point évidement que Christ ait eu aucun péché, mais Il a été fait péché pour nous(2 Cor. 5, 21] ||
était sur la croix « pour le péché ». De sorte que la condamnation du péché dans la chair est passée, et la mort,
la puissance de la mort de Christ, est venue. Je suis maintenant en relation avec Christ ressuscité d’entre les
morts. Mon premier mari, la loi, avait pouvoir sur moi aussi longtemps que je vivais, mais je suis mort avec
Christ, et par Sa mort Dieu a condamné le péché dans la chair. Christ a pris cette condamnation et y a mis fin
en mourant; ainsi, par ma mort, j'ai cessé d’étre sous la loi, je suis mort et suis ainsi sorti hors de la condition a
laquelle la loi s’appliquait, et je ne suis pas seulement vivant en Christ, mais en relation avec Christ ressuscité,
dans cette nouvelle position ou le péché et la condamnation ne sont absolument plus. Quoique je fusse vivifié,



la chair était encore la en moi, bien que je haisse ses fruits et ses ceuvres; et comme le principe de la loi et
notre pensée, quand nous lui sommes assujettis, sont que le jugement de Dieu a notre égard est le résultat de
ce que nous sommes, plus mes désirs sont saints, plus je suis misérable ; mais ayant une fois part a la mort de
Christ, je me tiens moi-méme pour mort. La délivrance est donc par la mort de Christ, c’est-a-dire par le fait que
je suis crucifié avec Lui, et uni a Lui ressuscité.

Mais comment connaitrai-je cela ? Par le Saint Esprit. Au chapitre 8 de I’épitre aux Romains, il est dit que
nous sommes en Christ, et Christ en nous (8, 1, 10). Or ce qui nous en donne la connaissance, c’est le Saint
Esprit (Jean 14, 20). Nous ne sommes pas dans la chair, mais dans I'Esprit, si du moins I’ Esprit de Dieu habite
en nous!v-9l. Il n’y a aucune condamnation, parce que nous sommes en Christ, et si Christ est en nous, le corps
est bien mort a cause du péché, seule chose qu’il puisse produire s’il est vivant : mais nous vivons parce que
I'Esprit est vie, a cause de la justice.

Et maintenant, remarquez que dans le chapitre 7 (qui n’est qu’une parenthese), ou I'apbtre traite de la
portée de la loi dans la question, nous voyons deux états de I’'ame, tous deux pouvant exister lorsque I'ame a
été vivifiée, états, non de progres ou de degré, mais absolument incompatibles I'un avec l'autre, si
incompatibles que I'un ne peut exister tant que I'autre existe : dans I'une de ces positions relatives, I'ame est
unie a la loi comme a un mari; dans l'autre, c’est a Christ ressuscité d’entre les morts. L’ame est morte dans la
premiére, de maniéere a en avoir fini avec elle, afin d’étre placée hors de cette relation, mais seulement comme
crucifiée avec Christ, autrement la loi aurait été, pour elle, condamnation aussi bien que mort (2 Cor. 3 ; Gal. 4).
Nous sommes morts a la loi par le corps de Christ, afin que nous soyons a un autre ; hous ne pouvons avoir
deux maris a la fois. Ensuite nous avons vu, dans ce chapitre 7, I'effet expérimental de la loi, vue et estimée a la
lumiere du christianisme. La loi éveille, et, comme occasion, excite le péché. L’expérience du chapitre 7 n’est
pas le cri d’'un homme qui est dans le péché sans savoir ce qu’est le péché, mais c’est le péché estimé par
quelqu’un qui peut en juger avec une connaissance spirituelle. Nous, chrétiens comme tels — c’est ainsi que ce
mot «nous » est toujours employé — «nous savons que la loi est spirituelle ». Quant au fait, personne ne fut
jamais dans un semblable état, c’est-a-dire avec la volonté toujours parfaitement bonne et le faire toujours
mauvais. |l s’agit de I'action de la loi quand la volonté est renouvelée, mais que ’homme est sous la loi, et, dans
ses penseées quant a sa relation avec Dieu, «dans la chair », aimant I'obéissance et la loi de Dieu, mais jugeant
des pensées que Dieu a envers lui, d’aprés ce qu’il est lui-méme. Or cela est I'opposé de la gréace.

Un homme qui est dans cet état voit que la loi est spirituelle dans ce gqu’elle demande; sa conscience la
reconnait bonne, son cceur y prend plaisir quant a ’'homme intérieur, mais il ne réussit pas a I'observer. Il est
captif de la loi du péché qui est dans ses membres. Le vouloir est bien avec lui, mais le moyen d’accomplir le
bien, cela il ne le trouve pas. Or c’est la une expérience que considére une personne affranchie, mais c’est
I'expérience d’une personne qui évidemment n’est pas délivrée, mais qui est sous la loi; c’est I'expérience d’un
homme quand il était dans la chair. Il apprend ainsi, non pas qu’il est coupable, mais qu’il n’y a point de bien en
lui, c’est-a-dire dans sa chair ; en second lieu, que ce n’est pas lui qui pratique le mal, puisqu’il le hait, et enfin,
que le péché est trop fort pour lui, car il ne peut réussir a faire le bien qu’il veut. Il y a la une double lecon;
premiérement, qu’il 'y a aucun bien dans la chair quand elle est jugée spirituellement, et, en second lieu, que
nous n’avons point de puissance. Distinguer le péché de soi-méme est souvent un soulagement, mais non la
délivrance. Or il est de toute importance de savoir ce qu’est la chair et de le savoir par expérience, et ainsi
d’avoir appris ce que c’est que d’étre sous la loi; mais Dieu ne prend point plaisir a garder dans cet état celui
qui le connait. Ce n’est point I'état chrétien. Il y a lutte jusqu’a la fin, lorsqu’on est affranchi, mais alors cette lutte
a lieu dans le chrétien : la chair convoite contre I'Esprit[Gal. 5, 17]_ Ici il n’est pas question de I'Esprit, ni de Christ,
si ce n’est comme contraste : Christ est présenté comme un autre mari, auquel on ne peut étre en méme temps



gu’au premier. Sur ce point, le chapitre est positif : nous ne pouvons avoir deux maris a la fois. Si j’ai appris a
connaitre I'amour de Dieu dans le don de Son Fils, et si je sais que ma position est la, en Christ, mon
acceptation devant Dieu ne repose pas sur ce que je suis pour Dieu, comme cela a lieu sous la loi.

Ce chapitre nous présente I'appréciation de I'action de la loi par quelqu’un qui a I'Esprit, et qui peut dire :
«nous savons ». Il ne dit pas : nous sommes charnels; les chrétiens ne peuvent pas dire cela. Si 'on me
demande : Celui dont il est question dans ce chapitre a-t-il 'Esprit? est-il scellé ? je réponds : Certainement
non, il est captif de la loi du péché : or la ou est I'Esprit du Seigneur, il y a la liberté[2 Cor. 3, 17] et au chapitre 8,
le captif est affranchi, et il n’est pas dans la chair. Si quelgu’un est conduit par I'Esprit, il n’est pas sous la
loi[Gal. 5, 18], Or étre sous la loi, est précisément ce que décrit Romains 7, mais par la bouche de quelqu’un qui,
n’y étant plus, peut le décrire par I'Esprit. Le péché n’aura pas domination sur vous, parce que vous n’étes pas
sous la loi, mais sous la grace[Rom. 6, 14], Bien que j'aie parlé, et avec raison, du chapitre 7 comme étant une
parenthese, car il vient entre la doctrine du chapitre 6 et I'état pratique du chapitre 8, cependant, en un certain
sens, la doctrine de I'épitre se termine avec le chapitre 6. Le péché n’a pas domination sur ceux dont il y est
parlé, car ils ne sont pas sous la loi, mais sous la grace : ainsi, se livrant a Dieu pour I'obéissance, ils ont leur
fruit dans la sainteté et pour fin la vie éternelle [Rom. 6, 22], | es gages du péché, c’est la mort; le don de Dieu,
c’est la vie éternelle, par Jésus Christ notre Seigneur [Rom. 6, 23],

Ainsi les deux états nous ont été présentés, savoir I'état expérimental d’'une ame sous la loi, et celui qui est
dans la puissance de I'Esprit en Christ. Le contraste complet qui existe entre les deux est évident; ce n’est pas
une différence de degré, mais d’état. L'incompatibilité des deux se voit dans I'exemple des deux maris, le
changement ne pouvant avoir lieu que par la mort, qui brise absolument le lien. Mais je parle maintenant du
contraste dans I'état lui-méme. Au chapitre 7, ’lhomme est dans la chair; au chapitre 8, il n'est pas dans la
chair, parce que I'Esprit de Dieu demeure en lui. L’expérience du chapitre 7 ne considére que la loi ; au chapitre
8, ’lhomme est mort a la loi par le corps de Christ, et la question est entre la chair et I'Esprit. Christ est en nous,
et le corps est mort, mais I'Esprit est vie dans I'ame délivrée. Nous avons donc, en premier lieu, au chapitre 7,
les deux maris mis en contraste : un homme renouvelé en relation avec la loi, et ensuite le méme homme en
relation avec Christ ressuscité d’entre les morts, le premier lien (celui qui liait a la loi) étant brisé d’'une maniere
absolue par la mort de la personne qui y était retenue. Apres, vient I'expérience du premier, de 'homme
renouvelé sous la loi, expérience jugée par l'intelligence chrétienne de quelqu’un qui n’est plus sous la loi; la
chair est jugée, ainsi que I'impuissance de I’'dme renouvelée pour vaincre la chair en étant sous la loi. Il faut un
libérateur ; c’est Dieu par Christ. Nous sommes vivants en Lui, et Lui est en nous; et nous sommes morts au
péché, ayant été crucifiés avec Christ. Il n’y a donc maintenant aucune condamnation pour ceux qui sont en
Christ, car, bien que la chair soit en moi, je suis affranchi de sa loi, par la loi de I'Esprit de vie dans le Christ
Jésus, et moi, quant a ma position devant Dieu, je n’ai rien d’autre que Christ comme vie, dans la puissance de
I'Esprit. Ce que la loi ne pouvait pas faire, ce que je ne pouvais pas réussir a faire quand j’étais sous la loi,
parce que la chair ne se soumet pas a la loi, Dieu I'a fait, car la chair a judiciairement disparu de devant Dieu
dans la mort de Christ comme sacrifice pour le péché, et Ia, la chair et moi, nous mourimes au péché avec Lui.
Le vieil homme a été crucifié; c’en est fait de lui a la croix. La Dieu a condamné le péché dans la chair.

C’est alors qu’est introduite la puissance du Saint Esprit qui habite en nous, un sommaire de notre état, déja
au verset 2. Mais les choses de I'Esprit et la marche selon I'Esprit se rapportent directement a une personne
divine et a une nouvelle nature, et c’est a elles qu’est rattaché le changement de notre ancienne position en
Adam, en notre nouvelle position en Christ, bien que I'Esprit ne soit pas séparé de la vie dont Il est la
puissance. Vous n’étes pas dans la chair, mais dans I'Esprit, si du moins I'Esprit de Dieu habite en vous[Rom. 8,
9]. Ce n’est point assuijettir la chair, qui ne peut se soumettre a la loi; mais si Christ est en vous, le corps est



mort[Rom. 8, 10] " d’aprés le chapitre 6, car, vivant en lui-méme, il ne produit que le péché; cependant je suis
vivant, I'Esprit est vie comme la puissance et Celui qui produit la justice. Et de plus, afin de compléter la
délivrance : si I'Esprit de Celui qui a ressuscité Jésus d’entre les morts habite en nous, Celui qui a ressuscité
Christ (le chef des siens) d’entre les morts, vivifiera aussi vos corps mortels, a cause de Son Esprit qui habite
en vous. C’est I'Esprit de Dieu, en contraste avec la chair; — c’est I'Esprit de Christ, quant a ce que nous
sommes, comme formés maintenant d’'une maniére vivante selon Christ; — c’est I'Esprit de Celui qui a
ressuscité Jésus (nom personnel de Christ) d’entre les morts, comme accomplissant notre délivrance finale. A
partir de 1a, il est parlé du Saint Esprit, non seulement comme d’une personne divine habitant en nous, et
agissant ainsi sur la vie, mais comme opérant d’'une maniére distincte de nous. Par I'Esprit, nous faisons mourir
les actions du corps; nous sommes conduits par I'Esprit; Il est 'Esprit d’adoption, par lequel nous crions :
«Abba, Peéere»; «I’Esprit lui-méme rend témoignage avec notre esprit, que nous sommes enfants de
Dieu » [Rom. 8, 16] ayant I’héritage en espérance, et Il nous est en aide dans notre infirmité durant notre passage,
pendant que nous attendons avec patience d’étre mis en possession de I'héritage ; I'Esprit Lui-méme, quand
nous ne savons pas ce qu'il faut demander comme il convient, intercede pour nous, mais en nous, et cela selon
Dieu. Telle est la réalité de Sa présence avec nous.

Il'y a donc une délivrance[6] : ce n’est pas étre né de nouveau, ce n’est pas le pardon (bien que ces deux
choses soient réelles), mais c’est une délivrance, en ce que nous sommes morts avec Christ, notre vieil homme
étant crucifié avec Lui, et Lui étant notre vie dans la puissance de I'Esprit de Dieu; et, Son ceuvre en étant la
base, cette délivrance est possédée et connue, en méme temps que notre place en Lui, par I'Esprit habitant en
nous. Et nous recevons I'Esprit en croyant en I'efficace de I'ceuvre de Christ pour le pardon de nos péchés.
Nous ne sommes pas dans la chair, mais dans I'Esprit, si du moins I'Esprit de Dieu habite en nous[Rom. 8, 9],
L’Ecriture sur ce point est aussi claire que possible. Il est également clair que celui dont parle le chapitre 7 de
I'épitre aux Romains, ne possede pas cette délivrance; la preuve en est tres simple, il cherche a étre délivré.
Cette délivrance n’est pas une chose qui ait a se répéter; c’est un état dans lequel nous entrons : le chapitre 8
tout entier le démontre. Nous sommes en Christ, nous avons I'Esprit d’adoption, le Consolateur qui ne nous est
point 6té.

Etre affranchi n’est pas étre né de nouveau. Quand il s’agit « d’étre né de nouveau », il y a un «il faut » (Jean
3, 7), ce qui n’est point la révélation de la grace et du salut qui n’est que par la croix. La visitation, prophétisée
par Zacharie (Luc 1, 77-79), avait pour but de donner la connaissance du salut par la rémission des péchés; et
ce fut aprés avoir entendu I'évangile de leur salut et y avoir cru, que les Gentils furent scellés (Act. 10, 43, 44 ;
Eph. 1, 13, 14). Je ne doute pas que Celui qui a commencé la bonne ceuvre ne I'achéve aussi jusqu’au jour de
Jésus Christ[Phil. 1, 6]: mais le témoignage de I'Ecriture est constant. Le fils prodigue revint & lui-méme, se
repentit, confessa son péché, reconnut qu’il périssait, et entra dans le chemin qui, de fait, le conduisait chez
son pere; mais il N'avait pas rencontré son pere, il ne connaissait pas sa pensée, il ne pouvait pas crier :
« Abba, Pére », et n’avait point la plus belle robe, qui le rendait propre pour entrer dans la maison. C’est en vain
gu’'on dira qu’il n’en avait pas la conscience; il ne possédait pas ces choses. Christ a été livré pour nos
offenses ; mais bien qu’ll ait fait la paix par le sang de Sa croix[Col- 1. 20] nous ne possédons pas cette paix
jusgu’a ce que nous ayons été justifiés par la foi. Il est également important de voir que la paix a été faite
parfaitement, et que nous ne la possédons pas avant que nous ayons cru. En fait, dire que nous avons la paix
avec Dieu et que nous n’en avons pas la conscience, est un non-sens, et en méme temps une chose qui détruit
la relation qui existe entre la présence de I'Esprit et I'ceuvre de Christ. Etre affranchi et en liberté, avoir liberté
avec Dieu, disant : «Abba, Pere», et étre délivrés de la loi du péché et de la mort — et n’en pas avoir la



conscience, cela n’a pas de sens; bien que nous ne soyons peut-étre pas capables d’expliquer comment cela a
lieu, cependant nous le savons et nous en jouissons.

Je n’attache aucune importance au mot « chrétien », nom donné probablement par le monde ; mais le corps
de celui qui est tel, est le temple du Saint Esprit qu’il a de Dieul1 Cor. 6, 19],

En comparant entre eux quelques passages des épitres aux Romains et aux Galates, on voit clairement que
I'affranchissement ou la délivrance est un état distinct et non un simple progres dans la condition de I'dme;
c’est la liberté de fils, fruit de la rédemption, en contraste avec I'esclavage sous la loi, méme si I'on est né de
Dieu. Au chapitre 5 des Galates, verset 18, nous lisons : « Si vous étes conduits par I’'Esprit, vous n’étes pas
sous la loi». Avant que la foi vint, nous étions gardés sous la loi, notre conducteur jusqu’a Christ, mais apres
que la foi fut venue, nous n’avons plus été sous le conducteur (Gal. 3, 23, 24) ; car nous sommes tous fils[7] de
Dieu par la foi dans le Christ Jésus. Mais «aussi longtemps que I'héritier est en bas age, il ne différe en rien
d’'un esclave, quoiqu’il soit seigneur de tout;.. mais, quand I'accomplissement du temps est venu, Dieu a
envoyé son Fils, né de femme, né sous la loi, afin qu’il rachetat ceux qui étaient sous la loi, afin que nous
recussions I'adoption. Et, parce que vous étes fils, Dieu a envoyé I'Esprit de son Fils dans nos cceurs, criant :
Abba, Pére ».

Le chapitre 5 exhorte les Galates a demeurer fermes dans cette liberté ; la chair convoite contre I'Esprit, et
I’Esprit contre la chair, mais si I'on est conduit par I'Esprit, on n’est pas sous la loi. La chair était la, mais leur
état et leur position étaient entierement changés : ils étaient fils, ils étaient libres, conduits par I'Esprit, pas sous
la loi, parce que Christ les avait rachetés de cet état-1a, et ainsi la foi étant venue, le Saint Esprit leur avait été
donné. L’état dans lequel ils se trouvaient, était la conséquence de la venue du Fils de Dieu pour les racheter,
et de leur foi en Lui et en Son ceuvre.

Maintenant examinons ce qui est dit en Romains 8, quant a I'état d’affranchissement ou de délivrance :
« Tous ceux qui sont conduits par I'Esprit de Dieu, ceux-la sont fils de Dieu ». « Vous n’avez pas recu un esprit
de servitude pour étre derechef dans la crainte ». Et d’ou vient cela ? « Vous n’étes pas sous la loi, mais sous la
grace »; «tenez-vous vous-mémes pour morts » [Rom. 6, 11] (comp. Gal. 2, 19, 20). Christ étant mort, nous
sommes affranchis de la loi; nous sommes morts avec Christ au péché, et a la loi aussi; mariés a un autre, a
Christ ressuscité. Nous sommes en Christ; la loi de I'Esprit de vie en Lui nous a affranchis; car ce que la loi ne
pouvait pas faire, Dieu I'a fait, en envoyant Son propre Fils pour le péché. La conséquence est, non point une
loi imposant une justice humaine, mais les choses de I’Esprit comme notre portion.

Quoique la chair soit en nous, nous ne sommes point dans la chair — dans cette position devant Dieu — si
du moins I'Esprit de Dieu habite en nous; il n’est pas dit : si nous sommes nés de nouveau, ce que I'on peut
étre sans connaitre encore la délivrance. Et si Christ est en vous, le corps est bien mort a cause du péché, mais
I'Esprit est vie[Rom. 8, 10] - et alors on entre, par I'Esprit, dans une relation consciente de fils, et ainsi, n’étant pas
simplement nés de Dieu, mais ayant le témoignage par I'Esprit d’étre nés de Dieu (« enfants », non pas «fils »),
nous sommes héritiers de Dieu, cohéritiers de Christ. Les principes de I'état décrit dans le chapitre 7, sont la loi,
la chair, le péché, la captivité sous la loi du péché; on n’est pas délivré ; la volonté est bonne, mais il n’y a pas
de puissance pour I'accomplir. Les six premiers versets présentent les deux relations : 'une avec la loi, I'autre
avec Christ ressuscité, la mort mettant entierement fin a 'une, et étant le seul moyen d’en étre délivré. Les
principes du chapitre 8 sont que I'on est en Christ (non seulement pardonné, mais dans un nouvel état),
affranchi par la loi de I'Esprit de vie en Lui, le péché dans la chair étant condamné, en ce que Christ est mort
comme sacrifice pour le péché ; on n’est pas dans la chair, mais dans I’'Esprit; 'Esprit de Dieu habite en nous,
le corps est mort, I'Esprit est vie. Nous sommes fils, et nous savons que nous le sommes ; nous souffrons avec



Christ, pour étre glorifiés avec Lui. Christ et I'Esprit, qui ne sont pas mentionnés dans le premier état, se
trouvent ici; le sujet tout entier, c’est le second mari, dans la puissance de I'Esprit. Il est impossible de trouver
deux positions et deux relations plus distinctes. Ayant cru au pardon des péchés par le sang de Christ, le
croyant a recu I'Esprit, et sait par Lui ou il en est comme mort avec Christ, et maintenant en Christ.

Un mauvais enseignement, qui met la nouvelle naissance[8] a la place d’une rédemption connue et
accomplie par I'ceuvre de Christ, ayant détourné plusieurs cceurs sinceres de la simple vérité scripturaire,
j’ajouterai ici ce que I'Ecriture révéle clairement. Si une ame peut en vérité dire devant Dieu : « Abba, Pére »,
cette ame est scellée. Si quelqu’un sait réellement qu’il est en Christ, et Christ en lui, il est scellé. Si 'amour de
Dieu est versé dans le cceur d’'un homme, cet homme est scellé (Rom. 8; Gal. 4; Jean 14; Rom. 5). Il peut en
exister d’autres preuves, car toute la vie d’'un homme sera, sauf quelques manquements particuliers, la
manifestation évidente de I’habitation de I'Esprit de Dieu en lui; mais je prends a dessein la preuve la plus
simple et la plus immédiate, dans les termes ou nous la donne I'Ecriture. Or ce qui empéche I'acceptation pure
et simple de cette vérité, c’est que I'on ne croit pas pleinement la doctrine de la rédemption. On regarde le
pardon comme se rapportant aux péchés passés[9], a ceux commis avant la conversion, ce qui était réellement
le pardon pour les Juifs, et que I'Ecriture présente en contraste avec le pardon chrétien (voyez Héb. 9 et 10).
On ne croit pas & ce que I'Ecriture nomme «rédemption éternelle ». La plupart des chrétiens ne pourraient pas
vous dire ce que c’est que de n’avoir plus «conscience de péchés»; ils ne savent pas méme ce qu’est le
bonheur de ’'homme a qui le Seigneur ne compte point le péché[Rom. 4, 8], lls comprennent bien que tous leurs
péchés passés ont été pardonnés quand ils ont cru, mais, quant aux péchés commis depuis, ils estiment qu’il
faut une nouvelle aspersion du sang de Christ, ou bien que la sacrificature présente de Christ dans le ciel
s’applique & ce point : deux choses qui ne se trouvent point dans I’Ecriture. Demandez-leur ce que signifie cette
parole : «Par une seule offrande, il a rendu parfaits a perpétuité ceux qui sont sanctifiés » [Héb. 10, 14] ' jls ne
pourront vous le dire. Chaque péché, aprés avoir été commis, doit, selon eux, trouver son pardon quand et
comme cela se pourra, et I'on enseigne que penser autrement est une chose tres dangereuse.

Or le fait est que, dans chaque cas de péché, il y a interruption de la communion, et que la ressource se
trouve dans ce que Jésus enseigne a Ses disciples lorsqu’ll leur lave les pieds (Jean 13) avec de /‘eau. Mais
quand une fois j’ai cru a I'ceuvre de Christ, le péché ne m’est plus imputé, je suis rendu parfait quant a la
conscience. Nous avons une pleine liberté pour entrer dans les lieux saints par le sang de Jésus[Heb. 10, 19];
Celui qui a porté nos péchés et les a 6tés depuis longtemps, est la. Il ne faut pas confondre I'ceuvre de I'Esprit
qui me fait reconnaitre mes fautes, avec I'ceuvre de Christ, accomplie et ayant son efficace une fois pour toutes
et pour toujours. Il a porté mes péchés quand je n’en avais pas encore commis un seul; et si le pardon, dans le
sens de non-imputation, doit étre obtenu maintenant, il serait impossible a trouver, car Christ devrait souffrir
pour ces péchés-la, comme dit I'apbdtre : « Puisque dans ce cas il aurait fallu qu’il souffrit plusieurs fois depuis la
fondation du monde » [Héb. 9, 26],

Il suit de la que, par I'enseignement courant, celui qui n’a pas dans son ame, par la foi, le sentiment de la
rédemption, et celui qui I'a en réalité, sont mis sur le méme niveau, quoique I'un ait I'Esprit d’adoption et que
I'autre ne I'ait pas : celui-ci cherche a obtenir miséricorde, ne I'ayant pas encore saisie par la foi; celui-la, avec
Dieu, crie : « Abba, Pére », mais on les enseigne tous deux a supposer que le péché est imputable de la méme
maniere, et a rechercher s’ils sont enfants de Dieu; et ainsi ’lhomme délivré, par un faux enseignement, est
rejeté sous la loi dans Romains 7. Si, vraiment, vous pouvez dire : « Abba, Pére », assurément vous étes scellé,
mais alors aucun péché ne peut vous étre compté, autrement Christ est mort en vain. Le judaisme, sous ce
rapport, valait mieux que ce demi-christianisme qui nous entoure. Pour un Juif qui avait péché, il y avait un
sacrifice, et son péché était pardonné. Maintenant, avec la doctrine courante, quelgu’un sera peut-étre



pardonné pour ce qui a eu lieu dans le passé, mais pour tout ce qui suit, il n’aura rien gu’incertitude. Mais Christ
a obtenu une rédemption éternelle [Heb- 9, 12] et bienheureux est 'homme a qui le Seigneur ne compte point le
péché[Rom. 4, 8] | 'ceuvre étant achevée, et celui qui est sanctifié étant rendu parfait a perpétuité, I'adorateur
purifié une fois pour toutes, n’a plus conscience de péchés, et Christ est assis sur le trone du Pere, parce que
tout est achevé. C’est de cela que le Saint Esprit est le témoin ; étre né de Dieu ne I'est pas.

Il'y a un passage sur lequel il sera bon d’ajouter un mot. « Si quelgu’un n’a pas I'Esprit de Christ, celui-la
n’est pas de lui» (Rom. 8, 9). Ces mots «n’est pas de lui», troublent quelques personnes. Cela veut dire
simplement que celui dont il est question n’est pas de Christ, tout comme le prodigue n’était pas a sa place de
fils jusqu’a ce qu’il e(it rencontré son pére.

Le verset 1 de ce chapitre 8 nous place en Christ, le verset 9 voit Christ en nous, ce qui est I'état chrétien,
selon la promesse que nous lisons en Jean 14, 20. Ce n’est pas I'état de I'dme qui est ici en question, mais le
fait que Christ est en nous, comme le prouve le verset suivant en relation aussi avec le chapitre 6. « Celui qui
est uni au Seigneur est un seul Esprit avec lui» (1 Cor. 6, 17); cela ne peut pas avoir lieu avant que nous ayons
cet Esprit. Nous ne sommes donc point, jusque-la, dans I'état chrétien, comme appartenant de fait a Christ,
bien que, comme le fils prodigue, nous puissions étre en chemin. L’habitation de I'Esprit en nous est une partie
de I'état chrétien, ainsi que le montrent les épitres aux Galates, aux Romains, 2 Corinthiens 5 et 1, et quantité
d’autres passages.

Je m’arréterai aussi un instant sur le texte suivant qui est fréquemment cité : « Quiconque confessera que
Jésus est le Fils de Dieu, Dieu demeure en lui et lui en Dieu» (1 Jean 4, 15). D’abord, il n’est question ici ni du
sceau de I’Esprit, ni de la nouvelle naissance : ces deux choses sont supposeées, et il y est fait allusion dans le
chapitre 3 verset 24 ; mais 13, le témoignage de I'Esprit, démontrant que nous demeurons en Lui, et Lui en
nous, n’est appliqué qu’a Sa demeure en nous, telle qu’elle pouvait méme étre manifestée par les dons de
toutes sortes. Mais ce qui caractérise le chrétien, c’est I'obéissance : il garde les commandements de Dieu; et
cela implique qu’on demeure en Dieu et Dieu en nous, et I'Esprit nous en donne la conscience. Il en est ainsi
aux versets 4 et 13 du chapitre 4, mais les termes varient; au verset 13, il est dit : « Il nous a donné de son
Esprit», termes qui, en fait, se rapportent a I'Esprit de prophétie, mais trés importants ici, comme nous
rattachant a Dieu dans Sa nature.

Jean ne s’occupe pas d’actes administratifs, tels que le fait d’étre scellés, par lequel nos relations sont
connues. Il demeure dans ce qui a rapport a la nature de Dieu et a la communion avec cette nature. Dieu est
lumiére, nous le sommes aussi; Dieu est amour ; celui qui demeure dans I’'amour, demeure en Dieu et Dieu en
lui[1 Jean 4, 16] Notre communion (xowvwvia) est avec Dieu, et nous marchons dans la lumiére, comme Dieu est
dans la lumiére[! Jean 1, 7]; dans I'amour, comme Christ nous a aimés [EPh. 5, 2], Sans doute, c’est par I'Esprit,
mais ce dont Jean est rempli, comme étant une chose actuelle, c’est que nous sommes en Dieu et Dieu en
nous ; ce n’est pas le fait que nous sommes scellés pour le jour de la rédemption qui n’est pas encore arrivé; |l
nous donne de Son Esprit, de sorte que nous demeurons en Lui et que nous avons communion avec Lui. Ce
n’est pas la le fait de recevoir le sceau de I'Esprit, quoique ce soit par son moyen, c’est-a-dire par le don du
Saint Esprit. Le chapitre 5 des Romains se rapproche de ce point de vue de Jean : 'amour de Dieu est versé
dans nos cceurs par le Saint Esprit qui nous a été donné. C’est bien le don, mais ce qui est envisagé ici, c’est
I'effet du don, et non la chose elle-méme. Quand un homme a été vivifié, qu’il se confie dans le sang de Christ,
et qu'il est scellé du Saint Esprit, il entre dans la plénitude de Dieu, de tout ce qui est en Lui; sa nouvelle nature
en elle-méme jouit, est capable en elle-méme de jouir, de tout ce que Dieu est; le Saint Esprit est le révélateur,
en méme temps que la puissance spirituelle, pour réaliser ce qui est révélé, et ainsi nous entrons dans cette



plénitude, notre conscience étant rendue parfaite par le sang de Christ. Entrant ainsi dans tout ce en quoi le
Saint Esprit nous introduit, nous demeurons en Dieu, et Dieu en nous. Et c’est 1a la position de tout chrétien, de
quiconque croit que Jésus est le Fils de Dieu; mais ceux qui ont part a ce privileége sont envisagés comme
scellés, ainsi que ce passage lui-méme le montre.

La description de I'état chrétien, dans cette premiere épitre de Jean, commence au chapitre 3 verset 23, qui
le présente dans sa manifestation extérieure ; au verset 24, puis au chapitre 4, depuis le verset 7, on a le c6té
intérieur de cet état. Les six premiers versets du chapitre 4 sont une parenthése, indiquant le moyen de
discerner les mauvais esprits. Jean, dans ses écrits, ne s’occupe pas de la maniére divine dont Dieu, dans Ses
voies, administre les choses; il traite de la nature de Dieu et de la plénitude qui est en Lui, ainsi que de notre
relation avec cette plénitude dans son caractere et sa puissance. Le lecteur trouvera la méme suite de pensées
dans Ephésiens 3, 14 & 19. C’est la pleine bénédiction dans laquelle nous améne le Saint Esprit, par lequel
nous sommes scellés. L’épitre aux Ephésiens nous en présente la réalisation.

II'y a un autre point important dans le passage de Jean qui nous occupe, c’est la force de ces mots :
« Quiconque confessera que Jésus est le Fils de Dieu» (v. 15). Ici celui dont on parle occupe ouvertement la
place de chrétien; il ne s’agit nullement de la personne de Christ en contraste avec Son ceuvre. Dans le
passage lui-méme, ce qui est mis en évidence, c’est 'ensemble de ce qu’ll était, de ce qu’ll a accompli, de ce
gu’ll est maintenant dans la gloire ; de méme dans ce qui suit (chap. 5), ce n’est pas simplement que nous
sommes vivifiés, mais que «celui qui a le Fils a la vie ». Nous avons la tout le mystere de la piété quant a ce qui
nous concerne : Christ, comme homme dans la gloire, venu une fois ici-bas et ayant accompli Son ceuvre, puis
remonté vers le Pére. Les versets 9 et 10 du chapitre 4 nous montrent le Fils envoyé dans le monde, afin que
nous vivions par Lui et pour étre la propitiation pour nos péchés. Au verset 12, 'amour de Dieu est consommeé
en nous maintenant; le verset 17 présente Christ comme I'homme glorifié et, comme Il est, Lui, nous sommes,
nous aussi, dans le monde. Il est donc évident que I'expression «Fils de Dieu» embrasse toute I'histoire de
Christ. Mais la maniére dont Jean parle de Lui va plus loin; il est vraiment un homme, «venu en chair », mais
est Dieu dans Sa personne : nous connaissons «le Véritable, et nous sommes dans le Véritable, savoir dans
son Fils Jésus Christ : lui (o0tog) est le Dieu véritable et la vie éternelle »[1 Jean 5, 20],

Lisez depuis le chapitre 2, 28, jusqu’au verset 3 du chapitre 3. Est-il parlé de Lui comme Dieu ou comme
homme ? Dans la moitié d’un verset, Il apparait sous les deux aspects : nous sommes nés de Lui et par
conséquent enfants de Dieu, mais le monde ne nous connait pas, comme il ne L’a pas connu. C’est une méme
personne qui est Dieu et qui est homme, selon I'aspect sous lequel on la considere. Croire en Sa personne est
le secret et le fondement de tout; mais c’est une personne divine qui est descendue ici-bas, qui est Dieu, qui a
accompli I'ceuvre, et qui est remontée en haut; en méme temps, un vrai homme qui est mort, mais qui était le
Fils de Dieu. Ainsi nous entrons dans toute la plénitude de Dieu, nous demeurons en Lui (étant en Christ), selon
tout ce que, dans Ses voies envers nous en Christ, Il a manifesté de Lui-méme, et cela est précieux. Mais
I'administration de ces voies — le sceau du Saint Esprit qui nous rend capables de demeurer en Lui — est une
chose différente.

Paul nous fait connaitre les voies administratives et judiciaires de Dieu. « Il n'y a... aucune condamnation
pour ceux qui sont dans le Christ Jésus » [Rom- 8, 1] par la foi en Christ, le Fils, qui a opéré la rédemption. Nous
sommes fils (uiol) et non pas simplement enfants (T€xva), et ainsi Dieu a envoyé I'Esprit de Son Fils dans nos
ceoeurs. Jean va droit a ce en quoi nous sommes ainsi introduits, dans sa plénitude en Dieu, comme révélé dans
le Fils. Tout, dans la pensée de Dieu, le voig de Christ, appartient a chacun qui croit, de méme que la plus
belle robe, les sandales et 'anneau appartenaient au prodigue, mais nous entrons dans la jouissance de ces



choses en étant scellés du Saint Esprit, et nous sommes capables de le faire, en étant fortifiés en puissance par
Son Esprit, quant & I’'homme intérieur (Eph. 3).

Ainsi, quant a cette dispensation, c’est seulement aprés que le Fils de Dieu fut venu, eut été crucifie, eut
accompli la rédemption, et fut monté au ciel, que le Saint Esprit descendit, sceau et témoignage publics que
Jésus était le Fils de Dieu, ’'nomme glorifié en haut. Il en est de méme individuellement : quand un homme croit
que I'ceuvre est accomplie, quand il croit a son efficace, alors il est scellé du Saint Esprit, qui donne I'assurance
de la place dans laquelle nous nous trouvons devant Dieu, par ce que Christ a accompli, et qui est les arrhes de
ce qu’ll a acquis pour nous, ayant 6té nos péchés, mis entierement fin a notre ancienne position devant Dieu
dans la chair et sous la loi, et étant entré comme notre précurseur dans la gloire, comme homme, en vertu de la
rédemption.

Or quand Christ est fidelement annoncé, méme la ou l'eficace de Son ceuvre n'est pas clairement
appliquée, cependant ce qui a cette efficace est placé devant I'ame comme une vérité. Communément, dans la
prédication de I'évangile, on dit aux auditeurs qu’il leur faut étre nés de nouveau — ce qui est tout a fait vrai; —
puis qu’ils doivent s’examiner eux-mémes pour savoir s’ils le sont; et si on leur parle de la valeur du sang de
Christ, on les avertit soigneusement de prendre garde d’avoir une fausse confiance, de ne pas se séduire eux-
mémes, etc. L’effet de cet enseignement (quand la Parole a atteint 'dme) est que la plupart restent dans un
esprit de servitude, et se sondent eux-mémes pour voir si Dieu peut les accepter. Le fondement peut étre posé
chez eux, mais ils se demandent s’ils sont propres pour le ciel. L’efficace du sang de Christ est une ressource
pour la fin de leur carriere : plusieurs vérités pour en vivre, comme on dit, une seule pour mourir. Un petit
nombre de chrétiens, chez lesquels I'Esprit de Dieu en a fait naitre le besoin, réalisent le pardon comme fait
actuel et méme une chose qu’ils possedent; en conséquence, étant scellés, ils crient a Dieu : « Abba, Pere »,
mais, apres tout, ils restent dans un esprit de servitude, rejetés qu’ils sont sur I'examen d’eux-mémes, et le
jugement qu’ils peuvent porter sur eux-mémes, ne cherchant pas pleinement a croitre dans la grace et dans la
connaissance de notre Seigneur Jésus Christ[2 Pier- 3, 18] ‘en vraie sainteté et dans la vie divine. Et, méme cela,
ils le tournent en une question de propre capacité a paraitre devant Dieu, c’est-a-dire en une question de
justice, perdant ainsi la vraie sainteté aussi bien que la justice divine. L’acceptation devant Dieu n’est pas
connue ; on en parle peut-étre en passant, mais on n’en saisit pas la portée. Tel est I'état du monde chrétien.

Que I'on insiste auprés des ames rachetées et sauvées sur la vigilance, la diligence de cceur, la crainte de
Dieu, sur la nécessité de travailler a notre propre salut avec crainte et tremblement[Phil. 2, 12] 3 |la bonne heure;
mais qu’on le fasse auprés de ceux qui sont sauvés comme tels, et quand effectivement ils le sont. Car bien
que nous ayons I'assurance d’étre gardés et affermis jusqu’a la fin par la puissance divine, cependant, si nous
sommes rachetés, et précisément parce que nous le sommes, nous avons a traverser le désert ou tout en nous
est criblé et éprouvé (Jean 10; 1 Cor. 1), mais ou le vrai croyant se repose sur la fidélité du Dieu vivant, qui ne
retire pas Ses yeux de dessus les justes[Job 36, 7] et sur I'ceuvre parfaite qui I'a racheté et sauvé, en sorte qu'il
n’est plus dans la chair, et qui I'a amené dans cette position ou il est éprouvé.

En résumé donc, la mesure et le modéle de la position chrétienne se voit dans Matthieu 3, 16 et 17 : les
cieux sont ouverts a Christ, Il est scellé et oint du Saint Esprit, et le Pére Le reconnait comme Son Fils bien-
aimé. Seulement Christ était la, comme homme, selon Son excellence propre. Pour nous, la rédemption était
nécessaire ; car «a moins que le grain de blé, tombant en terre, ne meure, il demeure seul ; mais s’il meurt, il
porte beaucoup de fruit » [Jean 12, 24] || résulte de la que, pour que nous nous trouvions nous-mémes dans cette
position, notre foi doit reposer non seulement sur la personne de Christ, mais sur Son ceuvre.



C’est quant a ce point qu’il peut y avoir retardement, non pas que Dieu tarde a sceller, quand la foi en
I'ceuvre de Christ est la (je ne vois pas pourquoi il y aurait du retardement), mais le coeur peut tarder a croire a
I'efficace de I'ceuvre de Christ — la foi a se I'approprier.

1. T Ou «couvait ».

2. T Je ne doute pas que le Saint Esprit ne soit donné d’une maniére spéciale au commencement du millénium, mais
ce n’est pas ici notre sujet. Actuellement, le Saint Esprit donné nous unit a un Christ absent, céleste et glorifié.

3. T Sauf peut-étre le cas extréme ou quelqu’un serait livré & Satan, comme chatiment.

4. T Dans I'épitre aux Colossiens, nous sommes morts au monde [2, 20].

5. T Elle est toujours une chose future dans I'épitre aux Romains, 1a ou elle n’est pas simplement un fait général de
gréace.

6. T Nous 'avons ici, basée sur la mort de Christ, et on en jouit par I'Esprit. De méme en Galates 5, 1 : « Christ nous a
placés dans la liberté en nous affranchissant » ; et en 2 Corinthiens 3, 17 : «La ou est I'Esprit du Seigneur, il y a la
liberté ».

7. T Non «enfants » ; ce sont deux choses que Paul ne confond pas.

8. T Vérité vitale et nécessaire, mais qui ne se confond pas avec une rédemption connue et accomplie ; on veut, chose
trés naturelle pour ceux qui ne distinguent pas ce que Dieu distingue, que nous examinions si nous sommes dans la
foi, interprétant ainsi I'Ecriture d’une maniére tout & fait erronée.

9. T Dans Romains 3, 25, les « péchés précédents » sont ceux des saints de I’Ancien Testament. Il est clair qu’au
moment ou je saisis le pardon, je ne puis I'appliquer qu’aux péchés déja commis. Je n’en ai pas d’autres. Mais cela ne
touche pas I'étendue et la portée de la mort de Christ, qui a eu lieu avant que j'eusse commis aucun péché. Il ne faut
pas confondre I'ceuvre de I'Esprit et celle de Christ.



