Toi et ta maison

ou

Le chrétien chez lui[1]

C.H. Mackintosh

[Série de traités chrétiens n° 10]

Il'y a deux maisons qui occupent une place trés éminente dans les pages inspirées : ce sont la maison de
Dieu et la maison du serviteur de Dieu. Dieu attache une immense importance a Sa maison; et cela, a juste
titre, parce qu’elle est sienne. Sa vérité, Son honneur, Son caractere, Sa gloire sont inclus dans le caractére de
Sa maison ; aussi est-ce Son désir que I'expression de ce qu’ll est fasse partie d’'une maniere évidente de ce
qui Lui appartient.

Si Dieu a une maison, elle doit assurément étre une maison ou regne la piété; elle doit étre une sainte
maison, une maison spirituelle, pure et céleste. Elle doit avoir tous ces caracteres, non seulement d’une
maniere abstraite et en principe, mais aussi en pratique. Sa position est telle que Dieu I'a faite; mais son
caractere pratique est le résultat de la marche pratique de ceux qui en font partie ici-bas.

Beaucoup d’ames peuvent étre disposées a comprendre la vérité et I'importance des principes relatifs a la
maison de Dieu, mais il y en a peu, comparativement, qui donnent une attention suffisante aux principes qui
doivent gouverner la maison du serviteur de Dieu. Cependant, si quelgu’un posait cette question : « Quelle est
la maison qui, aprées celle de Dieu, a le plus d’importance ?» on lui répondrait indubitablement : «C’est la
maison du serviteur de Dieu ».

Rien n’étant plus puissant sur la conscience que la sainte autorité de la Parole de Dieu, je désire citer
quelques passages de I'Ecriture qui tendent & montrer, avec force et clarté, quelles sont les pensées de Dieu a
I’égard de ce que doit étre la maison d’un de Ses enfants.

Quand l'iniquité du monde antédiluvien eut atteint son plus haut degré, et que la fin de toute chair fut venue
devant le Dieu juste[Gen. 6, 13] qui allait faire monter les flots de Son jugement sur toute cette scéne de
corruption, ces douces paroles se firent entendre a I'oreille de Noé : « Entre dans I'arche, toi et toute ta maison,
car je t'ai vu juste devant moi en cette génération » (Gen. 7, 1).

On dira sans doute, et avec raison, que Noé était, en cela, un type de Christ — téte juste de toute la famille
des sauvés — sauveés en vertu de leur union avec Lui. Mais je vois, dans I'histoire de Noé, autre chose encore
gu’un caractere typique; je vois, ici et dans d’autres passages analogues, un principe que, dés le début de cet
écrit j'exprimerai explicitement; ce principe est celui-ci, que la maison de chaque serviteur de Dieu est, en
vertu de sa relation avec lui, placée dans une position de privilege et par conséquent de responsabilité[2].

Ce principe a d’infinies conséquences pratiques : c’est ce que nous nous proposons de constater par la
Parole de Dieu. Si nous étions réduits a raisonner par analogie, le principe en question serait aisément établi;
car quelle est la personne, qui, connaissant le caractere et les voies de Dieu, pourrait croire que Dieu attache
une immense importance a ce qui concerne Sa propre maison et qu’ll n’en attache aucune ou presque point, a



celle de Son serviteur ? Cela ne ressemblerait pas a Dieu, qui est toujours semblable a Lui-méme, d’étre
indifférent a ce qui concerne un de Ses enfants.

Mais nous ne sommes pas réduits a des déductions pour traiter cette question si sérieuse et si
profondément pratique ; le passage que nous avons cité n’est que le premier d’'une série d’autres qui sont des
preuves positives de ce que je désire faire comprendre. Dans Genése 7, 1, nous trouvons les mots significatifs :
« Toi et ta maison» inséparablement unis. Dieu n'y révele pas a Noé un salut sans profit pour sa maison.
Jamais Il n’a pensé a une telle chose. La méme arche, qui est ouverte pour lui, est aussi ouverte pour les siens.
Pourquoi ? Est-ce parce qu'ils étaient fidéles ? — Non, mais parce que Noé I'était et qu’ils étaient unis a lui.
Dieu lui donne, pour ainsi dire, un sauf-conduit qui doit servir pour lui et pour sa famille. Je le répete, ceci
n’affaiblit en rien le caractere typique de Noé. Je vois en lui ce caractére ; mais |’y vois aussi ce principe, que,
quelles que soient les circonstances, on ne doit pas séparer un homme de sa maison. Le faire impliquerait tout
d’un coup la plus violente confusion et la plus basse démoralisation. La maison de Dieu est placée dans une
position de bénédiction et de responsabilité, parce qu’elle est unie a Lui; et la maison du serviteur de Dieu est,
par la méme raison, dans une position de bénédiction et de responsabilité. Telle est notre these.

Le second passage que je citerai est relatif & la vie d’Abraham. « Et I'Eternel dit : Cacherai-je & Abraham ce
que je vais faire... ? Car je le connais, et je sais qu’il commandera a ses enfants et a sa maison aprés lui de
garder la voie de I'Eternel, pour pratiquer ce qui est juste et droit, afin que I'Eternel fasse venir sur Abraham ce
gu’il a dit a son égard » (Gen. 18, 17-19).

Ce n’est pas ici une question de salut, mais c’en est une de communion avec la pensée et les conseils de
Dieu. Que le pére chrétien remarque et pese solennellement le fait que, lorsque Dieu cherchait un homme a qui
Il pOt dévoiler Ses conseils secrets, Il choisit celui qui commandait «a ses fils et a sa maison » de garder les
voies du Seigneur.

Ceci ne peut manquer de faire une vive impression sur une conscience délicate; car s’il est une chose a
I'égard de laquelle les chrétiens aient manqué plus qu’a d’autres, c’est bien le devoir de commander a leurs
enfants et a leur maison de servir le Seigneur. lls n’ont certainement pas eu Dieu devant les yeux a ce sujet;
car, en regardant aux voies de Dieu relativement a Sa maison, ils les auraient vues constamment signalées par
la puissance sur le principe de la justice. Il a fermement établi et invariablement maintenu Sa sainte autorité.
N’importe I'aspect ou le caractére extérieur de la maison de Dieu, le principe essentiel de Ses dispensations
envers elle est immuable : « Tes témoignages sont trés s(rs. La sainteté sied & ta maison, 6 Eternel | pour de
longs jours» (Ps. 93, 5). Le serviteur doit toujours prendre son maitre comme modéle, et si Dieu gouverne Sa
maison avec une puissance exercée en justice, ainsi dois-je gouverner la mienne; car si, en quelque détail, je
differe de Dieu dans ma conduite, j'ai évidemment tort en ce détail : c’est clair. Or, non seulement Dieu
gouverne Sa maison comme nous I'avons dit, mais encore Il aime, Il approuve et honore de Sa confiance ceux
qui L’imitent. Dans le passage cité, nous L’entendons dire : «Je ne puis cacher mes desseins a Abraham ».
Pourquoi cela? Simplement parce «qu’il commandera a ses fils et a sa maison de servir le Seigneur». Un
homme qui sait commander cela a sa maison est digne de la confiance de Dieu. C’est la une étonnante vérité,
dont le tranchant atteindra, j'espeére, la conscience des parents chrétiens. Plusieurs d’entre nous, hélas! en
méditant Genése 18, 19, feront bien de se prosterner devant Celui qui a prononcé et fait écrire cette parole, et
de s’écrier : « De ma part, quelle chute honteuse et humiliante ! ».

Pourquoi sommes-nous dans ce cas ? Pourgquoi avons-nous mangué a la solennelle responsabilité qui nous
est échue relativement au gouvernement de notre maison ? La seule réponse, a mon avis, que I'on puisse faire
a cette question, c’est que nous n’avons pas su réaliser par la foi le privilege conféré a cette maison, en vertu



de son association avec nous. |l est remarquable que nos deux premiers passages nous présentent, d’une
maniére fort exacte, les deux grandes divisions de notre sujet, savoir, le privilege et la responsabilité. Dans le
cas de Noég, la parole était : « Toi et ta maison », et cela relativement au salut. Dans le cas d’Abraham, c’était :
« Toi et ta maison », relativement au gouvernement moral. La rapport est, tout a la fois, remarquable et beau, et
’lhomme qui manque de foi pour s’approprier le privilege, manquera de puissance morale pour réaliser la
responsabilité.

Dieu considere la maison d’'un homme comme une partie de cet homme, et celui-ci ne peut, a aucun degré,
soit en principe, soit en pratique, négliger cette relation, sans souffrir un sérieux dommage et sans nuire au
témoignage.

Maintenant, la question, pour la conscience d’un parent chrétien, est celle-ci : « Est-ce que je compte sur
Dieu pour ma maison, et est-ce que je gouverne ma maison pour Dieu ? ». C’est la une question solennelle, en
vérité ; cependant, il est a craindre que trés peu de chrétiens en sentent I'importance et la gravité.

Peut-étre mon lecteur se sent-il disposé a demander d’autres preuves scripturaires quant a notre droit de
compter sur Dieu pour nos maisons. Je continuerai donc & citer I'Ecriture.

Voici une citation tirée de I'histoire de Jacob : « Et Dieu dit & Jacob : Léve-toi, monte a Béthel » [Gen. 35, 1],
Cette parole semble n’avoir été adressée qu’a Jacob personnellement ; mais il n’en pensa pas ainsi, car jamais,
méme pour un moment, il N’eut I'idée de s’isoler lui-méme de sa famille, ni quant au privilége, ni quant a la
responsabilité ; aussi est-il immédiatement ajouté : « Et Jacob dit a sa maison et a tous ceux qui étaient avec
lui : Otez les dieux étrangers qui sont au milieu de vous, et purifiez-vous, et changez vos vétements ; et nous
nous léeverons, et nous monterons a Béthel » (Gen. 35, 1-3). Nous voyons, par la, qu’un appel fait a Jacob met
toute la maison de celui-ci sous une responsabilité. Jacob était appelé a monter a la maison de Dieu, et la
question qui se présente immédiatement a sa conscience, est : « Ma maison est-elle dans un état convenable,
pour répondre a un tel appel ? ».

Nous arrivons maintenant aux premiers chapitres du livre de I’'Exode, ou nous trouvons qu’une des quatre
objections du Pharaon a refuser de laisser sortir Israél, était spécialement relative aux petits enfants (Ex. 10, 8,
9) : «Et on fit revenir Moise et Aaron vers le Pharaon; et il leur dit : Allez, servez I'Eternel, votre Dieu. Qui sont
ceux qui iront ? Et Moise dit : Nous irons avec nos jeunes gens et avec nos vieillards, nous irons avec nos fils et
avec nos filles, avec notre menu bétail et avec notre gros bétail ; car nous avons & célébrer une féte a I'Eternel ».
La raison pour laquelle ils devaient prendre jeunes et vieux avec eux était qu’ils avaient une féte solennelle a
célébrer & I'Eternel. La nature pourrait dire : « Oh ! qu’est-ce que ces petites créatures peuvent comprendre a
une telle féte ? Ne craignez-vous pas d’en faire des formalistes ?». La réponse de Moise est simple et
décisive : Nous irons avec nos petits enfants, etc. (v. 9) car nous avons & célébrer une féte & I'Eternel.

Les parents israélites n’avaient pas I'idée qu’ils doivent chercher une chose pour eux-mémes et une autre
pour leurs enfants. lls ne soupiraient pas aprés Canaan pour eux-mémes et aprés I'Egypte pour leurs enfants.
Comment auraient-ils pu se nourrir de la manne du désert ou du froment du pays de la promesse, tandis que
leurs enfants se seraient nourris des poireaux, des oignons et des aulx de I'Egypte ? Impossible. Ni Moise ni
Aaron n’auraient compris une telle maniére d’agir. lls sentaient qu’'un appel de Dieu adressé a eux, était un
appel adressé a leurs enfants, et, de plus, s’ils n’en avaient pas été pleinement convaincus, ils ne seraient pas
plus tot sortis d’Egypte par une route, que les enfants les y auraient attirés de nouveau par une autre. Que tel
ait été le cas, Satan le savait bien, aussi mettait-il dans la bouche du Pharaon cette objection : « Il n’en sera pas
ainsi; allez donc, vous les hommes faits, et servez I'Eternel»[v. 11]. C’est 14 ce que plusieurs chrétiens
professants font, ou plutdt essaient de faire de nos jours. lls professent de sortir de I'Egypte pour servir le



Seigneur, et ils y laissent leurs petits enfants. lls professent avoir fait «le chemin de trois jours » au désert; en
d’autres mots, ils professent avoir laissé le monde, étre morts au monde, et ressuscités avec le Christ, comme
possédant une vie céleste, et héritiers d’'une gloire céleste ; mais ils laissent leurs enfants en arriere, entre les
mains du Pharaon, ou plutét de Satan. lls ont renoncé au monde pour eux-mémes, mais ils ne peuvent y
renoncer pour leurs enfants. Le jour du Seigneur, ils revétent la profession d’étrangers et voyageurs; ils
chantent des hymnes, ils prononcent des prieres, édifient, enseignent, paraissent étre des personnes bien
avanceées dans la vie céleste et qui, par leur expérience réelle, touchent aux frontieres de Canaan (en esprit, ils
y sont déja); mais, hélas! dés le lundi matin, chacun de leurs actes, chacune de leurs habitudes reprises,
contredit leur profession de la veille. Leurs enfants sont élevés pour le monde. Le but, la direction et le genre
d’éducation qu’on leur donne, le choix de leur carriére, tout cela est mondain, dans le sens le plus vrai et le plus
strict de ce mot. Moise et Aaron n’auraient pu admettire une telle maniére de faire, pas plus qu’un coeur
moralement droit et sincérement integre ne peut le comprendre.

Je ne dois avoir, pour mes enfants, nul autre principe, nul autre objet a poursuivre, nulle autre perspective,
que ceux que j'ai pour moi-méme; et je ne dois pas non plus leur permettre d’entretenir méme l'idée d’en avoir
d’autres. Si Christ et la gloire céleste sont suffisants pour moi, ils sont suffisants pour eux aussi; mais il faudrait
que la preuve qu’ils sont réellement suffisants pour moi ne fit pas équivoque. Le caractére d’'un pere ou d’une
meére chrétiens devrait étre tel qu’il ne donnat pas lieu a 'ombre d’un doute, relativement a ce qui est I'objet réel
ou le but positif de son ame. Que pensera mon enfant, si je lui dis que je désire ardemment qu’il soit rendu
participant de Christ et du ciel, et qu’en méme temps je I'éléve pour le monde ? Que croira-t-il ? Qu’est-ce qui
exercera la plus puissante influence sur son cceur et sur sa vie? Mes paroles, ou mes actes? Que la
conscience réponde et que sa réponse soit droite et franche : qu’elle procéde des plus intimes profondeurs de
I'ame, qu’elle montre sans réplique que la question a été comprise dans ce qu’elle a de grave et de poignant. Je
crois que le temps est venu, pour les chrétiens, de chercher a agir sur la conscience les uns des autres.

Il doit étre évident, pour tout homme de priére qui observe avec soin I'état actuel du monde christianisé, que
celui-ci est bien malade, que le ton en est misérablement bas, en un mot, qu’il doit y avoir en lui quelque chose
de radicalement mauvais. Quant au témoignage relatif au Fils de Dieu, hélas! qu'on y pense peu! Le salut
personnel semble former, pour quatre-vingt-dix-neuf chrétiens professants sur cent, le tout de ce qui les
intéresse, comme si nous étions laissés ici-bas pour étre sauves, et non comme des sauvés pour glorifier
Christ. Or je voudrais, avec affection et pourtant avec fidélité, demander a mes lecteurs si, en grande partie du
moins, on ne pourrait pas attribuer la chute, quant au témoignage pratique pour Christ, a la négligence du
principe que nous trouvons impliqué dans ces mots : «Toi et ta maison»? Je suis convaincu que cette
négligence y a une grande part.

Une chose est certaine, c’est que beaucoup de mondanité, de confusion et de mal moral se sont glissés au
milieu de nous, parce que nos enfants ont été laissés en Egypte. Plusieurs qui, il y a dix, quinze ou vingt ans,
prirent dans I'Eglise une position éminente de témoignage et de service, et semblaient étre de tout coeur &
I’'ceuvre du Seigneur, sont maintenant retournés en arriére d’'une maniére si lamentable, qu’ils n’ont pas la force
de tenir leurs tétes au-dessus de 'eau, et encore bien moins celle d’aider les autres a se tenir debout. Tout ceci
ne crie-t-il pas bien haut aux parents chrétiens : Gardez-vous de laisser vos enfants en Egypte? Plus d’un
coeur de pere est brisé pour avoir manqué de fidélité dans le gouvernement de sa maison. Il a laissé ses
enfants en Egypte, dans un temps funeste de grossiéres illusions; et maintenant qu’avec une réelle fidélité,
peut-étre, et une sérieuse affection, il essaie de les avertir du danger, il ne rencontre que des coeurs séduits et
sourds & ses avertissements, des coeurs attachés, avec décision et avec vigueur, & cette Egypte dans laquelle
son inconséquence et sa faiblesse les ont laissés. C'est la un fait sérieux, dont la seule mention pourra



tourmenter plus d’un cceur ; mais la vérité doit étre dite; si elle parait blessante a quelques-uns, elle peut étre,
pour d’autres, un avertissement salutaire[3].

J’en reviens aux preuves scripturaires que j’ai a fournir. Dans le livre des Nombres, les «petits enfants »
nous sont encore présentés. Nous avons déja vu qu’un fidele en communion avec Dieu ne peut jamais, de
propos délibéré, avoir I'intention de laisser ses enfants en Egypte. Il faut qu’ils en sortent, colte que colte;
mais ni la foi ni la fidélité de parents chrétiens ne se borneront a cela. Nous devons compter sur Dieu non
seulement pour les sortir d’Egypte, mais aussi pour les amener en Canaan. A cet égard, Israél manqua d’une
maniere évidente, car, lorsque les espions revinrent de Canaan, le peuple, en entendant leur décourageant
rapport, laissa échapper ces tristes paroles : « Pourquoi I'Eternel nous fait-il venir dans ce pays, pour y tomber
par I'épée, pour que nos femmes et nos petits enfants deviennent une proie ? Ne serait-il pas bon pour nous de
retourner en Egypte ? » (Nomb. 14, 3). Effrayant état d’ame, qui, autant qu’il était en eux, réalisait cette menace
rusée et méchante du Pharaon : « Comme je vous laisserai aller avec vos petits enfants | Regardez, car le mal
est devant vous » (Ex. 10, 10).

L’incrédulité justifie toujours Satan et fait Dieu menteur, tandis que la foi, au contraire, justifie toujours Dieu
et fait Satan menteur ; et comme il est invariablement vrai qu’il nous est fait selon notre foi, il est aussi toujours
vrai que I'incrédulité moissonne ce qu’elle seme. Ainsi en fut-il d’'Israél, malheureux, parce qu'il était incrédule.
«Je suis vivant, dit I'Eternel, si je ne vous fais comme vous avez parlé a mes oreilles...! Vos cadavres
tomberont dans ce désert. Et tous ceux d’entre vous qui ont été dénombrés... Mais vos petits enfants, dont vous
avez dit qu’ils seraient une proie, je les ferai entrer, et ils connaitront le pays que vous avez méprisé. Et quant a
vous, vos cadavres tomberont dans ce désert» (v. 28-32). «lIs limitaient le Saint d’Israél » quant a leurs petits
enfants (voir Ps. 78, 41 note). C’était un grave péché, et il nous a été mentionné pour notre instruction.

N’arrive-t-il pas aussi constamment que le coeur de parents chrétiens raisonne sur la maniére d’agir avec
leurs enfants, au lieu de les mettre simplement sur le terrain de Dieu ? On dira peut-étre : Nous ne pouvons
faire des chrétiens de nos enfants ; mais ce n’est pas la la question. Nous ne sommes pas appelés a faire d’eux
quelque chose; c’est I'ceuvre de Dieu et de Dieu seul; mais s’ll nous dit : « Amenez vos petits enfants avec
vous », refuserons-nous d’obéir ? Ou encore : «Je ne voudrais pas faire de mon enfant un formaliste, et je ne
pourrais pas en faire un vrai chrétien » ; mais si, dans Son infinie grace, Dieu me dit : « Je considére ta maison
comme une partie de toi-méme et en te bénissant je la bénis », dois-je, par incrédulité de coeur, repousser cette
bénédiction, sous prétexte de la crainte du formalisme ou de mon impuissance a communiquer la vérité ? Dieu
nous garde d’un tel égarement !

Réjouissons-nous plutét, avec de vives actions de graces, de ce que Dieu nous a bénis d’une bénédiction si
riche, si abondante, qu’elle s’étend non seulement a nous, mais encore a tous ceux qui nous appartiennent; et
puisque la grace nous a accordé cette bénédiction, il faut que la foi la saisisse et I'approprie a notre famille.

Plusieurs se consolent de ce que sont leurs enfants par I'assurance que, une fois ou une autre, ils seront
convertis. Mais ce n’est pas les mettre tout de suite sur le terrain de Dieu. Si nous avons I'assurance qu’ils sont
des enfants de Dieu, pourquoi ne pas agir en conséquence ? Si nous attendons de voir certaines preuves de
conversion en eux, il est clair alors que nous regardons a autre chose qu’a la promesse de Dieu. Le chrétien
doit, des maintenant, considérer son enfant comme appartenant a Christ, et il est tenu de I'élever en
conséquence, en s’attendant a Dieu, avec une pleine assurance, pour le résultat. Si avant d’agir ainsi, j'attends
de voir des fruits, ce n’est pas de la foi; et pendant ce temps mes enfants pourront vagabonder, pour ainsi dire,
loin des sentiers du Seigneur, n’apportant qu’opprobre sur Son nom et sur Son évangile. Me suffira-t-il de me
dire : «lls seront convertis plus tard » ? Non ; mes enfants devraient étre, des maintenant, un témoignage pour



Dieu, et ils ne peuvent I'étre qu’autant que je choisis pour eux, des maintenant, le terrain de Dieu et que je
marche avec Lui dans ce qui les concerne.

Rappelons-nous que le moyen de prouver que nous savons jouir d’'une bénédiction, c’est d’étre fideles a la
responsabilité qu’elle impose. Dire que je compte sur Dieu pour amener mes enfants en Canaan et, en méme
temps, les élever pour 'Egypte, est une pernicieuse illusion. Ma conduite crie que ma profession est un
mensonge, et je ne dois pas m’étonner si, dans Ses justes dispensations, Dieu permet que je recueille les fruits
amers de mes voies.

C’est la conduite qui est la meilleure preuve de la réalité de nos convictions, et, en ceci comme en toute
chose, cette parole du Seigneur est solennellement vraie : Si quelqu’un veut faire la volonté de Celui qui m’a
envoyé, «il connaitra de la doctrine si elle est de Dieu»[Jean 7, 17]. Mais souvent nous voulons connaitre la
doctrine avant de faire Sa volonté, et il en résulte que nous sommes laissés dans la plus profonde ignorance.
Faire la volonté de Dieu a I'égard de nos enfants, c’est les considérer, ainsi qu’ll le fait, comme une partie de
nous-mémes, et les élever en conséquence. Ce n’est pas seulement espérer que plus tard ils seront manifestés
comme des enfants de Dieu, mais c’est les considérer comme étant déja sous la bénédiction, et agir avec eux
d’apres ce principe, a tous égards.

On pourrait conclure des pensées et des actes de plusieurs chrétiens qu’a leurs yeux leurs enfants ne sont
que des Gentils qui n’ont, pour le présent, aucun intérét en Christ, aucune relation avec Dieu du tout. C’est la
assurément faire bien peu de cas du sceau divin. Il ne s’agit nullement ici de la question trop souvent débattue
du baptéme des enfants ou des adultes. Non, c’est simplement et uniquement une question de foi en la
puissance et en I'’étendue de cette parole toute miséricordieuse : « Toi et ta maison » — parole dont la force et
la beauté nous apparaitront toujours mieux, a mesure que nous avancerons dans ce petit écrit.

Dans le chapitre 16 des Nombres, versets 26, 27, nous trouvons encore les enfants considérés comme
inséparablement unis a leurs parents, et cela dans une circonstance des plus tragiquement solennelles. Et
Moise «parla & I'assemblée, disant : Eloignez-vous, je vous prie, d’auprés des tentes de ces méchants
hommes, et ne touchez a rien qui leur appartienne, de peur que vous ne périssiez dans tous leurs péchés. Et ils
se retiréerent d’aupres de la demeure de Coré, de Dathan et d’Abiram, tout a I'entour. Et Dathan et Abiram
sortirent, et se tinrent a I'entrée de leurs tentes avec leurs femmes, et leurs fils, et leurs petits enfants». Tous
ces enfants descendirent vivants dans le gouffre et y furent engloutis, non pour s’étre personnellement associés
a la rébellion, mais a cause de leur identité avec leurs parents rebelles. Soit en bénédiction, soit en jugement,
Dieu traite les enfants comme n’étant qu’un avec leurs parents. On peut demander : Pourquoi cela? Et Dieu
répond dans Exode 34, 6 et 7 : « L’Eternel passa devant lui, et cria : L’Eternel, I'Eternel | Dieu, miséricordieux et
faisant grace, lent a la colére, et grand en bonté et en vérité, gardant la bonté envers des milliers de
générations, pardonnant I'iniquité, la transgression et le péché, qui ne tient nullement celui qui en est coupable
pour innocent, qui visite I'iniquité des peres sur les fils, et sur les fils des fils, sur la troisieme et sur la quatrieme
génération ! ».

Quelques personnes peuvent trouver difficile de concilier ce passage avec celui d’Ezéchiel 18, 20, ou il est
dit : «L’ame qui a péché, celle-la mourra. Le fils ne portera pas I'iniquité du pére, et le pere ne portera pas
I'iniquité du fils; la justice du juste sera sur lui, et la méchanceté du méchant sera sur lui». Dans ce dernier
verset, le pere et le fils sont considérés dans leur propre capacité individuelle et, en conséquence, ils sont jugés
selon I’état moral de chacun d’eux individuellement. C’est ici une question absolument personnelle.

D’un bout a l'autre du Deutéronome, les Israélites sont enseignés de Dieu a mettre les commandements, les
statuts, les jugements et les préceptes de la loi devant leurs enfants; et ceux-ci sont représentés comme



s’enquérant, dans plusieurs circonstances, de la nature et du but de diverses ordonnances et institutions.

J’en viens maintenant a cette belle déclaration de Josué : « Choisissez aujourd’hui qui vous voulez servir...
Mais moi et ma maison, nous servirons I'Eternel » (Jos. 24, 15). Remarquez qu’il ne dit pas seulement moi,
mais « moi et ma maison». Il comprenait qu’il n’était pas suffisant que lui, Josué, soit parfaitement pur de tout
contact avec les souillures et les abominations de I'idolatrie; il sentait, de plus, qu’il avait a veiller sur le
caractéere moral et sur les actes de sa maison. Quoique Josué n’ait pas adoré lui-méme les idoles, n’aurait-il
pas été coupable si ses enfants les avaient servies? De plus, le témoignage pour la vérité elt été aussi
réellement gaté par I'idolatrie de la maison de Josué que par I'idolatrie de Josué lui-méme; et le jugement
n’aurait pas manqué de suivre.

Il est tres important de bien comprendre cela : la vérité nous en est solennellement démontrée au
commencement du premier livre de Samuel, par ces paroles : « Et I'Eternel dit & Samuel : Voici, je vais faire en
Israél une chose telle, que quiconque I'entendra, les deux oreilles lui tinteront. En ce jour-la jaccomplirai sur Eli
tout ce que j’ai dit fouchant sa maison : je commencerai et j'acheverai; car je lui ai déclaré que je vais juger sa
maison pour toujours, a cause de l'iniquité qu’il connait, parce que ses fils se sont avilis et qu'il ne les a pas
retenus» (1 Sam. 3, 11-13).

Dans cet exemple, nous voyons que quel que soit le caractére personnel du serviteur de Dieu, le Seigneur
ne le tiendra point pour innocent, s'il ne discipline pas convenablement sa maison. Eli aurait dii réprimer ses fils.
C’était son privilege, comme c’est le nétre, de pouvoir compter que la puissance de Dieu agirait avec lui pour
soumettre tout élément qui, dans sa maison, était de nature a compromettre le témoignage qu’il devait a Dieu.
Mais il n’agit pas dans ce sens et ne sut pas se prévaloir de cette puissance pour surmonter le mal dans les
siens; aussi la fin d’Eli fut-elle un terrible jugement : parce que son coeur n’'avait pas été brisé au sujet de sa
maison, sa nugue fut brisée au sujet de la maison de Dieu. S’il avait compté sur Dieu et agi fidelement avec Lui
pour réprimer ses fils coupables, selon la sainte responsabilité qu’il avait de le faire, la maison de Dieu n’aurait
pas été souillée, et I'arche de Dieu n’aurait pas été prise. En résumé, si Eli avait considéré sa famille comme
une partie de lui-méme et avait fait tout ce qui dépendait de lui pour la rendre telle qu’elle devait étre,
certainement, alors, il n’aurait pas attiré sur lui-méme le terrible jugement de Celui qui a pour principe de ne
jamais séparer ces mots : « Toi et ta maison ».

Hélas | depuis cet événement, combien de parents n’ont-ils pas marché sur les traces d’Eli| Combien n’y en
a-t-il pas qui, se faisant une idée totalement fausse de la base et du caractére de leurs relations avec leurs
enfants, agissent envers eux d’aprés le principe d’une indulgence illimitée et leur laissent faire leur propre
volonté des I'’enfance ? Ne les placant pas par la foi sur le terrain divin, ces parents n’ont pas méme la force
morale de se placer sur le terrain humain pour rendre leurs enfants respectueux et obéissants ; et le résultat de
tout cela est le plus triste spectacle d’'insubordination et de confusion.

Le premier but que doit se proposer le serviteur de Dieu dans le gouvernement de sa maison, c’est qu’il y ait
la un témoignage rendu a la gloire de Celui a la maison duquel il appartient lui-méme. C’est la le vrai principe
qui doit surtout agir dans le coeur et dans la conduite d’un pére chrétien. Ainsi ce n’est pas pour que ses
enfants lui donnent moins de peine et plus de repos qu’il doit les tenir dans I'ordre, mais c’est parce que la
gloire de Dieu est intéressée au bon ordre des maisons de tous ceux qui font partie de la maison de Dieu.

Mais, peut-étre, objectera-t-on que tout ce que nous avons dit jusqu’ici, sur ce point, ne respire que
I'atmosphere de I’Ancien Testament d’ou nous I'avons tiré. Maintenant, au contraire, dira-t-on, Dieu agit envers
nous selon le principe de I'élection et de la grace, qui conduit a I'appel individuel, sans égard a aucun lien ou a



aucune relation domestique, en sorte qu’il se peut qu’un saint trés pieux, tres dévoué et affectionné aux choses
d’en haut, se trouve pourtant a la téte d’'une famille impie, déréglée et mondaine.

Je maintiens cependant que les principes du gouvernement moral de Dieu sont éternels et doivent, par
conséquent, étre les mémes et avoir leur application dans tous les ages. Dieu ne peut pas enseigner, dans un
temps, qu’'un homme et sa maison sont un et que le chef doit la gouverner convenablement, puis enseigner,
dans un autre temps, que le pére et sa famille ne sont pas un et que le pére est libre de la diriger comme bon lui
semble. Cela est impossible.

L’approbation ou la désapprobation de Dieu a I'’égard de telle ou telle chose dérive de ce qu’ll est en Lui-
méme ; et comme Dieu gouverne Sa maison d’apres ce qu’ll est Lui-méme, |l commande a Ses serviteurs de
diriger leurs maisons d’aprés le méme principe. La dispensation de la grace ou du christianisme a-t-elle annulé
ce bel ordre moral? — Oh! non, bien au contraire; elle y a ajouté, s'il est possible, de nouveaux traits de
beauté.

Si la maison d’un Juif était considérée comme une partie de lui-méme, celle d’'un chrétien le sera-t-elle
moins ? Non, en vérité. Ce serait faire un triste abus et une bien fausse application du céleste mot, grace, que
de s’en autoriser pour justifier le désordre et la démoralisation qui régnent, de nos jours, dans les maisons d’un
grand nombre de chrétiens. Est-ce vraiment la grace qui fait qu’'un pére lache la bride a la volonté de ses
enfants ? Est-ce la grace, de les laisser se livrer aux caprices, aux convoitises, aux passions d’une nature
corrompue ? Ah! gardez-vous d’appeler cela du nom de grice, de peur que vous ne finissiez par perdre
I'intelligence du vrai sens de ce mot, et que vous n’arriviez a imaginer que la grace est le principe de tout ce
mal ! Appelez plut6t ces vues de leur propre nom — un monstrueux abus de la grace — une négation de Dieu,
non seulement comme gouverneur de Sa propre maison, mais aussi comme administrateur moral de I'univers
— une contradiction flagrante de tout précepte inspiré.

* *

Mais, laissant I’Ancien Testament, voyons si nous ne trouvons pas, dans les pages sacrées du Nouveau, de
nombreuses preuves a I'appui de notre thése. Dans cette grande division du livre, le Saint Esprit sépare-t-1l la
famille d’'un homme des privileges et de la responsabilité que I’Ancien Testament y attache ? Nous nous
convaincrons facilement qu’ll ne fait rien de pareil.

Ainsi, quand le Seigneur Jésus envoie Ses apbtres en mission, Il leur dit : « Dans quelque ville ou village
que vous entriez, informez-vous qui y est digne; et demeurez la jusqu’a ce que vous partiez. Et quand vous
entrerez dans une maison, saluez-la. Et si la maison [non pas seulement le chef] en est digne, que votre paix
vienne sur elle; mais si elle n’en est pas digne, que votre paix retourne a vous » (Matt. 10, 11-13). Ailleurs,
Jésus dit a Zachée : « Aujourd’hui le salut est venu a cette maison, vu que lui aussi est fils d’Abraham; car le
fils de ’lhomme est venu chercher et sauver ce qui est perdu » (Luc 19, 9, 10).

De méme dans le cas de Corneille : « Envoie a Joppé, et fais venir Simon qui est surnommeé Pierre, qui te
dira des choses par lesquelles tu seras sauvé, toi et toute ta maison» (Act. 11, 13, 14). Il fut dit aussi au gedlier
de Philippes : «Crois au Seigneur Jésus, et tu seras sauvé, toi et ta maison» (Act. 16, 31). Puis nous en
trouvons le résultat pratique : « Et il les fit monter dans sa maison, fit dresser une table; et croyant Dieu, il se
réjouit avec toute sa maison» (v. 34). Dans le méme chapitre, Lydie, aprés avoir été baptisée, ainsi que sa
maison, dit : « Si vous jugez que je suis fidele au Seigneur, entrez dans ma maison et demeurez-y » (v. 15).

«Le Seigneur fasse miséricorde & la maison d’Onésiphore »; et pourquoi ? Etait-ce a cause des bons
offices de cette maison envers I'apétre ? Non, dit Paul, mais parce que /ui, Onésiphore, « m’a souvent consolé



et n’a point eu honte de ma chaine» (2 Tim. 1, 16). « Il faut donc que le surveillant soit irrépréhensible...
conduisant bien sa propre maison, tenant ses enfants soumis en toute gravité. Mais si quelqu’un ne sait pas
conduire sa propre maison, comment prendra-t-il soin de 'assemblée de Dieu ?» (1 Tim. 3, 2, 4, 5).

Dans toutes ces citations, nous trouvons la méme grande vérité, savoir que, lorsque Dieu visite un homme
en lui accordant des bénédictions et des responsabilités, Il visite de la méme maniere la maison de cet homme.
Parcourez toute I'Ecriture inspirée, partout vous y verrez ce principe pratique soigneusement établi et posé. ||
est digne de Dieu de nous le faire connaitre; mais, hélas! freres bien-aimés du Seigneur, combien nous y
avons été infideles, et quel préjudice le témoignage au Fils de Dieu n’a-t-il pas regu, en ces derniers temps, par
nos manquements a cet égard et a tant d’autres !

Le mal s’est manifesté, il est vrai, sous diverses formes : orgueil, vanité, mondanité, esprit charnel, motifs
tristement mélangés, impie déploiement d’'une énergie purement charnelle ou intellectuelle, emploi de la
précieuse Parole de Dieu comme d’un piédestal pour nous élever nous-mémes, misérables prétentions a une
position dans I'Eglise ou dans le monde, affectation de dons, exposition déloyale de principes dont nos
consciences n’ont jamais réellement éprouvé I'ascendant, présentation aux autres d’'une balance dans laquelle
NOuUS ne Nous sommes jamais pesés nous-mémes en présence de Dieu, lamentable état d’'une conscience qui,
si elle avait été bien réglée, nous aurait conduits a voir I'inconséquence manifeste qui existe entre les principes
que nous professons et notre maniére d’agir.

En toutes ces choses, comme aussi en beaucoup d’autres, il y a eu une chute des plus profondes et des
plus évidentes, chute qui a contristé le Saint Esprit de Dieu par lequel nous professons d’étre scellés, et qui a
déshonoré le saint nom qui est invoqué sur nous. La pensée de cette chute devrait nous faire prendre le sac et
la cendre, nous couvrir de honte et de confusion de face, nous amener a I’humiliation et a la confession — non
pas un moment, ou un jour, ou une semaine, mais jusqu’a ce que Dieu Lui-méme nous reléve. Nous avons
quelquefois des assemblées de prieres et d’humiliation, mais, hélas ! fréres, a peine en sommes-nous dehors
que nous prouvons, par la détestable Iégéreté de notre esprit et de notre maniére d’étre, combien peu nous
avons réellement jugé notre état devant Dieu. De cette maniére, comment pourrait étre atteinte la racine si
profonde et si étendue de la maladie de nos coeurs ? Notre conscience a besoin d’étre bien profondément
labourée, afin que la semence de la vérité divine n’y soit pas semée en vain. L’instrument dont Dieu se sert pour
labourer et semer, tout a la fois, est la vérité. Donc, il faut nous mettre sous I'action de cette vérité; il faut
apporter sous son influence «un coeur honnéte et bon » [Luc 8, 15] une conscience délicate et un esprit droit. Or,
si la vérité agit sur nous de cette maniere, que nous révélera-t-elle ? Quel est notre état ? Qu’est-ce que nous
sommes au milieu de cette sphére, dans laquelle le Maitre nous a commandé «de trafiquer jusqu’a ce qu’il
vienne » [Luc 19, 13] ?

D’ou vient que nos réunions de culte, nos réunions d’édification et nos réunions de priéres sont si souvent
sans puissance et sans efficace ? La promesse de Christ est pourtant toujours vraie : «La ou deux ou trois sont
assemblés en mon nom, je suis 1a au milieu d’eux » [Matt. 18, 20] QOr 13 o Sa présence est réalisée, il doit y avoir
puissance et bénédiction; mais Il ne nous fait sentir Sa présence qu’autant que nos coceurs, vrais et droits
devant Lui, Le cherchent comme I'objet spécial de notre réunion. Si nous avons en vue quelque autre objet que
Lui-méme, nous ne pouvons plus dire que nous sommes assemblés en Son nom, et, en conséquence, Sa
présence ne sera pas realisée.

Combien n’y a-t-il pas de chrétiens qui assistent aux réunions sans avoir Christ comme leur premier et
direct objet! Quelques-uns y vont pour entendre des discours, afin d’étre édifiés. C’est I'édification et non pas
Christ qui les réunit. Il peut y avoir de pieuses émotions, de saintes aspirations, beaucoup de sentiment



religieux, un vif intérét intellectuel en s’occupant de la lettre des Ecritures ou de certains points de la vérité;
mais tout cela peut exister sans la moindre réalisation de la sainte et sanctifiante présence de Christ, selon la
promesse faite en Matthieu 18, 20.

D’autres viennent a 'assemblée avec le coeur préoccupé de ce gu’ils vont dire ou faire. lls ont un chapitre a
lire, une hymne a indiquer, quelques remarques a faire, ou ils ont I'intention de prier et ils épient le moment
favorable pour se mettre en avant. Il est, hélas ! bien évident que ce n’est pas Christ qui est le principal objet de
ces chrétiens, mais uniquement le moi, ses pauvres actes et ses misérables paroles. Ces personnes
contribuent a dépouiller 'assemblée de son caractére de sainteté, de puissance et de vraie élévation; car, a
cause d’elles, ce n’est pas Christ qui préside, c’est la chair qui figure, et cela dans les plus sérieuses
circonstances. La chair peut jouer son réle sur un théatre ou dans une tribune politique, mais, dans une
assemblée de saints, elle devrait étre comme n’existant pas.

Je ne suis pas du tout autorisé a me présenter devant le Seigneur, dans une réunion d’enfants de Dieu,
avec la préméditation de lire tel ou tel chapitre, d’indiquer telle ou telle hymne, ou avec un discours préparé. Je
dois venir au milieu de mes fréres pour m’y asseoir en la présence de Dieu et me soumettre a Sa souveraine
direction. En un mot, si j’y vais au nom de Jésus, Lui seul sera mon objet et j'oublierai toute autre chose. Cela
ne veut pas dire que, ayant Jésus pour objet, je ne puisse ni communiquer ni recevoir de I'édification. Oh ! bien
au contraire ; car ce n’est qu’autant que le Seigneur est comme placé devant moi, que je serai vraiment capable
d’édifier ou d’étre édifié. Le moindre est toujours renfermé dans le plus grand. Si j’ai Christ, je ne puis manquer
d’avoir de I'édification ; mais si je cherche celle-ci au lieu de Christ, si j’en fais mon but, je les perds tous deux.

En outre, combien n’y a-t-il pas de chrétiens qui viennent pour rendre culte et qui n’ont ni la conscience
purifiée, ni le coeur jugé, ni la chair mortifiée. lls prennent leurs places sur des bancs, mais ils sont froids et
stériles, sans priéres et sans foi, sans but réel. lls viennent machinalement, parce que c’est leur habitude de
venir, mais ils ne sont pas dominés par un sincere désir de rencontrer le Seigneur. Pour eux, se rassembler
n’est qu’une pure formalité religieuse, et ils ne sont pour les autres qu’un obstacle a la bénédiction.

by

Plusieurs causes variées concourent ainsi a corrompre les sources de la vie et de la vigueur dans les
assemblées, et voila pourquoi le témoignage est, en général, si pauvre et si faible au milieu de nous. Ce n’est
qu’un travail profond de la conscience qui pourrait sonder jusqu’au fond ces causes funestes. Ah! que du
moins surgisse, de beaucoup de cceurs, cette question : «Seigneur, est-ce moi? »[Matt. 26, 22] || est
parfaitement inutile d’attendre une bénédiction durable ou une vraie restauration, tant que nous ne serons pas
sérieusement amenés a une humiliation véritable, a un sincére jugement de nous-mémes. Si nous sommes
appelés a rendre témoignage a Christ, il faut que cet appel nous trouve aux pieds de Jésus, ayant appris, 1a, ce
gue nous sommes, et combien nous avons manqué.

Nul n’a le droit de jeter la pierre a l'autre. Tous nous avons péché; tous nous avons été infideles au
témoignage du Fils de Dieu; tous nous avons contribué, en quelque mesure, a I’humiliant état de choses qui
nous entoure. Il ne s’agit pas ici d’'une simple question d’église, d’'une simple différence de jugement quant a
des points de la vérité, quelque importants qu’ils soient en eux-mémes. Non, freres, le monde, la chair et le
diable sont au fond de notre triste état actuel, et tous les arguments que I'amour de Christ peut nous suggérer
se réunissent pour nous inviter a nous juger nous-mémes fonciérement, en la présence de Dieu. Or je suis
convaincu que si ce jugement a lieu et met tout en lumiere, il se trouvera qu’une des plus grandes causes de
tant de mal, de tant de faiblesse et d’'une si grande chute, consiste dans la négligence de ce que comporte
cette expression : « Toi et ta maison ». Pour des observateurs, les enfants sont la pierre de touche de ce que
sont les parents; et la maison révéle I’état moral de son chef.



Je ne puis jamais me former une idée exacte de ce qu’est un homme, d’apres ce que je vois ou entends de
lui dans une assemblée. La, il peut paraitre trés spirituel et enseigner des choses trés belles et trés vraies,
mais, pour juger sainement de sa personne, laissez-moi entrer dans sa maison, et la je pourrai connaitre ce
gu’il en est de lui. Il peut parler comme un ange du ciel, mais si sa maison n’est pas gouvernée selon Dieu, il
n’est pas un fidéle témoin de Christ.

Sous I'expression « maison », deux choses, éventuellement trois, sont comprises : la maison elle-méme, les
enfants et, s’il y a lieu, les serviteurs, ou domestiques. Ces trois choses, prises collectivement ou une a une,
doivent porter le cachet de ce qui appartient a Dieu. La maison d’'un homme de Dieu doit étre gouvernée pour
Dieu, pour Sa gloire et en Son nom. Le chef d’'une maison chrétienne doit y étre le représentant de Dieu. Que ce
soit comme pére ou comme maitre de maison, il est, pour tous ceux qui sont sous son toit, le dépositaire de
l'autorité de Dieu, et il est tenu d’agir selon I'intelligence et le développement pratique de ce fait. C’est sur ce
principe qu’il doit diriger sa maison et en prendre soin. Aussi est-il écrit : «Si quelgu’un n’a pas soin des siens
et spécialement de ceux de sa famille, il a renié la foi et il est pire qu’un incrédule » [1 Tim. 5, 8],

En négligeant la sphere dans laquelle Dieu I'a établi, il prouve qu’il connait peu Celui qu’il est appelé a
représenter, et par conséquent, il Lui ressemble peu. Cela est trés simple. Si je désire savoir quel soin je dois
avoir de ceux qui sont sous ma responsabilité et comment je dois gouverner ma maison, je n’ai qu’'a étudier
soigneusement la maniére dont Dieu prend soin des siens et dont Il gouverne Sa maison. C’est la bonne
maniére d’apprendre. Il ne s’agit pas maintenant de savoir si les personnes qui composent la maison sont ou ne
sont pas converties.

Ce que je voudrais mettre avec force sur la conscience de tous les chrétiens chefs de famille, c’est que tout
ce qu’ils font, d’'un bout a I'autre de leur marche, devrait porter bien visiblement I'empreinte de la présence de
Dieu et de I'autorité de Dieu. L’influence du pere de famille devrait étre telle, que, lorsqu’il est la, chacun pdt dire
ou penser : Dieu est la; et cela devrait avoir lieu, non pour que le chef de la maison flt loué a cause de son
influence morale et de sa judicieuse administration, mais simplement pour que Dieu fat glorifié. Rien d’autre que
ce qui tend a ce but ne devrait nous satisfaire.

La maison de tout chrétien devrait étre une représentation en miniature de la maison de Dieu, quant a
I'ordre moral et a la pieuse disposition de tout I'ensemble. Quelques-uns pourront secouer la téte et dire : « Tout
cela est bien beau, mais ou le trouverez-vous ? ». Je me borne a demander : Est-ce que la Parole de Dieu
enseigne et prescrit au chrétien de gouverner sa maison de cette maniére ? S'il en est ainsi, malheur a moi si je
refuse d’obéir ou si je manque de fidélité dans I'obéissance. Toute personne dont la conscience est droite
reconnaitra qu’il y a eu une chute des plus graves, quant a la direction de nos maisons ; mais rien n’est plus
honteux que de voir un homme prendre calmement son parti du désordre, de I'indiscipline qui régne dans sa
maison, et se rassurer par la pensée qu’il lui est impossible d’atteindre la régle parfaite que Dieu lui propose.

Tout ce que j'ai & faire, c’est de suivre les directions de I'Ecriture, et la bénédiction suivra nécessairement
tot ou tard, car Dieu ne peut se renier Lui-méme (2 Tim. 2, 13], Mais si, par incrédulité de coeur, je me persuade
gu’il m’est impossible d’atteindre la bénédiction, il est sir que je la manquerai. Tout privilege ou toute
bénédiction que Dieu met devant nous exige une énergie de foi pour étre saisi. Il en est comme de Canaan pour
les enfants d’Israél ; le pays était devant eux, mais ils devaient y entrer, car Dieu avait dit : «Je vous ai donné
tout lieu ou vous aurez mis la plante de votre pied »[Jos. 1, 3], |l en est toujours de méme : c’est la foi qui prend
possession de ce que Dieu donne.

Notre unique but, en toute chose, devrait étre de glorifier Celui qui a tout fait pour nous ; et qu’est-ce qui est
plus contraire a ce but, sinon de voir la maison d’'un des serviteurs de Dieu étre justement le contraire de ce



gu’ll désire gu’elle soit ? Comment I'ceil de Dieu doit-il considérer telle ou telle chose, si notre ceil humain en est
scandalisé ? On pourrait penser, d’aprés ce qu’on voit dans telle ou telle maison, que les chrétiens n’ont pas
'idée qu’il y ait la moindre relation entre la tenue de leur maison et leur témoignage. Plusieurs parlent de la
séparation d’avec le monde, mais leurs maisons ne présentent que la plus désolante mondanité. lls disent que
le monde est crucifié pour eux et qu’ils sont crucifiés a I'égard du monde[Gal- 6, 14] et cependant I'empreinte du
monde se retrouve partout chez eux. Chaque objet y semble destiné a servir a la convoitise des yeux, a la
convoitise de la chair et a I'orgueil de la viel! Jean 2, 16], On nous accusera de détails puérils, mais les filles de
Sion auraient pu en dire autant de ces paroles que leur adresse I'Eternel dans Esaie 3, 18 4 23 : « En ce jour-13,
le Seigneur étera I'ornement des anneaux de pied, et les petits soleils, et les petites lunes ; les pendeloques de
perles, et les bracelets, et les voiles; les diademes, et les chainettes des pieds, et les ceintures, et les boites de
senteur, et les amulettes; les bagues, et les anneaux de nez; les vétements de féte, et les tuniques, et les
manteaux, et les bourses ; et les miroirs, et les chemises, et les turbans, et les voiles de gaze ». N’était-ce pas la
descendre a des détails bien minutieux ? N’en est-il pas de méme de ce passage d’Amos 6, 1 a 6 : « Malheur a
ceux qui sont a l'aise en Sion... qui vous couchez sur des lits d’ivoire et qui vous étendez mollement sur vos
divans, et qui mangez les agneaux du troupeau et les veaux gras de I'étable ; qui chantez au son du luth, et qui
inventez, comme David, a votre usage, des instruments pour le chant» ? L’Esprit de Dieu peut descendre aux
détails, quand cela est nécessaire.

« Mais, diront quelques-uns, nos maisons doivent étre en harmonie avec le rang que nous occupons dans la
société, et meublées en conséquence ». Une telle objection ne fait que révéler bien ouvertement la mondanité
qui regle le coeur de ceux qui oseraient la faire. « Votre rang dans la societé» | Ce terrain est, sans contredit, le
monde. Qu’ont a faire avec lui des hommes qui font profession d’étre morts au monde ? Parler de notre rang
dans la société, c’est renier les éléments mémes du christianisme. Si nous avons un rang selon le monde, il en
résulte que nous devons vivre comme des hommes en la chair, ou comme des hommes naturels, et alors la loi
a tout son empire contre nous, «car la loi a autorité sur ’homme aussi longtemps qu’il vit» [Rom. 7, 1], Ce rang
dans la vie devient donc une affaire bien sérieuse. Comment pouvons-nous I'obtenir ? Ou dans quelle vie se
trouve-t-il ? Si c’est dans cette vie-ci, nous sommes donc des menteurs quand nous disons que nous sommes
«crucifiés avec Christ»[Gal. 2, 20] — «morts avec Christ»[Col. 2, 20] — «ensevelis avec Christ»[Rom. 6, 4] —
«ressuscités avec Christ»[Col. 3, 1] — «sortis hors du camp vers Christ » [Héb. 13, 13] — que nous ne sommes
«pas du monde qui passe »[1 Cor. 7, 31], Toutes ces paroles sont autant de brillants mensonges dans la bouche
de ceux qui prétendent avoir ici-bas un rang a conserver.

Voila la vérité sur ce sujet. Ah! laissons la vérité atteindre nos consciences, afin qu’elle ait aussi son
influence sur notre vie pratique ! Quelle est la seule vie dans laquelle nous ayons un rang a conserver ? C’est la
vie de résurrection de Christ. C’est la la vie dans laquelle 'amour rédempteur nous a donné un rang. Et certes,
nous savons bien que des ameublements mondains, des vétements somptueux, I'ostentation et le luxe n’ont
rien a faire avec le rang dans cette vie-la. Ah ! non, ce qui est en harmonie avec la vie céleste que Jésus nous a
acquise et communiquée, c’est la sainteté du caractere, la pureté de la vie, la puissance spirituelle, une
profonde humilité, la charité, la séparation de tout ce qui tient directement au monde et a la chair : voila quels
sont les vrais ornements qui peuvent s’harmoniser avec notre rang céleste. Ceux qui parlent de leur rang dans
cette vie sont déja, « dans leurs coeurs, retournés en Egypte »[Act. 7,39] Ah | il est bien & craindre que la grande
meule, d’Apocalypse 18, ne nous présente un tableau trop fidéle de la fin de bien des éléments du christianisme
creux et batard de nos jours.

Et si I'on allegue que le christianisme n’approuve pourtant pas le désordre et la saleté des maisons, je dirai
que cela est parfaitement vrai. Je connais méme peu de choses qui soient plus désolantes et déshonorantes



que la saleté et le désordre dans la maison d’un chrétien. De telles choses ne doivent jamais se rencontrer avec
un esprit vraiment spirituel, ou méme bien réglé. Ou de telles choses existent, vous pouvez étre sir qu’elles
sont les conséquences de quelque mal moral. Ici encore la maison de Dieu nous est spécialement présentée
comme modéle. Sur la porte de cette maison ne pouvons-nous pas voir inscrite cette précieuse devise : « Que
toutes choses se fassent avec bienséance et avec ordre» (1 Cor. 14, 40) ? En conséquence, tous ceux qui
aiment Dieu et Sa maison désireront voir ce principe appliqué a leur propre demeure.

*

* *

Aprés la maison proprement dite, ce que je vois inclus dans I'expression «Toi et ta maison», c’est le
gouvernement de nos enfants. Ah ! la est une plaie des plus grandes et des plus profondément humiliantes pour
plusieurs, parce qu’elle révele une bien triste chute. L’état des enfants tend, plus que toute autre chose, a
manifester I'état moral des parents. La mesure réelle de mon renoncement a moi-méme et au monde se
montrera constamment dans la maniere dont j'agis envers mes enfants et dont je les dirige. Je fais profession
d’avoir renoncé au monde quant a moi personnellement, mais y ai-je renoncé aussi pour mes enfants ?
Quelques-uns s’écrient : « Mais comment le pourrais-je ? Mes enfants ne sont pas convertis, et par conséquent,
ils sont du monde ». Ici encore, le véritable état moral du coeur de celui qui parle ainsi se révele. |l n’a pas lui-
méme réellement renoncé au monde, et ses enfants lui servent de prétexte pour en ressaisir quelque chose. Si
ses enfants sont une partie de lui-méme (comme ils le sont assurément), et s'il fait profession d’avoir laissé le
monde pour lui-méme, tout en le cherchant pour eux, qu’est-ce que cela sinon I'étrange anomalie d’'un homme
qui serait & moitié en Egypte et & moitié en Canaan ? Le désir seul qu'il puisse en étre ainsi, démontrerait que
cet homme est, de fait et de coeur, entiérement en Egypte.

Maintenant, freres, jugeons-nous nous-mémes. La direction de nos enfants témoigne contre nous.
Supposons que nous leur donnions des maitres de danse : ce ne sont assurément pas la les agents que le
Saint Esprit choisirait pour les amener a Christ, et ils ne se concilieraient nullement avec le saint nazaréat
auquel nous sommes appelés. Si je les éleve pour le monde plutdét que pour le témoignage de Christ, cela
prouve que celui-ci n’est pas la part que mon dme a choisie comme pleinement suffisante pour moi, et qu’elle
apprécie plus que toute autre. Car enfin, ce que j'estimerais suffisant pour moi, je I'estimerais suffisant pour mes
enfants qui sont un avec moi; et pourrais-je étre assez insensé que de les élever pour ce monde et pour Satan
qui en est le prince ? Servirais-je et développerais-je en eux les affections de la chair que je professe mortifier
en moi? Ah! ce serait 14 une erreur de jugement bien dangereuse. Non, si je laisse mes enfants en Egypte,
c’est que j’y suis encore moi-méme. Si je les laisse jouir de Babylone, c’est que j'en aime encore moi-méme les
fausses douceurs. Si mes enfants appartiennent de fait a un systéme religieux corrompu, mondanisé, c’est
gu’en principe j'y appartiens moi-méme. « Toi et ta maison» étes un; Dieu en a fait un tout qu’on ne peut
diviser, et ce qu’ll a uni, que I'homme ne le sépare point [Matt. 19, 6],

C’est la une vérité solennelle et pénétrante, a la lumiére de laquelle nous pouvons clairement voir le mal qu’il
y a a faire ou a laisser suivre a nos enfants une voie a laquelle nous disons avoir pour toujours tourné le dos,
comme croyant fermement qu’elle aboutit a I'enfer. Nous faisons profession d’estimer comme du fumier et
comme étant nuisibles, les honneurs, les richesses, les distinctions, les plaisirs du monde ; eh bien, ces choses
mémes que nous avons déclarées n’étre que des obstacles a notre course chrétienne et que nous avons soi-
disant rejetées pour nous-mémes, les recommanderions-nous a nos enfants comme essentielles a leurs
progres ? Agir ainsi serait oublier entierement que ce qui est obstacle pour nous ne peut absolument pas étre
aide pour nos enfants, si nous voulons qu’ils atteignent le méme but que nous. Il serait plus sincere de lever le



masque de notre propre mondanité et d’avouer franchement que nous n’avons nullement abandonné le monde,
quand rien ne le prouve mieux que nos enfants.

Par I'état de nos familles, le juste jugement du Seigneur montre, je crois, quel est le réel état du témoignage
parmi nous. Dans un trop grand nombre de cas, les enfants de chrétiens sont connus comme les plus
indisciplinés des alentours. Devrait-il en étre ainsi? Dieu pourrait-Il avoir pour agréable le témoignage des
parents de tels enfants ? Ces enfants seraient-ils tels, si les parents avaient marché fidélement devant Dieu
quant & leurs maisons ? A toutes ces questions, on devra nécessairement répondre : non. Ah! si seulement les
péres chrétiens avaient fermement retenu dans leur conscience ce principe : « Toi et ta maison », ils auraient
compris qu’ils pouvaient compter sur Dieu et crier a Lui, autant pour le témoignage de leur maison que pour le
leur propre, qui, en réalité, ne peuvent étre sépareés, quoi qu’on fasse et qu’on dise.

Cela ne fait-il pas mal d’entendre dire : « Un tel est un bon frére, treés pieux, trés dévoué ; c’est dommage
que ses enfants soient si effrontés et si indisciplinés, et que sa maison présente un si triste mélange de
désordre et de confusion»! Je demande de quelle valeur est le témoignage d’un tel homme devant Dieu.
Hélas ! il n’en a guére en vérité. Il peut étre sauvé, mais le salut est-il tout ce que nous avons a désirer ? N’y a-t-
il point de témoignage a rendre ? Et s’il y en a un, quel est-il ? Et ou doit-il étre rendu ? Doit-il étre confiné aux
bancs d’une salle de réunion, ou doit-il étre vu aussi dans notre maison ? Que le coeur réponde.

On dira peut-étre : « Nos enfants ont besoin de quelques jouissances du monde et nous ne pouvons les leur
refuser : on ne peut mettre de vieilles tétes sur de jeunes épaules ». A cela je répondrai que nos coeurs aussi
demandent souvent des choses mondaines; les leur accorderons-nous ? Non, je I'espére; eh bien! refusons-
les aussi a nos enfants. Si je vois mes enfants soupirer aprés le monde, je dois immédiatement me juger et
m’humilier devant Dieu, et crier a Lui de leur 6ter ces pensées mondaines, en sorte que le témoignage n’ait pas
a en souffrir. Il m’est impossible de ne pas croire que, si le cceur des parents est, du centre a la circonférence,
purifié du monde, de ses principes et de ses convoitises, cela exercera sur toute leur maison une puissante
influence.

C’est ce qui rend toute cette question si importante et si pratique. Ma maison est-elle un critere exact de ce
qu’est mon état moral réel ? Je crois que I'enseignement des Ecritures est en faveur de I'affirmative, ce qui rend
notre sujet particulierement solennel. Comment est-ce que je marche comme chef de famille ? Est-il évident a
tous, par ma conduite, que mon supréme et unique objet est Christ, et que je ne suis pas plus disposé a élever
mes enfants pour le monde ou a désirer le monde pour eux, qu’a ouvrir devant eux les portes de I'enfer? Je
parais peut-étre pousser trop loin la recherche des causes d’'un mal si fréquent de nos jours ; mais, quant a moi,
je pense que c’est notre devoir de poursuivre cette enquéte jusqu’a ses derniéres limites.

D’ou viennent, dans beaucoup de cas, cette terrible profanation, ce dégolt pour les Ecritures et pour les
assemblées chrétiennes, cette disposition a ridiculiser les choses saintes, et cet esprit sceptique et incrédule, si
déplorablement manifeste chez les enfants de chrétiens de profession ? Quelqu’un osera-t-il dire que ce n’est
pas la faute des parents ? Ne peut-on pas, au contraire, les attribuer, en grande partie, au triste contraste qui
existe entre les principes professés et la conduite suivie par les parents ? Oui, je le crois.

Les enfants sont de perspicaces observateurs, et ils découvrent bientét ce que sont réellement leurs
parents. lls tirent leurs conclusions, non pas tant des prieres et des paroles de leurs parents, mais, d’une
maniere beaucoup plus expéditive et plus exacte, des actes de ceux-ci, dont ils discernent bien vite les
principes et les motifs.

C’est pourquoi, lors méme que les parents leur enseignent que le monde et les voies du monde sont
mauvais, et qu’ils prient pour que tous les membres de leur famille connaissent et servent le Seigneur,



cependant, si on les éléve pour le monde, en n’ayant d’autre souci que de les y bien établir et en se félicitant
lorsqu’on réussit a le faire, les autres enseignements et toutes les priéres sont inefficaces. « Ah! penseront-ils,
le monde est une bonne place aprés tout, car nos parents rendent graces a Dieu de nos succes dans ce
monde, qu’ils regardent comme une faveur signalée de la providence. Tout ce qu’ils disent, donc, quand ils
prétendent étre morts et ressuscités avec Christ, quand ils déclarent que le monde est jugé et qu’ils y sont
étrangers et voyageurs, tout cela doit étre regardé comme un non-sens, ou bien les soi-disant chrétiens doivent
étre regardés comme des trompeurs ». Qui peut douter que de telles pensées n’aient souvent eu I'occasion de
monter dans le coeur d’enfants de bien des parents professants ! La grace de Dieu, sans doute, est souveraine
et peut triompher de toutes nos inconséquences et de toutes nos infidélités. Mais pensons au témoignage, et
veillons a ce que nos maisons soient réellement administrées pour Dieu et non pour Satan.

Peut-étre demandera-t-on : «Que feront donc nos enfants ? Comment s’en tireront-ils ? Ne faut-il pas les
mettre en état de gagner leur pain ? ». Sans doute. Dieu veut que nous travaillions. Le fait méme qu’ll nous a
donné deux mains prouve que nous ne devons pas étre des paresseux. Mais je ne vois pas la nécessité, dans
le but de donner a mon fils un moyen de travailler, de le pousser dans un monde dont je me suis séparé. Le
Dieu Tres-haut, le possesseur des cieux et de la terre, avait un Fils, Son Fils unique, I'héritier de toutes choses,
par lequel aussi |l a fait les mondes[Heb. 1, 2] et quand Il envoya ce Fils dans le monde, Il ne Lui donna pas une
profession savante, mais Il était connu comme «le charpentier »[Marc 6, 3], Cela ne nous dit-il rien, ne nous
enseigne-t-il rien ?

Maintenant, Christ est monté en haut et a pris Sa place a la droite de Dieu. Ainsi ressuscité, Il est notre
Chef, notre représentant et notre modéle ; mais Il nous a laissé un exemple, afin que nous suivions Ses traces!’
Pier. 2, 21]_ Les suivons-nous, en cherchant a faire briller nos enfants dans un monde qui a crucifié Jésus ? Ah!
certainement non, nous faisons plutét le contraire, et le résultat ne tardera pas a se montrer, car il est écrit :
« Ne soyez pas séduits ; on ne se moque pas de Dieu; car ce gu’'un homme seme, cela aussi il le moissonnera »
(Gal. 6, 7). Si relativement a nos enfants nous semons pour la chair et pour le monde, nous pouvons savoir ce
gue nous MoiSsSoNnerons.

Ce n’est pas seulement a I'égard de I'objet de I'éducation de nos enfants que nous avons manqué et gaté le
témoignage, mais nous avons péché aussi en ne les tenant pas, en général, dans la soumission a l'autorité
paternelle. A cet endroit, il y a eu de grands manquements chez les parents chrétiens. L esprit du siécle présent
est un esprit d’'indépendance et d’insubordination. « Désobéissants a leurs parents », c’est la un des traits de
I'apostasie des derniers jours (2 Tim. 3, 2), et nous avons personnellement aidé a son développement par une
application complétement fausse du principe de la grace, comme aussi en ne voyant pas que la relation de
pére et de mére comprend un principe d’autorité exercé en justice, sans lequel nos maisons présenteront le
triste aspect de la confusion, du désordre, de l'indiscipline. Ce n’est pas de la grace que de choyer une volonté
non sanctifiée. Nous nous affligeons de n’avoir pas une volonté brisée et soumise, et en méme temps nous
travaillons a fortifier la volonté propre de nos enfants !

by

C’est toujours, a mes yeux, une preuve de faiblesse dans I'exercice de l'autorité paternelle, ainsi que
ignorance de la maniére dont le serviteur de Dieu doit gouverner sa maison, que d’entendre un pere ou une
mere dire a son enfant : « Veux-tu ceci ou cela ? Veux-tu faire telle chose ou telle autre ? ». Cette question, toute
simple qu’elle paraisse, tend directement a créer ou a servir la chose méme qu’il vous faut travailler a
soumettre par tous les moyens en votre pouvoir, c’est-a-dire I'exercice de la volonté propre dans I'enfant. Ainsi,
au lieu de dire a votre enfant : Veux-tu faire ceci ? dites-lui d’abord ce qu’il doit faire, et ne lui permettez jamais
de mettre en question votre autorité. La volonté d’un pére doit étre considérée comme supréme par son enfant,



car le pére tient pour lui la place de Dieu. Toute pouvoir est a Dieu, et Il en a donné a Son serviteur soit comme
pére, soit comme maitre. Si donc I’enfant ou le serviteur résiste a ce pouvoir, il résiste a Dieu.

L’exhortation adressée aux péres subsiste néanmoins : « Et vous péres, ne provoquez pas vos enfants,
mais élevez-les dans la discipline et sous les avertissements du Seigneur » (Eph. 6, 4). Il y a un grand danger a
irriter nos enfants ou a provoquer leur colére par une excessive rigueur et des traitements arbitraires. Nous
sommes constamment portés a former et a modeler nos enfants selon nos propres golts et nos vues
particuliéres, plutét qu’a les élever «dans la discipline et sous les avertissements du Seigneur », c’est-a-dire
selon la maniere dont le Seigneur corrige et enseigne Ses enfants. C’est la une grave erreur qui ne peut
produire que confusion et mécomptes. Nous n’avons rien a gagner, relativement au témoignage pour Christ, en
moulant et fagonnant la nature sous les formes les plus recherchées. En outre, la culture et I'instruction de la
nature n’exigent point de foi; mais il faut de la foi pour élever des enfants dans la discipline et dans
I'enseignement du Seigneur.

On dira peut-étre que, dans ce passage, I'apétre parle d’enfants convertis. A cela je réponds qu’il n’y est
rien dit de la conversion. Il n'est pas écrit : «Elevez vos enfants convertis», etc., sinon la question serait
résolue. Mais il est simplement dit « vos enfants», ce qui, a coup s0r, veut dire tous vos enfants. Or, si je dois
élever tous mes enfants dans la discipline et 'enseignement du Seigneur, quand dois-je commencer a le faire ?
Faut-il que j'attende gu’ils soient presque devenus des hommes ou des femmes, ou faut-il que je commence,
comme tous les gens raisonnables commencent leur ouvrage, c’est-a-dire au commencement? Leur
permettrai-je de se livrer a leur folie naturelle pendant la période la plus importante de leur carriere, sans jamais
essayer de placer leur conscience en présence de Dieu, quant a leur solennelle responsabilité ? Les laisserai-je
gaspiller, dans une totale insouciance, ce temps de leur vie, pendant lequel se produisent les éléments de leur
futur caractére ? Ce serait la le comble de la cruauté. Que diriez-vous d’un jardinier qui laisserait les branches
de ses arbres fruitiers prendre toute sorte de formes tordues et bizarres, avant d’avoir I'idée de commencer a
user de moyens propres a les redresser ? Vous diriez qu’il est insensé. Eh bien ! il serait sage en comparaison
de parents qui ajournent la correction et I'enseignement du Seigneur au temps ou leurs enfants auront fait des
progrés manifestes dans la discipline et I'enseignement de I'ennemi.

Mais, dira-t-on encore, nous devons attendre des preuves de conversion. Je réponds que la foi n’attend
jamais des preuves mais qu’elle agit d’apres la Parole de Dieu, et que les preuves suivent infailliblement. C’est
toujours une incrédulité manifeste que d’attendre des signes quand Dieu a donné un commandement. Si les
enfants d’Israél eussent attendu un signe quand Dieu disait : « Qu’ils marchent » [Ex. 14, 15] cela aurait été une
évidente désobéissance. Si ’'homme a la main seche avait attendu que quelque force se manifeste en lui quand
Jésus lui commanda d’étendre le bras(Luc 6, 6-10] il qurait porté sa main séche au tombeau. Il en est de méme
des parents. S'ils attendent des signes et des preuves avant d’obéir & la Parole de Dieu en Ephésiens 6, 4, il
est certain gqu’ils ne marchent pas par la foi, mais par la vue. De plus, si nous devons commencer dés le
commencement a élever nos enfants, il en résulte que nous devons commencer avant qu’ils soient capables
d’offrir aucune preuve de conversion.

En ceci, comme en tout, notre affaire est d’obéir, et de laisser a Dieu les résultats. L’état moral de 'ame peut
étre mis a I'épreuve par le commandement ; mais quand il y a la disposition d’obéir, la puissance pour le faire
accompagnera, sans aucun doute, le commandement, et les fruits de I'obéissance s’ensuivront, « au temps
propre... si nous ne défaillons pas »[Gal- 6, 9],

Quant aux serviteurs, il est ajouté : «Que tous les esclaves qui sont sous le joug estiment leurs propres
maitres dignes de tout honneur, afin que le nom de Dieu et la doctrine ne soient pas blasphémés ». Notez qu'il



est dit : « Dieu et la doctrine ». Pourquoi ? Parce qu’il s’agit d’une question de puissance. Le nom de Christ et la
doctrine mettent le maitre et le serviteur sur un méme niveau, comme membres du méme corps (en Christ
Jésus, il n'y a point de différence); mais quand je sors de la dans les relations d’ici-bas, je rencontre le
gouvernement de Dieu qui fait 'un maitre, et I'autre serviteur; et toute infraction a I'ordre établi par ce
gouvernement attire un jugement infaillible.

Il est d’'une immense importance d’avoir une intelligence nette de la doctrine du gouvernement moral de
Dieu; c’est le moyen de lever bien des difficultés et de résoudre bien des questions. Ce gouvernement s’exerce
avec une décision et une justice particuliérement solennelles. En cherchant dans I'Ecriture ce qui est relatif & ce
sujet, nous trouverons que, dans chaque cas ou il y a eu erreur ou péché, ce mal a produit inévitablement ses
fruits. Adam désobéit et fut, a I'instant, rejeté du jardin dans un monde gémissant sous le poids de la
malédiction causée par son péché. Il ne fut plus jamais replacé dans le paradis. La gréce intervint, il est vrai, et
lui fit la promesse d’un libérateur ; elle couvrit encore sa nudité ; néanmoins son péché produisit son résultat, et
Adam ne recouvra jamais ce qu’il avait perdu par sa faute.

Moise, aux eaux de Meriba, parla [égérement de ses lévres, et la conséquence en fut que Dieu, qui est
juste, lui défendit I'entrée de Canaan. Dans ce cas encore, la grace vint apporter quelque chose de meilleur que
ce qui avait été perdu; car il était beaucoup meilleur de contempler, du sommet du Pisga, les plaines de la
Palestine dans la compagnie de I'Eternel, que de les habiter avec Israél (Deut. 34, 1-5).

Dans le cas de David, nous trouvons aussi le mal suivi de sa conséquence. David commet un adultére, et
cette sentence solennelle fut aussitét prononcée : « L’épée ne s’éloignera pas de ta maison, a jamais » [2 Sam.
12, 10], Ici encore la grace abonda, et David en jouit, avec un sentiment plus profond, lorsqu’il s’avancait par la
montée des Oliviers avec les pieds nus et la téte couverte, qu’il n’en avait joui au milieu des splendeurs du
trdne. Néanmoins son péché produit ses résultats.

Ce n’est pas seulement dans I'’Ancien Testament que nous voyons le péché porter son fruit. Dans le
Nouveau, nous voyons Barnabas (Act. 15, 37-41) exprimer le désir, bien convenable en apparence, de
conserver la société de son cousin Marc. Dés ce moment, Barnabas perd la place honorable qu’il avait dans les
récits du Saint Esprit, qui ne fait plus aucune mention de lui. Sa place fut dés lors occupée par un coeur plus
entierement dévoué, plus libre d’affections purement naturelles, que celui de Barnabas. C’était la nature, en
Barnabas, qui le portait a désirer la compagnie de celui qui s’était séparé de Paul et de lui dés la Pamphylie, et
n’était point allé avec eux pour cette ceuvre. C’était une nature aimable, mais c’était la nature, et elle triompha
en Barnabas, puisqu’il prit Marc avec lui et qu’ils firent voile ensemble pour I'lle de Chypre, terre natale de
Barnabas, ou, dans le temps du premier amour, il avait vendu sa propriété, afin de pouvoir suivre plus librement
Celui qui n’avait pas eu un lieu ol reposer Sa téte [Matt. 8, 20] (Act. 4, 36, 37).

Hélas ! il n’est pas rare que le coeur naturel retourne a ce qu’il a laissé. Les fleurs de I'arbre de la profession
chrétienne sont, au printemps, belles et abondantes et répandent un doux parfum; mais combien peu, souvent,
on trouve de fruits savoureux en automne! Les influences de la nature et du monde soufflent pour dépouiller
I’ame qui promet des fruits, et, au lieu de ceux-ci, il n’y a souvent que stérilité et mécomptes. C’est la quelque
chose de tres triste et du plus facheux effet moral sur le témoignage. Le salut de la personne qui a donné ainsi
des espérances décues plus tard n’est pas du tout en question. Barnabas était sauvé, sans doute. L’influence
gu’eurent sur lui Marc et 'amour de sa patrie ne put effacer son nom du livre de vie de I’Agneau, mais elle
effaca son nom du registre du témoignage et du service ici-bas. Et n’était-ce pas la quelque chose de
lamentable ? N’avons-nous rien a craindre ou a déplorer, si ce n’est la perte du salut personnel ? Ah! ce serait
nous montrer bien égoistes et bien indifférents a la gloire de Dieu !



Dans quel but, ce Dieu béni prend-Il tant de peine a conserver Son Eglise ici-bas ? Est-ce pour que les
croyants soient sauvés et préparés pour la gloire ? Nullement; ils sont déja sauvés par la parfaite rédemption
du Christ et, par conséquent, préparés pour la gloire. Il y a une inséparable connexion entre la justification et la
gloire : «Ceux qu'il a justifiés, il les a aussi glorifiés » [Rom. 8, 30]. Pourquoi donc Dieu nous laisse-t-Il ici-bas ?
C’est pour que nous soyons un témoignage pour Christ. Sans cela nous pourrions tout aussi bien étre enlevés
au ciel aussitét aprés notre conversion. Qu’il nous soit donné de comprendre cette vérité dans toute sa
plénitude et sa force pratique !

Le gouvernement moral de Dieu est une vérité de toute importance : il est tel, que celui qui fait mal en
moissonnera infailliblement le fruit, qu’il soit croyant ou incrédule, saint ou pécheur, n’importe. La grace de Dieu
peut pardonner au pécheur, et elle pardonne toutes les fois que le péché est jugé et confessé ; mais comme le
péché est une atteinte portée aux principes du gouvernement moral de Dieu, il faut que celui qui I'a commis soit
amené a sentir sa faute. Il a manqué, et il doit nécessairement en éprouver les conséquences. C’est la une
vérité bien solennelle, mais tout particulierement salutaire, dont I'action a été misérablement entravée par de
fausses notions sur la grace. Jamais Dieu ne permet a Sa grace d’affaiblir Son gouvernement moral ; ce serait
une confusion, et Dieu n’est pas un Dieu de confusion. Nous avons oublié que Dieu nous a donné un exemple
en exercant un juste gouvernement.

Les épitres de Pierre développent la doctrine du gouvernement moral de Dieu. C’est la que nous trouvons
cette question : « Qui est-ce qui vous fera du mal, si vous étes devenus les imitateurs de celui (ou de ce) qui est
bon ?»[1 Pier. 3, 13|, Quelques personnes trouvent difficile de concilier cette question avec la déclaration de
Paul : « Tous ceux aussi qui veulent vivre pieusement dans le Christ Jésus, seront persécutés »[2 Tim. 3, 12] ||
semble superflu de dire que les deux idées sont en parfaite harmonie.

Le Seigneur Jésus Lui-méme, qui fut le seul imitateur parfait et constant de ce qui était bon, Lui qui, d’'un
bout a l'autre de Sa carriére ici-bas, alla «de lieu en lieu, faisant du bien » [Act. 10, 38] trouva a la fin la croix, la
lance et le sépulcre. L’apbtre Paul qui, plus que tout autre homme, marcha sur les traces du grand modéle qui
était constamment devant lui, fut appelé a boire une coupe extraordinaire de privations et de persécutions. Et
de nos jours, plus un saint sera semblable et dévoué a Christ, plus il aura a endurer de persécutions et de
privations. Si, poussé par un pur dévouement a Christ et par amour pour les d&mes, il allait s’établir ouvertement
dans certaines contrées pour y précher Christ, sa vie pourrait y étre en danger. Tous ces faits sont-ils en
opposition avec la question de Pierre ? Nullement.

La tendance directe du gouvernement moral de Dieu est de garantir du mal tous ceux qui sont «imitateurs
de ce qui est bon », et d’infliger des chatiments a tous ceux qui font le contraire ; mais elle n’a rien a faire avec la
voie plus élevée de la position de disciple ; elle ne prive qui que ce soit du privilége et de ’honneur d’étre aussi
semblable a Christ qu’il le désire, «parce qu’a vous, il a été gratuitement donné, par rapport a Christ, non
seulement de croire en lui, mais aussi de souffrir pour lui, ayant a soutenir le méme combat que vous avez vu
en moi et que vous apprenez étre maintenant en moi» (Phil. 1, 29, 30). Ici, nous apprenons que c’est une grace
qui nous est conférée d’étre appelés a souffrir pour Christ, et cela au milieu d’'une scéne dans laquelle, sur le
terrain du gouvernement moral de Dieu, il peut étre dit : « Qui est-ce qui vous fera du mal, si vous étes devenus
les imitateurs de ce qui est bon ? ».

Reconnaitre le gouvernement de Dieu et s’y soumettre, est une chose; étre imitateur d’'un Christ rejeté et
crucifié, est une tout autre chose. Méme dans cette épitre de Pierre qui, comme nous 'avons fait remarquer, a
pour sujet spécial la doctrine du gouvernement de Dieu, nous lisons : « Mais si, en faisant le bien, vous souffrez,
et que vous I'enduriez, cela est digne de louange devant Dieu, car c’est a cela que vous avez été appelés; car



aussi Christ a souffert pour vous, vous laissant un modeéle, afin que vous suiviez ses traces »[1 Pier. 2, 20-21] Et
encore : « Si quelgu’un souffre comme chrétien (ou parce gu’il est moralement semblable a Christ), qu’il n’en ait
pas honte, mais qu’il glorifie Dieu en ce nom »[1 Pier. 4, 16],

Il ne faut pas cependant confondre le principe du gouvernement de Dieu avec Son caractere. Le premier est
justice, le second est grace; ce que je cherche a faire ressortir maintenant, c’est le fait que la relation de pére et
de maitre implique un principe de justice, et que si ce principe n’a pas une application convenable dans le
gouvernement de la famille, il doit y avoir confusion. Si je vois un enfant, qui m’est étranger, agir mal, je ne suis
revétu d’aucune autorité divine pour exercer une juste discipline a son égard ; mais dés que je vois mon propre
enfant qui fait mal, je dois le discipliner, parce que je suis son peére.

Mais, dira-t-on peut-étre, la relation de pére a fils est une relation d’amour. C’est vrai, car il est écrit :
«Voyez de quel amour le Pére nous a fait don, que nous soyons appelés enfants de Dieu» (1 Jean 3, 1). Mais
quoique cette relation soit fondée sur 'amour, elle est exercée en justice, car il est aussi écrit : « Car le temps
est venu de commencer le jugement par la maison de Dieu» (1 Pier. 4, 17). De méme Hébreux 12 nous
enseigne que notre qualité de fils légitimes nous place sous la juste discipline du Pére des esprits. Et dans Jean
17, PEglise est remise aux soins du Pére saint pour qu’ll la garde en Son nom.

Or, toutes les fois que les parents chrétiens perdent de vue cette grande vérité, leurs maisons sont livrées
au désordre. lls ne gouvernent pas leurs enfants; il en résulte que, avec le temps, ce sont leurs enfants qui les
gouvernent : car enfin, il faut que le gouvernement soit quelque part; et si ceux a qui Dieu a confié les rénes ne
les tiennent pas comme ils le doivent, elles tomberont bientét en de mauvaises mains.

Quelle chose triste et honteuse que de voir des parents gouvernés par leurs enfants! Je ne doute pas
gu’aux yeux de Dieu ce ne soit une tache, un désordre qui attire tdt ou tard Son jugement. Un pére qui laisse
tomber de ses mains les rénes du gouvernement, ou qui ne les tient pas fermement, manque gravement a sa
sainte responsabilité d’étre, pour sa famille, le représentant de Dieu et le dépositaire de Sa puissance. Je ne
pense pas qu’un tel homme puisse jamais reprendre completement sa position ni étre, dans sa génération, un
fidele témoin de Dieu. Il peut étre I'objet de la grace, ce qui est tout autre chose qu’un témoin pour Dieu. Voila
ce qui peut expliquer le lamentable état de beaucoup de freres. lls ont totalement manqué a leur devoir de
gouverner leurs maisons selon le Seigneur, ce qui leur a fait perdre leur vraie position et leur influence morale;
de la vient que leur énergie est paralysée, que leurs bouches sont fermées, leur témoignage annulé; et si
quelqu’un d’eux vient a faire entendre une faible voix, le doigt du mépris, désignant aussitot I'état de sa famille,
amene la rougeur a ses joues et le remords a sa conscience.

Tous ne se font pas des idées justes de ce sujet, et ne savent pas toujours remonter a cette source d’'un
grave état de déchéance morale. Beaucoup de chrétiens prennent facilement leur parti de voir leurs enfants
croitre dans la désobéissance et la mondanité. Il leur semble que c’est lIa une chose naturelle et inévitable, et on
les entend dire a d’autres : « Pendant que vos enfants sont jeunes, vous en faites ce que vous voulez ; mais
attendez qu’ils soient plus agés, et vous verrez bien que vous serez obligés de les laisser aller dans le
monde ! ». Jamais je ne pourrai croire que ce soit selon la pensée de Dieu, que les enfants de Ses serviteurs
grandissent nécessairement dans la mondanité et I'insubordination. Eh bien ! si ce n’est pas Sa pensée qu'il en
soit ainsi; si, dans Sa miséricorde, Il a ouvert aux enfants de Ses saints les mémes sentiers qu’a ces derniers;;
s’ll autorise les parents chrétiens a choisir pour leur famille la méme part que, par Sa grace, ils ont choisie pour
eux-mémes; si, aprés tout cela, leurs enfants sont volontaires et mondains, que faut-il souvent en conclure,
sinon que les parents ont péché dans I'exercice de leur relation et de leur responsabilité ? Mais doivent-ils faire
un principe géneéral de ce qui est souvent le résultat de leur infidélité, et prononcer que tous les enfants des



chrétiens doivent ressembler aux leurs en grandissant ? Font-ils bien de détourner de jeunes parents de choisir
le terrain de Dieu relativement a leurs enfants en leur proposant leurs errements, au lieu de les encourager en
placant devant eux linfaillible fidélit¢é de Dieu envers tous ceux qui Le cherchent dans la voie de Ses
commandements ? Agir ainsi serait imiter le vieux prophete de Béthel qui, parce qu’il était lui-méme dans le
mal, cherchait a y entrainer son frere, et contribua a le faire tuer par un lion pour sa désobéissance a la parole
de I'Eternel [ Rois 13],

En résumé, la propre volonté de mes enfants manifeste souvent la propre volonté de mon propre cceur, et
un Dieu juste se sert d’eux pour me chatier parce que je ne me suis pas jugé moi-méme. Pour m’épargner de la
peine, j’ai laissé le mal avoir son cours dans ma famille, et maintenant mes enfants ont grandi autour de moi et
sont comme des épines a mes cbtés, parce que je ne les ai pas élevés pour Dieu. Telle est I'histoire de milliers
de familles. Nous ne devrions jamais perdre de vue que nos enfants doivent, aussi bien que nous-mémes,
servir a la « défense et a la confirmation de I'évangile » [Phil- 1, 7],

Je suis convaincu que, si nous pouvions étre amenés a considérer nos maisons comme devant étre un
témoignage pour Dieu, cela produirait une immense réforme dans notre maniére de les gouverner. Nous
chercherions alors a y établir un ordre moral plus élevé, non pas afin de nous épargner de la peine ou du
chagrin, mais plutét afin que le témoignage n’ait pas a souffrir du désordre de nos maisons.

Mais n’oublions pas que, pour pouvoir dompter la nature en nos enfants, il faut premiérement la dompter en
nous-mémes. Nous ne pouvons jamais vaincre la chair par la chair, et ce n’est qu’autant que nous I'avons
surmontée en nous, que nous sommes en état de la surmonter en nos enfants.

De plus, il faut, pour cela, une parfaite intelligence et une compléte harmonie entre le pére et la mére. Leur
voix, leur volonté, leur autorité, leur influence doivent étre une dans le sens le plus strict de ce mot. Etant eux-
mémes «une seule chair», ils devraient toujours présenter a leurs enfants la beauté et la puissance de cette
unité.

Dans ce but, ils doivent servir Dieu ensemble, s’attendre a Lui, se tenir beaucoup en Sa présence, Lui ouvrir
tout leur cceur, Lui exposer tous leurs besoins. Les maris et les femmes manquent fréquemment a ce qu’ils se
doivent a cet égard. Il arrive parfois que I'un des deux désire réellement renoncer au monde et dompter la chair
a un degré auquel l'autre n’est pas arrivé, et cela produit de tristes résultats. Cela conduit souvent a de la
réserve, a des détours, a un antagonisme positif dans les vues et les principes du mari et de la femme, en sorte
gu’on ne peut dire d’eux gu’ils sont unis dans le Seigneur. L’effet de tout cela, sur les enfants qui grandissent,
est pernicieux, et son influence funeste sur toute la maison est incalculable. Ce que le pére commande, la mere
le conteste; ce que l'un défend, l'autre le permet; ce que le pére édifie, la mére le détruit. Le pére est
représenté comme rigide, sévere, exigeant. L’influence maternelle agit en dehors et indépendamment de celle
du pere ; parfois méme elle met complétement de cété celle-ci, en sorte que la position du pére devient des plus
pénibles, et que toute la famille présente un aspect de trouble et d’indiscipline[4]. C’est une chose affreuse. Des
enfants ne peuvent jamais étre bien élevés dans de telles circonstances, et la seule pensée en fait frémir,
relativement au témoignage pour Christ. La ou domine un tel état de choses, il devrait y avoir la contrition de
coeur devant le Seigneur a ce sujet. Sa miséricorde est inépuisable et Ses tendres compassions ne font jamais
défaut; et nous pouvons certainement espérer que, s’il y a une vraie douleur et une sincére confession, Dieu
interviendra en grace pour guérir et pour relever.

Nous ne devrions pas prendre notre parti de choses pareilles; c’est pourquoi, que tous ceux qui en sont
affligés dans leur cceur crient au Seigneur jour et nuit, crient a Lui, en se fondant sur Sa vérité et sur Son nom,
qui sont blasphémés par de tels péchés; et certainement Dieu entendra et exaucera. Mais que cette question



dans son entier soit envisagée a la lumiére du témoignage pour le Fils de Dieu. C’est pour ce témoignage que
nous sommes laissés ici-bas. En effet, nous n’'y sommes assurément pas laissés seulement pour élever nos
familles n’importe comment, mais bien afin de les élever pour Dieu, avec Dieu et devant Lui.

Pour atteindre ce but élevé, il nous faut étre beaucoup en la présence du Seigneur. Un pere chrétien ne peut
pas frapper, souffleter, réprimander ses enfants comme le font les hommes du monde, selon leurs caprices et
leur humeur du moment. Le chrétien doit représenter Dieu au milieu de sa famille : cela bien compris réglera
tout dans la maison. Il est I'intendant de Dieu;; il devra donc, pour bien comprendre cette charge et pour s’en
acquitter fidélement, avoir de fréquentes relations, ou plutét des relations non interrompues, avec son Maitre. I
faut qu’il se tienne habituellement aux pieds de ce Maitre, afin de savoir ce qu’il doit faire et comment il doit le
faire. Par ce moyen tout, dans son administration, deviendra simple et facile.

Souvent le coeur voudrait avoir une régle générale pour chacun des divers détails de I'administration
domestique. On demande, par exemple, quelle sorte de punitions, quelle sorte de récompenses, et quelle sorte
d’amusements les parents chrétiens doivent adopter. Quant aux punitions, je pense qu’elles seront rarement
nécessaires, si les divins principes d’éducation de I'enfant sont mis en pratique dés la plus tendre enfance.
Quant aux récompenses, il me semble qu’elles devraient essentiellement consister en expressions d’amour et
d’approbation. Un enfant doit étre obéissant — obéissant a tous égards et immédiatement — non pour obtenir
une récompense, propre a nourrir et a développer I'’émulation qui est un fruit de la chair, mais parce que Dieu le
veut ainsi. Cependant il me semble assez convenable que les parents manifestent leur approbation par quelque
présent.

Quant aux amusements que vous désirez procurer a vos enfants, qu’ils aient toujours, si possible, le
caractére de quelque occupation utile. Cela est salutaire a I'esprit. J’ai souvent vu de trés jeunes enfants
trouver un plaisir beaucoup plus réel, et certainement beaucoup plus simple, avec du papier, un crayon ou telle
autre chose gu’ils se procuraient eux-mémes, qu’avec les jouets les plus chers. Enfin, pour toutes choses,
punitions, récompenses ou jeux, ayons I'ceil sur Jésus et cherchons sérieusement a soumettre la chair sous
quelque apparence ou forme qu’elle se présente. Alors nos maisons seront un témoignage pour Dieu, et tous
ceux qui y entreront seront contraints de dire : Dieu est ici.

*

* *

Il faut que je termine. Je n’ai pas pris la plume, Dieu le sait, pour blesser qui que ce soit. Je sens avec force
'importance du sujet que j'ai traité, et en méme temps mon incapacité a le présenter avec la clarté nécessaire.
Cependant je m’attends a Dieu pour qu’ll donne efficace a ces lignes, et quand Il agit, le plus faible instrument
peut répondre a Son but. C’est a Lui que je recommande maintenant ces pages qui, j’en ai la confiance, ont été
commencées, poursuivies et terminées en Sa sainte présence. Une pensée m’a extrémement soutenu : c’est
gu’au moment méme ou je sentais sur ma conscience la nécessité d’écrire cette brochure, un certain nombre
de bien-aimés freres étaient réunis en assemblée d’humiliation, de confession et de priéres, au sujet du
témoignage rendu au Fils de Dieu dans ces derniers jours. Je ne doute pas qu’un point fort important de la
confession n’ait été relatif au gouvernement de la famille ; et si ces pages étaient utilisées par I'Esprit de Dieu
pour produire, ne fat-ce que dans une seule conscience, un sentiment plus profond de cette chute, et dans un
seul coeur, un plus sincere désir de réparer cette breche selon les pensées de Dieu, je m’en réjouirais en
éprouvant que je n’ai pas €crit en vain.

Puisse le Dieu tout-puissant, selon les richesses de Sa grace, produire, par Son Saint Esprit, dans les
ceeurs de tous Ses bien-aimés, un plus ardent désir de rendre, dans cette derniére heure, un témoignage pour



Christ plus complet et plus décidé, afin que, quand la voix de I'archange et la trompette de Dieu retentiront, il se
trouve ici-bas un peuple préparé a aller avec joie & la rencontre de I’Epoux !

1. T C’est ici la huitiéme édition d’un traité important par les principes qu'’il établit et qui gardent, aprés plus de trois
générations, une utilité pratique plus grande que jamais. (Ed.)

2. T Le lecteur ne s’imaginera pas, je I'espére, que je veuille, par ces paroles, nier ou affaiblir la nécessité de I'ceuvre
du Saint Esprit, pour la régénération des enfants de parents chrétiens. « Si quelgu’un n’est né de nouveau, il ne peut
voir le royaume de Dieu » [Jean 3, 3], Cela est vrai de I'enfant d’un chrétien aussi bien que de tout autre. La grace n’est
pas héréditaire. Le résumé de ce que je voulais dire est que I'Ecriture ne voit pas un homme séparément de sa

maison ; que le pére chrétien peut compter sur Dieu pour ses enfants et qu'il est responsable de les élever pour Dieu :
sans cela, comment expliquer Ephésiens 6, 4 ?

3. T lly a, je dois le dire, une grande inconséquence dans la conduite de parents chrétiens, qui laissent lire & leurs
enfants n’importe quel livre. Un livre est comme un instituteur, qui, quoique silencieux, n’en a pas moins d’influence sur
I’esprit, sur le cceur et sur le caractére.

4. T Rien n’est plus affligeant que d’entendre une mére dire & son enfant : « Il ne faut pas que ton pére sache telle ou
telle chose ». La ou régnent ces pratiques de dissimulation et de duplicité, il doit y avoir quelque chose de radicalement
mauvais, et il est moralement impossible d’obtenir quoi que ce soit qui ressemble a I'ordre selon la piété ou a I'exercice
d’une vraie discipline. Il faut, ou bien que le pére, par une sévérité désordonnée ou une excessive rigueur, « irrite ses
enfants », ou bien que la mére favorise la volonté propre de I'enfant aux dépens du caractére et de 'autorité du pére.
Dans I'un et 'autre cas, il y a une entrave au témoignage qui fait beaucoup de mal aux enfants. Les parents chrétiens
devraient donc veiller avec soin a paraitre toujours, devant leurs enfants et devant leurs domestiques, dans la
puissance de cette unité qui découle de leur parfaite union dans le Seigneur. Et si, par malheur, leur jugement n’est
pas identique, a I’égard de tel ou tel point du gouvernement domestique, qu’ils en fassent le sujet d’'une conférence
intime de priére et de propre jugement, en la présence de Dieu; qu’ils cherchent la lumiére, mais qu’ils ne rendent
jamais ceux de leur maison témoins de leur divergence d’opinions, car cela manifesterait une faiblesse morale qui
ferait mépriser leur gouvernement.



