Un homme en Christ

2 Corinthiens 12

J.N. Darby

Il'y a, dans I’Ecriture, des chapitres qui contiennent un exposé si complet et si béni de quelque grande vérité
de Dieu, gu’ils acquiérent et conservent une place toute particuliere dans I'esprit du croyant. Bien que toute
I'Ecriture soit inspirée de Dieu et ait la méme autorité, cet effet exceptionnel de certains passages ne peut
cependant pas étre blamé, parce qu’on trouvera toujours qu’il est produit par quelque portion qui contient une
révélation spéciale de Dieu et de ses voies, ou de I'amour de Christ envers nous. A peine peut-on dire que le
chapitre, dont je désire parler, ait ce caractére ; toutefois, je pense que quelques développements pratiques sur
cette portion de I'Ecriture pourront étre utiles. Il y a 1a un déploiement trés remarquable et complet des
merveilleuses hauteurs auxquelles les saints peuvent s’élever, et des déplorables profondeurs dans lesquelles
ils peuvent descendre; on y trouve les principes puissants, soit du bien, soit du mal, principes qui sont a
I'ceuvre dans les croyants qui participent aux deux natures du bien et du mal, dans lesquelles on les voit
associés, d’un cbté, a ce qu’il y a de plus élevé et de plus excellent; de I'autre, a la plus vile dégradation; on
voit aussi, dans ce chapitre, la maniere dont la grace divine agit pour faire triompher le bien en nous; il nous
donne une vue claire de toute I'ceuvre de cette grace pour produire le résultat parfait, en bien et en bénédiction,
du combat spirituel dans lequel nous sommes par la connaissance du bien et du mal que la chute nous a fait
acqueérir.

Il est tres frappant de voir de quelle maniére, dans ce seul chapitre, nous trouvons I'état le plus glorieux
auquel un chrétien puisse étre élevé, état exceptionnel sans doute comme expérience, et la condition la plus
misérable dans laquelle il puisse tomber, ainsi que tous les principes pratiques, d’aprés lesquels I'ceuvre divine
agit entre ces deux extrémes. Au commencement du chapitre, nous voyons un saint dans le troisieme ciel, dans
le paradis, ou la chair ne pouvait rien comprendre ni recevoir. Paul ne savait pas s’il était la, dans le corps ou
hors du corps. Il n’y avait plus pour lui aucune conscience de I'existence humaine dans la chair ; aussi ne put-il
pas exprimer ce qu’il avait entendu, lorsqu’il eut de nouveau la conscience de I'existence dans la chair. Tel est
le saint au commencement de ce chapitre. A la fin, nous en trouvons un, peut-&tre plusieurs qui, tombés dans la
fornication, I'impureté et I'impudicité, étaient sans repentance au sujet de ces péchés. Quel contraste entre
cette élévation dans le troisieme ciel, et cette vile dégradation charnelle! Et le chrétien est capable des deux !
Quelle lecon! Quel avertissement pour chaque saint, quand méme il ne serait ni a I'un ni a 'autre de ces
extrémes | Combien cela n’est-il pas propre a donner la conscience des deux natures qui sont a I'ceuvre et des
éléments qui sont en lutte dans la vie spirituelle du croyant ici-bas! Une autre partie de ce chapitre nous
montrera ou se trouve la seule puissance capable de faire marcher le saint tout le long de sa course, d’une
maniere conséquente avec le bien céleste auquel il est appelé.

Lorsque Paul parle de son ravissement dans le troisieme ciel, il emploie une expression remarquable quant
a lui-méme : «Je connais, dit-il, un homme en Christ». Quelques pensées préliminaires, au sujet de la loi,
faciliteront I'intelligence de cette expression. La loi donnait a 'homme une régle divine et parfaite pour sa
conduite sur la terre; mais elle ne I'a jamais introduit dans le ciel. Les étres célestes, comme les anges, par
exemple, agissent d’aprés la perfection abstraite de cette régle divine, telle que le Seigneur Lui-méme I'a



donnée : ils aiment Dieu de tout leur cceur et leur prochain comme eux-mémes. C’est la perfection de la
créature ; mais c’est leur nature dans laquelle Dieu les a maintenus. Prescrire des sentiments et une conduite
au moyen d’une loi, c’est tout autre chose ; voila ce que les chrétiens oublient bien souvent. Tout ce que la loi
contient est parfait a sa place et dans son but; elle nous dit quel est le bon état d’une créature, elle défend le
mal auquel la chair est portée. Mais pourquoi prescrire cela? Sans doute, I'obéissance est une partie de la
perfection dans la créature. Pour un étre assujetti a Dieu, faire simplement le bien ne suffit pas pour qu'l
marche justement, parce que Dieu a une autorité absolue sur lui. C’est ainsi que Dieu peut prescrire et qu’ll
prescrit aux anges certains actes particuliers de service, et ils obéissent.

Mais quand un état d’ame est prescrit, pourquoi I'est-il ? Parce que cela est nécessaire, a cause de I'état de
la personne a laquelle le commandement est adressé. Elle a des dispositions qui la portent a faire le contraire
de ce qui est prescrit. Commander a quelqu’un de faire une chose, c’est supposer qu'il ne la fait pas, et qu'’il ne
se propose pas de la faire sans un commandement. Si nous ajoutons que neuf commandements sur dix,
défendent des péchés positifs et de mauvaises dispositions, parce que les hommes sont enclins a commettre
ces péchés et gu’ils ont ces mauvaises dispositions (car autrement, il n’y aurait eu aucune nécessité de les
interdire), nous trouverons que la nature méme et 'existence d’une loi qui, par I'autorité de Dieu, prescrit le
bien, suppose le mal dans la nature de I’'homme, laquelle est opposée au bien. Examinez le cas sous toutes ses
faces, vous verrez que c’est la une vérité déplorable. Vous ne pouvez pas commander I'amour, c’est-a-dire le
produire en le commandant ; et vous ne pouvez pas non plus éter les convoitises en les interdisant a une nature
dont elles font partie. C’est cependant ce que la loi fait et ce qu’elle doit faire, si Dieu en donne une. Elle
démontre que ce qui est défendu est péché et que ce dernier est en I’'homme pour étre défendu ; mais elle n’éte
jamais le péché. Elle prescrit le bien dans la créature, mais elle ne le produit pas. Elle montre ce qui est bien
dans la créature sur la terre ; mais combien cela est loin d’élever un homme dans les lieux célestes ! La loi ne
peut avoir une telle prétention. L’homme a maintenant, par la chute, la connaissance du bien et du mal, et la loi
agit d’apres cette étonnante faculté, de laquelle Dieu a pu dire : «I’homme est devenu comme 'un de nous,
pour connaitre le bien et le mal » [Gen. 3, 22]. Mais comment ? L’homme est sous I'empire du mal; or la loi exige
de lui le bien qu’il n’a pas, et lui montre tout le mal qui est en lui. Elle lui présente avec force le mal qui est en lui
et les conséquences du mal en jugement; et, quant au bien gu’elle requiert de lui, cela n’a d’autre effet que de
lui donner la conscience qu’il ne I'a pas en lui.

La loi, en outre, ne montre a ’hnomme aucun bien, comme objet placé devant son ame. Je le répete, afin de
rendre la chose claire : |a loi exige le bien dans I'homme : aimer Dieu et son prochain, par exemple ; mais elle ne
lui présente aucun bien. La loi ne révele aucun objet propre a produire le bien dans ’homme, ou qui puisse étre
pour lui le bien supréme, en puissance de vie. Ainsi la loi produit la colére. Ou il n’y a pas de loi, il N’y a pas de
transgression. Mais la grace agit d’'une maniere toute différente; elle n’exige pas le bien la ou il n’est pas,
quoiqu’elle puisse le produire. Elle ne condamne pas les coupables, mais elle pardonne et éte leur péché; elle
nous présente un objet, Dieu Lui-méme, mais Dieu venu prés de nous, en amour. Elle fait plus : elle
communique ce qui est bien. Ce n’est pas une loi; elle n’exige pas le bien ou il n’est pas; elle le produit. Dans le
combat que nous avons a soutenir entre le bien et le mal, la grace n’agit pas en nous faisant sentir le mal
comme un fardeau dont il est impossible de nous débarrasser, parce que nous en sommes les esclaves, en
nous faisant sentir que nous sommes sous la puissance de «ce corps de mort »[Rom. 7, 24] "vendus au péché.
Non, c’est la loi qui agit ainsi; et si nous sommes régénérés, nous ne sentons que plus profondément qu’il nous
est impossible de satisfaire a ses exigences de maniére a étre justes par elle, lors méme que nous aurions, au
plus haut degré, la volonté de faire le bien. En un mot, dans la connaissance du bien et du mal, avec laquelle
elle a affaire, la grace ne nous conduit pas dans le combat, par le sentiment de la puissance du mal, auquel



nous sommes assuijettis, ni par la terreur de ses conséquences, mais par la possession d’un bien parfait et
divin, au moyen duquel nous sommes élevés au-dessus du mal et le jugeons; par la possession d’'un objet
parfaitement bon, qui est nos délices aussi bien que notre vie; par la possession de Christ Lui-méme, en qui
nous sommes et qui est en nous. « Je connais, dit 'apbtre, un homme en Christ ».

Cette expression demande quelques développements, car I'idée d’'un homme en Christ est souvent tres
vague dans le cceur de bien des chrétiens. Dans le paradis, sans loi, sous la loi, et quand Christ lui a été
présenté : dans toutes ces positions, '’homme a toujours été responsable de sa conduite, comme homme
vivant, pour les choses faites dans le corps. Il était considéré comme enfant d’Adam, ou «dans la chair » ; c’est-
a-dire qu’il se trouvait devant Dieu, dans la nature dans laquelle il avait été créé et, dans cette nature,
responsable de sa conduite, responsable de ce qu’il était dans la chair. Or le résultat a été, que 'homme a failli
dans chacune de ces positions différentes : il a failli dans le paradis ; laissé sans loi, il s’est vautré dans le mal;
sous la loi, il a été transgresseur ; enfin, pour comble de mal, quand Christ est venu, ’lhomme L’a hai, Lui et le
Pere, et ainsi le péché de 'homme a été entieérement mis & découvert; cette haine est le dernier et principal
sujet du jugement; 'lhomme était perdu. Mis a I'épreuve pendant quatre mille ans, l'arbre s’est montré
mauvais ; plus il a recu de soins, plus son fruit a été mauvais. Toute chair était jugée; I'arbre ne devait plus
produire désormais aucun fruit. Non seulement il a été démontré, de toutes manieres, que 'homme est
pécheur, mais encore il a repoussé le reméde qui lui était offert en grace, car Christ vint dans un monde déja
plein de péché, et Il fut rejeté et méprisé des hommes. Ce n’est pas seulement que ’homme, tombé et
coupable, ait été chassé du paradis ; mais, pour autant que cela dépendait de la volonté de I’'homme, Christ,
venu en grace, fut chassé d’un monde plongé dans la misere par le péché, et qu’ll visitait en bonté. L’histoire de
’lhomme était moralement close. « Maintenant est le jugement de ce monde» (Jean 12, 31), dit le Seigneur
quand les Grecs montérent pour adorer. C’est pourquoi il est dit : «Maintenant, en la consommation des
siecles, |l a été manifesté une fois » [Héb. 9, 26],

Mais alors vient I'ceuvre de Dieu pour le pécheur : Celui qui n’avait pas connu le péché a été fait péché pour
nous [2 Cor. 5, 21] Par grace et volontairement, Christ a bu la coupe qui Lui avait été donnée a boire. Il a laissé la
vie dans laquelle Il a porté le péché, et tout est fini avec elle. La vie méme, dans laquelle notre péché était porte,
fut laissée sur la croix; le sang de Christ a été versé. Par le sacrifice de Lui-méme, Christ a 6té le péché de tous
les croyants et les a rendus parfaits pour toujours. Celui qui est mort est quitte du péché. Or Christ est mort : |l
est donc quitte du péché[1]. Mais du péché de qui ? Du nétre, a nous, qui croyons en Lui. Le péché est été tout
entier, il est 6té avec la vie a laquelle il était attaché. La mort de Christ a mis fin, pour la foi, a I'existence du vieil
homme, de la chair, du premier Adam, vie dans laquelle nous étions responsables devant Dieu, et dans laquelle
Christ, en gréace, s’est placé pour nous. « Ce qui était impossible a la loi, en ce qu’elle était faible par la chair,
Dieu, ayant envoyé son propre Fils, en ressemblance de chair de péché, et pour le péché, a condamné le
péché dans la chair» (Rom. 8, 3). «Car en ce qu’il est mort, il est mort une fois pour toutes au péché ; mais en
ce qu’il vit, il vit a Dieu» (Rom. 6, 10).

La foi anticipe le jugement quant au vieil homme, quant a la chair et a toutes ses voies. Sur le principe de la
responsabilité, nous sommes completement perdus. Nous pouvons apprendre cette triste vérité, d’'une maniere
expérimentale, en passant sous la loi et en perdant ainsi toute espérance de plaire a Dieu, comme étant dans la
chair; ou bien nous pouvons I'apprendre, en voyant notre opposition a Christ et notre indifférence pour Lui.
Mais, pour le croyant, tout cela est fini depuis la croix; il est crucifié avec Christ; néanmoins il vit, non pas lui,
mais le Christ vit en lui. Si la croix a démontré que, dans la chair, il N’y a que péché et haine contre Dieu, elle a
0té aussi le péché qu’elle démontre. Tout est fini; la vie est finie. Si un criminel meurt en prison, que peut la loi
contre lui ? De méme aussi, quant a nous, la vie, dans laquelle nous péchions, a pris fin, car Christ est mort;



volontairement sans doute, mais parce que Dieu a eu affaire, d’'une maniere judiciaire, avec le péché que Christ
a porté pour nous. Nous sommes en vie, maintenant, sur un pied tout nouveau ; nous sommes en vie, en Christ,
devant Dieu : les choses vieilles sont passées;; il y a une nouvelle création, nous sommes créés de nouveau en
Jésus Christ.

Notre position, devant Dieu, n’est plus dans la chair; elle est en Christ. Comme homme, Christ a pris une
position entierement nouvelle, qui n'a rien de commun avec celle d’Adam innocent, ou d’Adam pécheur. La
«plus belle robe »[Luc 15, 22] du fils prodigue ne faisait point partie de son premier héritage; elle était en la
possession du pere et une chose toute nouvelle. Christ a pris cette position, en conséquence de I'ceuvre par
laquelle Il a 6té nos péchés, ceuvre terminée et qui a glorifié Dieu au sujet du péché. Il a pris cette place en
justice, et, en Lui, ’'homme a acquis une nouvelle position en justice devant Dieu. Quand il est vivifié, il I'est par
la vie dans laquelle vit Christ, le second Adam; et, se soumettant a la justice de Dieu, sachant qu’il est
totalement perdu dans le vieil homme, le premier Adam; s’inclinant devant cette solennelle vérité que la croix lui
enseigne, il est scellé du Saint Esprit uni d’'une maniere vivante au Seigneur, un seul Esprit avec Lui : c’est «un
homme en Christ ». Il n’est pas dans la chair ou dans le premier Adam. Tout cela a pris fin pour lui a la croix, ou
Christ s’est rendu responsable pour lui a I'égard du vieil homme; Christ est mort une fois au péché, et le
croyant vit a Dieu par notre Seigneur Jésus Christ. Il appartient a une nouvelle création, ayant, pour la vie, la vie
de Celui qui en est la Téte. Il a appris, a la croix, que ce gqu’il était auparavant a été entierement jugé, condamné
et mis de cbté pour toujours. La croix est, pour le croyant, cette mer Rouge et ce Jourdain infranchissables,
mais qu’il a traversés, ainsi délivré, pour toujours, de I'Egypte, et introduit, en Christ, dans la terre de Canaan.
Les eaux du Jourdain (la puissance de la mort) ont beau déborder, I'arche de I'alliance les a traversées pour
lui; elle lui a ouvert le chemin de Canaan. Ce qui e(t été sa destruction, s’il avait essayé lui-méme de traverser
les eaux, comme les Egyptiens, a été un mur a sa droite et & sa gauche, et a détruit tout ce qui était contre lui.

Autrefois un homme dans la chair, le croyant est devenu un homme en Christ. Changement merveilleux et
complet de toute la condition et de la position, ou il était, dans le premier Adam, responsable de ses propres
péchés ; maintenant, il est en Christ qui a porté, a sa place, toutes les conséquences de cette responsabilité, et
qui, selon la puissance de cette vie, nouvelle pour nous, dans laquelle Il est ressuscité d’entre les morts, lui a
donné une place en Lui et avec Lui, tel qu’ll est maintenant, comme homme, devant Dieu. Telle est la position a
laquelle I'apébtre fait allusion ; quant a lui, il lui fut donné, pendant le temps de son séjour sur la terre, de jouir un
moment, d’'une maniere extraordinaire, de tout le fruit et de toute la gloire de cette position. Son langage, a
I'égard de la vérité dont nous parlons, est parfaitement clair et par conséquent treés puissant : « Quand nous
étions dans la chair»[Rom. 7, 5] dit-il. C’est ainsi que nous nous exprimons pour décrire un état de choses
passe, dans lequel nous ne sommes plus. « Quand nous étions dans la chair» signifie donc que nous ne
sommes plus dans cette position-la. « Or, dit-il encore, vous n’étes pas dans la chair, mais dans I'Esprit, si du
moins I'Esprit de Dieu habite en vous » (Rom. 8, 9). Nous sommes maintenant vivants dans le Christ. « Si, dit-il
ailleurs, vous étes morts avec Christ aux éléments du monde, pourquoi établissez-vous des ordonnances ? »
(Col. 2, 20). « Car vous étes morts, et votre vie est cachée avec le Christ en Dieu. Quand le Christ qui est notre
vie, sera manifesté, alors vous aussi, vous serez manifestés avec Lui en gloire » (Col. 3, 3, 4).

Le lecteur me pardonnera de m’étre arrété si longtemps sur cette premiere expression de notre chapitre : je
I'ai fait a cause de son extréme importance. C’est le coeur méme de la doctrine de Paul, le seul vrai chemin qui
conduise a une entiére et divine liberté, a la puissance de la sainteté ; c’est parce que plusieurs chrétiens n’ont
pas saisi la force de cette vérité ni compris les expressions de I'ap6tre, qu’ils considerent la mort de Christ
comme un reméde pour le vieil homme, ou gu’ils n’y voient, tout au plus, que le pardon des péchés passés, au
lieu d’apprendre que, par cette mort, ils sont sortis du vieil homme, quant a leur position devant Dieu, et qu’ils



sont maintenant dans le nouvel homme, selon la puissance de la vie qui est en Christ. Demandez a plusieurs
croyants sincéres ce que signifie : «quand nous étions dans la chair », ils ne pourront pas vous donner de
réponse claire; ils n’ont pas une idée exacte du sens de ces mots. Demandez-leur ce que c’est que d’étre en
Christ; — leur réponse sera tout aussi vague. Un homme régénéré peut étre dans la chair, quant a I'état de son
ame, quoique, aux yeux de Dieu, il ne soit pas dans cette position; un tel cas est supposé en Romains 7; il
regarde a lui-méme comme s’il était devant Dieu sur le pied de sa propre responsabilité, quoique régénéré, il ne
peut jamais satisfaire aux exigences de Dieu, ni atteindre a Sa justice. Peut-étre que, ayant compris cela, il a
recours au sang de Christ, pour tranquilliser sa conscience mal a l'aise; il répétera ce recours au sang de
Christ pour calmer sa conscience troublée, comme un Juif aurait répété un sacrifice, ou comme un homme
superstitieux redemande I'absolution; il n’a pas l'idée qu'’il a été purifié et rendu parfait une fois pour toutes,
gu’il a été tiré hors de sa position dans la chair, lavé et placé, en Christ, devant Dieu. Or si nous sommes en
Christ, les droits et les priviléges de Christ sont nos privileges et nos droits. Selon les conseils de la sagesse et
de I'amour de Dieu, Paul fut rendu capable de jouir pleinement des merveilleux fruits de tout cela, d’une
maniére speciale et extraordinaire. La chair, la nature mortelle, n’'y a aucune part et n’en peut point avoir,
quoique nous, vivants en Christ, nous y ayons part, méme pendant que nous sommes dans cette nature
mortelle, quel que soit le degré auquel nous réalisons cette participation.

Voila ce qu’il a été donné a Paul de connaitre, de telle maniere, qu’en en jouissant au plus haut degré, dans
le nouvel homme, dans sa vie en Christ, «la vie cachée avec Christ en Dieu »[Col. 3, 3] |e «non pas moi, mais
Christ vit en moi » [Gal. 2, 20] — il n’avait aucune conscience de cette autre partie mortelle qui, cependant, par sa
nature méme (aussi bien que par le péché, si la volonté est a I'ceuvre), pése sur ’'homme nouveau et céleste
qui est en nous. Paul ne pouvait pas dire s’il était dans le corps ou hors du corps, lorsqu’il fut dans le troisieme
ciel; il n’en avait pas eu la conscience; mais en rentrant dans son état ordinaire, il eut de nouveau la
conscience d’étre dans le corps. Le lecteur remarquera aussi avec quel soin I'ap6tre distingue entre «un
homme en Christ » et «lui-méme », tel qu’il se connaissait par I'expérience pratique de lui-méme ici-bas ; ayant
bien, en vérité, la vie de Christ et 'Esprit qui I'unissait a la Téte, mais ayant aussi la chair en lui, quoigu’il ne fit
pas dans la chair. Paul ne voulait pas se glorifier de ce qu’il était et avait la conscience d’étre ici-bas ; mais il lui
avait été donné de jouir de sa position comme homme en Christ, sans aucune conscience de ce qu’il était sur la
terre ; voila de quoi I'apdtre voulait se glorifier.

Or, quoique nous n’ayons jamais été dans le troisiéme ciel pour réaliser pleinement la gloire et les privileges
de notre position, cependant nous sommes aussi des hommes en Christ, et nous connaissons — le plus faible
des saints qui comprend sa position en Christ, connait assez — combien cette position est bénie, pour que
nous puissions nous réjouir d’'une «joie ineffable et glorieuse »[1 Pier- 1, 8], Paul se glorifie dans la position de
I’lhomme en Christ, position qui est tres sirement et parfaitement sienne et qu’il peut réaliser aussi, de maniere
a ne pas éprouver sensiblement le travail du péché en lui, quoiqu’il sache bien que le péché est toujours la.
Nous pouvons étre remplis de I'Esprit, de telle sorte que I'Esprit soit la seule source actuelle de nos pensées.
En vérité, c’est la I'état qui nous convient, comme chrétiens; non pas, il est vrai, que I'activité de I'Esprit,
procurant une perception sensible de la gloire et des choses de Christ, et élevant I'dme a ce qui est en haut,
soit toujours la méme ; mais de telle sorte, qu'on n’a pas la conscience d’avoir, dans I'esprit, la moindre chose
qui soit en contradiction avec cet état[2]. Il est vrai que, méme sans aucune conscience de mal, il peut y avoir
I'effet d’'une intelligence peu éclairée, au point méme d’impliquer des fautes, de la négligence, le manque d’un
ceil simple et de la paresse spirituelle, choses qui éloignent du chemin dans lequel un ceil simple nous conduit
et qui produisent naturellement du malaise dans I'ame, parce que I'Esprit qui demeure en nous est contristé : il
peut, avec cela, n’y avoir aucun élément actuel de trouble dans la conscience[3].



Etre dans le troisiéme ciel, comme disent les hommes, n’est pas toujours notre place et notre portion. C’est
une erreur de croire que cela nous enflerait. Quand une créature est en présence de Dieu, quand elle a Dieu
devant sa pensée, elle n’est jamais enfiée. C’est quand I'ceil s’est détourné de Lui, c’est lorsqu’on se souvient
d’avoir été dans le troisieme ciel et qu'on n’y est plus, que le danger commence. Nous sommes en danger de
nous enorgueillir d’avoir été au troisieme ciel, quand nous avons perdu le sentiment de I'excellence de ce qui y
est; mais quand I’excellence des choses du ciel remplit notre &me, nous perdons le sentiment du moi. C’est ce
que nous voyons dans le cas de Paul. L’homme en Christ a Christ pour titre ; ainsi, il a droit a tout ce dont Christ
jouit : aux joies et aux gloires que l'intelligence humaine ne peut concevoir, que le langage humain ne peut
exprimer, et qui ne sauraient étre communiquées sur la scéne des capacités de 'homme. Elles appartiennent a
un autre ordre de choses.

Mais, quelque merveilleuse que soit la position ou nous sommes introduits en Christ, I'importante question
du bien et du mal, dont nous avons acquis la connaissance par la chute, et dont nous ne pouvons des lors nous
débarrasser (il ne serait nullement désirable que nous cherchassions a le faire) est une question qu’il nous faut
résoudre, a fond, par I'expérience. Par rapport a notre acceptation, cette question du bien et du mal est résolue
définitivement et pour jamais devant Dieu, par la mort et la résurrection de Christ. Mais il faut que nous
apprenions a juger le mal et a nous réjouir dans le bien. La loi, nous I'avons vu, fait connaitre le mal en
annongant la punition. Mais la grace nous place d’abord dans une position de parfaite bénédiction en Christ, et
alors nous jugeons ce qui est contraire a cette position. C’est la différence entre I'esclavage et la liberté.
Toutefois, nous avons a juger le mal et a croitre dans la connaissance du bien. L’ap6tre, appelé a enseigner
constamment les autres, a appris cela pleinement et promptement par un contraste complet.

Si, de fait, le troisieme ciel n’a pas mis de cété la chair pour toujours, cela doit assez nous faire voir qu’elle
est désespérément incorrigible. Or, c’est ce qui a été démontré. Paul était entré dans le ciel, sans aucune
conscience de 'empéchement du corps ; bien plus encore, sans que la chair fit, d’'une maniere quelconque, en
activité. Mais il dut rentrer dans I'état pratigue de I'existence en laquelle il avait a servir Christ, avec la
conscience de ce qu’il était comme Paul. Ici, la seule action de la chair, la seule maniére dont elle aurait pris
connaissance du fait que Paul avait été dans le troisiéme ciel, le seul parti qu’elle aurait cherché a en tirer, s’il
lui avait été permis d’agir, c’elt été d’enorgueillir Paul, a cause de I'excellence des révélations qu’il avait
recues. Ainsi, la chair n’était ni changée, ni corrigée. Paul dut I'apprendre d’'une maniére pratique, méme par
une élévation au troisieme ciel, au lieu de voir, comme résultat de ce merveilleux privilege, la chair mise de cété
ou annulée. Il ne fut pas permis a la chair d’agir, mais Paul dut apprendre a la juger véritablement en lui-méme.
Remarquez la différence. Il n’est pas nécessaire, quand nous sommes en Christ, que la chair agisse pour que
nous apprenions a la juger en nous-mémes. Hélas! c’est le plus souvent de cette maniére que nous
apprenons; mais je répete qu’il n’est pas nécessaire qu’elle agisse, méme en pensée, pour que nous
apprenions a la juger. Par les voies de Dieu et par la communion avec Lui, nous pouvons apprendre a juger le
mal en nous, dans sa racine, sans qu’il porte du fruit. Si nous n’apprenons pas a le juger dans la communion
avec Dieu, ou il peut y avoir un exercice réel a cet égard et méme un grand conflit de la volonté contre Dieu,
lorsque le mal a atteint quelque degré, nous I'apprendrons par ses fruits, en cédant aux tentations de Satan.
Quand le mal n’est pas jugé, nous apprenons, sans doute, a connaitre le mal, quoique non encore dans sa
racine; mais alors Christ est déshonoré, le Saint Esprit contristé et, si la grace n’intervenait pas, le péché
prendrait sur nous un funeste pouvoir de séduction.

Dans ce qui précede, nous avons trouvé, en 2 Corinthiens 12, trois points importants : 12 I'homme en
Christ; 2° le mal grossier de la chair, si nos membres ne sont pas mortifiés; 32 que cette méme chair n’est
jamais corrigée dans ses tendances, méme par le ravissement d’'un homme dans le troisieme ciel, ni par quoi



que ce soit d’autre. Paul eut besoin d’'un messager de Satan pour le souffieter, de peur qu’il ne s’élevat. Il y a un
autre point accessoire que je ferai remarquer ici, en passant, savoir, la différence entre notre position abstraite
comme hommes en Christ (or nous avons le droit de nous considérer comme tels; c’est notre position vraie
comme chrétiens, selon la grace), et notre condition actuelle, avec la conscience de I'existence de la chair et de
toutes nos circonstances et nos infirmités corporelles ici-bas. C’est la que nous avons maintenant a suivre Paul,
dans ce chapitre, afin d’apprendre ou se trouve la puissance pour marcher droitement dans cette condition.

D’abord, il faut remarquer que I'’étendue de la connaissance, méme quand elle est donnée de Dieu, n’est
jamais, en elle-méme, la puissance spirituelle de nos dmes. Les merveilleuses révélations que Paul avait
recues dans le troisieme ciel, fortifierent sans doute sa foi; elles lui firent comprendre gqu’il valait bien la peine de
sacrifier la vie misérable de ce monde pour les gloires futures ; elles lui donnérent la conscience de ce pour quoi
il combattait, et un sentiment des choses divines avec lesquelles il avait affaire, qui a di nécessairement
exercer une influence immense sur sa carriere dans ce monde. Mais la n’était pas la puissance immédiate pour
le combat, dans I'état mixte ou il se trouvait quand il avait a parler de «moi Paul». Il devait, comme nous,
marcher par la foi et non par la vue. L’homme le plus méchant ne voudrait pas pécher, tant qu’il aurait, devant
les yeux, la gloire de Dieu Lui-méme ; mais cela ne montrerait nullement le véritable état de son coeur et de ses
affections des qu’il n’aurait plus cette gloire devant lui : comme Balaam, il retournerait a ce qu’il avait vomi.

Ainsi, de fait, le chrétien, quoique fortifié et rafraichi parfois sur sa route, par ce qui est presque la vue pour
lui, et par les communications de I'amour divin a son ame, est appelé cependant a marcher par la foi, et non
pas toujours dans ces perceptions sensibles des résultats divins dans la gloire. Ce n’est pas qu’il doive
marcher selon la chair ou perdre la communion; mais il n'est pas toujours sous la puissance des
communications spéciales de la gloire qui lui est acquise et de 'amour divin pour son &me. Paul connaissait un
homme qui, il y a quatorze ans, fut ravi, non pas qu’il fit ravi tous les jours. |l pouvait toujours se réjouir dans le
Seigneur. Quelques chrétiens confondent ces deux choses : une joie spéciale et une communion permanente.
lIs supposent que la premiére n’existant pas toujours, il faut nécessairement en conclure que la derniére
discontinue. C’est une grande erreur. Des cas de joie particuliere peuvent étre accordés au chrétien ; mais une
constante communion avec Dieu et avec le Seigneur Jésus est le seul bon état du croyant, le seul état reconnu
dans I'Ecriture. Nous sommes appelés a nous réjouir toujours dans le Seigneur [Phil- 4, 4] mais la chair et Satan,
par la chair, cherchent toujours a nous en empécher. Ici, nous trouvons, d’abord, le privilége d’avoir le droit de
nous tenir pour morts. Nous ne sommes pas redevables a la chair; elle n’a aucune espece de droit sur nous.
Nous ne sommes pas dans la chair. Nous pouvons faire notre compte que nous sommes morts et que nous
vivons pour Dieu, et le péché n’aura pas domination sur nous.

Il est trés important de retenir fermement cette vérité. La chair n’est pas changée, mais il n’y a aucune
nécessité de marcher selon la chair, pas plus quant a nos pensées que quant a notre conduite extérieure. La loi
de I'Esprit de vie qui est en Jésus Christ m’a affranchi de la loi du péché et de la mort[Rom. 8, 2]; |e péché en la
chair est condamné par la mort de Christ; la puissance qu’il avait sur nous, quand nous étions sous la loi (sinon
sans loi), il ne I'a plus. Quand nous étions dans la chair, les passions des péchés, lesquelles sont par la loi,
agissaient dans nos membres pour porter du fruit pour la mort. Or, nous ne sommes pas dans la chair, mais
dans I'Esprit, si toutefois I'Esprit de Dieu habite en nous[Rom. 8, 9]. Nous sommes délivrés de la loi, étant morts
en ce en quoi nous étions retenus[Rom. 7, 6], Notre condition tout entiére est changée. Ce qui était impossible a
la loi, en ce gu’elle était faible par la chair, Dieu ayant envoyé Son propre Fils, en ressemblance de chair de
péché, et pour le péché, a condamné le péché en la chair[Rom. 8, 3],



Mais si la chair n’est pas changée, comment cela est-il réalisé dans la pratigue? C’est ce que nous
apprenons ici. D’abord, la conscience de la faiblesse et du néant de la chair nous est donnée. Ce n’est pas,
sans doute, la puissance ; mais c’est le moyen pratique d’y atteindre. Nous avons le droit, quant a notre position
devant Dieu, de nous tenir pour morts au péché et vivants a Dieu, par Jésus Christ notre Seigneur; et, selon
cette position, nous avons aussi le droit, dans la pratique, de nous considérer comme n’étant pas redevables a
la chair pour vivre selon la chair; le péché n’aura pas domination sur nous, parce que nous ne sommes pas
sous la loi, mais sous la grace. Mais notre chapitre va plus loin que cela : il nous fait connaitre la puissance
pour marcher ainsi. La chair est alors pratiquement soumise selon la mesure qui est exposée par I'apbtre :
« portant toujours partout dans le corps la mort de Jésus, afin que la vie aussi de Jésus soit manifestée dans
notre corps»[2 Cor. 4, 10], |l n’avait pas pour but d’obtenir la vie : il 'avait en Christ; mais il tenait tout
mouvement, toute pensée et toute volonté de la chair sous le jugement de la croix, et ainsi la vie de Jésus
pouvait agir librement. Tel est notre chemin. Admis en la présence méme de Dieu, dans le lieu trés saint, par le
sang de Jésus; en communion avec Lui, selon Sa grace infinie, nous jugeons, jusqu’a la racine, tout ce qui
n’est pas de Christ en nous; et la grace que nous rencontrons et dont nous sommes faits participants, dans
cette communion, nous conduit, tout le long de la route, dans I'humilité et dans I'amour. Nos tendances
charnelles ne sont ainsi qu’une occasion de recevoir la grace qui nous préserve de leur pouvoir. Je puis étre
plus humble que les hommes ordinaires, si j'ai eu affaire avec Dieu au sujet de mon orgueil ; et ainsi pour
chaque mauvais penchant. La puissance présente de Christ éloigne le mal de nos pensées. Dieu a été introduit
dans notre vie a cet égard. Ce n’est pas seulement I'absence, comparativement parlant, d’'un caractere
particulier du mal. La chair, le mal, est jugée selon Dieu, et je suis humble d’esprit, je marche paisiblement et
srement. Quand il y a des dangers réels, Dieu est la pour nous secourir. Non seulement nous portons partout
la mort du Seigneur, mais nous qui vivons, nous sommes toujours livrés a la mort pour I'amour de Jésus[2 Cor. 4,
11]. Dieu agit ; quelque messager de Satan est envoyé ; non pas le péché, loin de Ia, Dieu ne peut pas I'envoyer ;
mais Il envoie quelque épreuve humiliante, qui empéche le péché et I'orgueil d’agir — désagréable au cceur
humain, mais qui lui est nécessaire. Toute activité propre de la chair est péché; le corps est mort a cause du
péché[Rom. 8, 10], Mon corps n’est pas compté comme vivant, et ne doit pas I'étre dans sa volonté. Ce qui est de
ma volonté et de ma nature, de moi, comme homme vivant, comme enfant d’Adam, dans ce monde, est annulé
ou n’est qu’'un empéchement; cela n’a aucun rapport avec Dieu, un homme dans la chair ne peut plaire a Dieu :
« Je suis crucifié avec Christ; et je ne vis plus, moi, mais Christ vit en moi » [Gal. 2, 20],

Nous trouvons, dans les Philippiens, la confiance dans la chair (non pas les convoitises corrompues) jugée
par I'apbtre : il rejetait tout ce qui pouvait lui donner de I'importance vis-a-vis de lui-méme ou des autres. S’il ne
I'e(t pas fait, il aurait eu confiance en la chair. Notre part est d’étre en la présence de Dieu, afin que tout ce qui
est du moi soit jugé. Mais Dieu, comme je I'ai dit, nous aide. L’abondance et I'importance des révélations que
Paul avait recues de Dieu étaient une occasion dont la chair pouvait profiter. Mais Dieu, dans Sa grace,
pourvoit a ce danger, auquel Paul n’aurait certainement ni pu ni voulu pourvoir lui-méme convenablement; car
Dieu n’affige pas volontiers[lam. 3, 33] || |ache sur Paul ce messager de Satan, mais pour faire Sa propre
ceuvre, comme dans le cas de Job. Paul avait quelque infirmité qui tendait a le rendre méprisable quand il
préchait. « Vous n’avez point méprisé, ni rejeté avec dégolt ma tentation qui était en ma chair » [Gal- 4, 14]  dit-il
aux Galates. C’était un contrepoids naturel a I'abondance des révélations qui lui avaient été données. La chair
aurait épargné a Paul ce qui semblait étre un obstacle pour lui. Mais il fallait que Paul f(t tenu dans I'humilité —
vérité effrayante pour nous! Pour étre employés et bénis, il faut que nous soyons rendus faibles en nous-
mémes. |l le faut, parce que, misérables vermisseaux que nous sommes, nous courons le danger de nous
appuyer sur la force et I'efficacité de la chair. C’est Dieu Lui-méme qui fait les ceuvres sur la terre, et surtout



I'ceuvre spirituelle. C’est Lui qui donne I'accroissement. Si, dans un certain sens, Il met en danger le pauvre
vase, si, en bien des cas, le vase s’y place lui-méme, Dieu pourvoit au danger, en frappant a la racine méme du
moi qu’ll réduit a néant. Il rend l'incapacité totale de la nature non seulement évidente, mais évidente pour
nous-mémes, et c’est ce dont nous avons besoin. C’est une ceuvre vraiment divine que nous sentions que nous
ne sommes rien et que le moi n’est qu’un obstacle. Mais le moyen dont Dieu se sert peut étre misérable et vil,
comme il convient pour réduire la chair a néant. C’est une honte pour un homme qui a été dans le troisiéme ciel,
de se croire quelque chose pour cela : mais la chair est incorrigible. Si la mort est notre délivrance de tout
péché, il faut que nous la godtions, pour notre délivrance pratique. Quand les eaux salées de la mer Rouge
nous ont sauvés pour toujours de I'Egypte, nous devons goliter les eaux améres de Mara. Mettez dans ces
eaux le bois, la croix de Christ dans notre croix, et 'amertume sera changée en douceur. « Etre crucifié » est
une chose terrible ; étre crucifié avec Christ, c’est la joie et la délivrance ; 'opprobre est cruel ; 'opprobre de
Christ, un plus grand trésor que les richesses de I'Egypte [Héb. 11, 26],

Il'y a des cas, ou il s’agit de la volonté de la chair et de sa répugnance naturelle a souffrir; il y a aussi des
cas qui sont caractérisés par le danger d’un mal positif, comme I'orgueil et la vanité dans celui de Paul. Dans
tous ces cas, il faut qu’on godte la mort. Il faut que nous sentions le néant et I'incapacité de la chair, la ou elle
serait disposée a se trouver compétente. Quand la chair a des prétentions, ou qu’elle voudrait en avoir, il faut
gu’elles soient mises de c6té et arrétées; il faut que la chair ait conscience de sa faiblesse et de son
impuissance, la ou elle pourrait espérer étre forte ou capable de quelque chose. Quant a toutes les choses sur
lesquelles le moi voudrait s’appuyer, il faut qu’il découvre que la chair n’est qu’un obstacle, la ou elle prétend
étre une aide. Le moi, ou la chair, n’est réellement rien dans I'ceuvre et le chemin de Dieu; et quand elle veut
absolument étre quelque chose, il faut qu’elle en vienne a reconnaitre qu’elle n’est qu’'un empéchement positif.
Cela n’est pas le but, mais le moyen.

Quand nous ne sommes pas humbles ou méme que nous sommes en danger de ne pas I'étre, il faut que
nous soyons humiliés; cette ceuvre peut se faire pour prévenir le mal. Mais il faut que la chair soit réduite a
néant, pour qu’il y ait bénédiction et afin que le nouvel homme, qui est content que Dieu soit tout et qui sait que
sa seule force est en Christ, puisse étre libre, heureux, et que, selon son désir, Dieu soit glorifié. La puissance
de Satan et la puissance de la mort concourent a nous rendre utiles en Christ, parce que Satan manie cette
puissance pour tuer pratiquement la chair, et que nous avons une autre vie qui vit en Christ et pour Christ.
Comme nous l'avons vu, cette question est d’abord résolue quant a la justice. Nous sommes morts et
ressuscités; mais elle doit aussi étre résolue, d’'une maniére pratique, quant a la vie et a la puissance de la
marche. Ainsi nous pouvons dire, dans notre petite mesure : « Pour moi, vivre ¢’est Christ » [Phil- 1, 21],

Mais le fait que la chair est ainsi pratiguement mortifiée, n’est pas, en lui-méme, la puissance ; nous devons
étre absolument dépendants d’un autre, et nous sommes heureux de I'étre, si notre coeur est au service de
Christ et si nous apprenons que Son secours seul peut nous rendre capables de Le servir. Posséder Christ est
une joie de toute maniére. Aussi est-il dit ensuite : « Je me glorifierai... dans mes infirmités » ; non pas dans le
péché, mais dans ce qui brise la volonté de la chair et arréte le péché, «afin que la puissance du Christ
demeure sur moi ». Voila la puissance positive qui nous rend capables de tout, dans le chemin de I'obéissance ;
je dis : dans I'obéissance, parce que ce pouvoir ne s’exerce pas, he se communigue pas en dehors de ce
chemin-la; mais il nous rend capables d’accomplir toute I'énergie de 'amour dans I'obéissance. Car la marche
chrétienne n’est pas une simple obéissance légale, se soumettant a une volonté qui arréte et bride la nbtre;
mais c’est une obéissance qui sert, avec joie, dans I'amour, obéissance dans laquelle I'amour est positivement
et énergiguement actif en faisant le bien. Cette marche est réglée par la volonté du Seigneur, et s’accomplit par
Sa puissance; mais cette puissance ne peut avoir aucun secours accessoire. Il faut qu’elle soit, en nous, la



force d’'une nature dépendante. En ceci consiste la vraie condition de la créature : dans I'obéissance a Celui qui
seul a droit aux louanges, et dans la dépendance joyeuse de Celui qui nous aime et dont ’'amour nous soutient.

L’énergie de I'amour de Christ nous pousse dans le chemin du service, Sa puissance nous y soutient et
nous rend capables de servir. La chair, qui n’est qu’un obstacle a ce service, doit étre soumise et pratiquement
annulée, afin que Christ puisse agir librement en nous, selon la bénédiction de Son amour. Alors nous disons
gue I'amour de Christ nous presse. Je puis tout en Christ qui me fortifie [Phil. 4, 13],

Tel est le véritable état du chrétien, qu’il soit petit enfant ou pére en Christ; seulement, selon qu’on est pere
ou enfant, on peut avoir des choses différentes a faire, et aussi des tentations différentes. Dans tous les cas,
Dieu est fidéle et Il ne permettra pas que nous soyons tentés au-dela de nos forces!! Cor- 10, 13]. Quand donc un
homme est en Christ, racheté, vivifié, uni a la Téte et accepté dans le Bien-aimé, alors I'ceuvre de Dieu, quant a
la puissance, est d’humilier la chair et de lui donner la conscience de son néant, non pas en I'amendant, en
I'améliorant, en I'employant; mais en la brisant, si elle veut étre quelque chose, et méme en en faisant un
obstacle sensible a I'action des capacités humaines. Voila tout ce que Dieu fait de ’'homme, quant a la chair et
a la compétence de la chair. Outre que c’est le chemin de la puissance comme source, il y a la une legon
profonde et bénie. Nous sommes débarrassés du moi; et Christ, c’est-a-dire la pureté, I'amour, la bénédiction,
Dieu connu en gréce, devient tout pour nous, la joie simple et sans entrave de notre &me ; nous devenons, en
pratique, semblables a Jésus.

Alors nous devenons sensiblement dépendants, et Christ devient notre force, je ne dis pas sensiblement
notre force ; car quoiqu’il puisse y avoir conscience de la force de Christ, le service et I'ceuvre se font sans une
force dont on ait conscience. L'ceuvre peut étre faite avec joie, dans la communion avec Christ, et ainsi nous
sommes heureux dans le service lui-méme. Elle peut étre faite avec crainte et tremblement, et par conséquent
sans joie, bien qu’avec confiance. Cela dépend beaucoup de ceci, savoir, jusqu’a quel point nous avons affaire
avec la puissance de I'ennemi; toujours dans la faiblesse quant a nous-mémes, toujours dans la confiance
quant a Christ, dans la confiance que c’est Son ceuvre, que c’est Lui qui la fait, quoigu’ll puisse nous employer
comme instruments.

Cette opération n’est pas simplement un effet en nous, quoiqu’il y en ait un, mais c’est la puissance positive
de Christ, une action réelle de Sa puissance, en vue de laquelle I'humiliation de la chair n’est que le travalil
préparatoire, afin qu’il soit manifeste que ce n’est pas la puissance de la chair, et que, dans notre esprit, il n’y
ait pas confusion entre la puissance de Christ et I'énergie de la chair. Par I'action de la puissance de Christ, la
chair s’affaiblit. Cette puissance repose sur nous, de sorte que c’est une joie pour notre &me de savoir qu’ll
nous emploie, qu’ll nous lie a Lui-méme, pour ainsi dire, daignant faire de nous les instruments et les serviteurs
joyeux et volontaires de cette puissance. C’est Sa puissance, mais elle repose sur nous. Ceci n’est pas
I’'homme en Christ, mais Christ avec 'homme ; Sa puissance reposant sur lui, tandis qu’il est délivré du moi.

Ainsi le chemin de la force, c’est de connaitre et de sentir notre propre faiblesse, afin que la force divine
puisse se produire, qui ne sera jamais un supplément a celle de la chair; il y a ainsi une dépendance entiere et
I'intervention positive de la puissance de Christ, pour agir par nous. Si la présence corporelle de Paul et sa
parole étaient faibles (or il y avait en lui quelque chose qui tendait a le rendre méprisable), par quelle puissance
tant de bénédictions ont-elles été répandues de tous cotés, dans le monde entier, depuis Jérusalem et les lieux
d’alentour, jusqu’en lllyrie ?

Une ou deux remarques encore, et je terminerai mes imparfaites réflexions sur ce chapitre. Remarquez
d’abord que I'humiliation envoyée a Paul n’avait pas pour but de le priver de 'abondance des révélations, ni
d’affaiblir la conscience qu’il avait d’étre un homme en Christ. C’elt été une perte positive. Il maintenait



pleinement ces choses et s’en glorifiait. L’usage que la chair aurait voulu faire des révélations, lorsque Paul eut,
de nouveau, la conscience d’étre ici-bas, dans le corps, fut contrebalancé par I'humiliation de la chair elle-
méme. Remarquez ensuite que ce n’est pas seulement la puissance qu’on acquiert de cette maniére; le
discernement du bien et du mal, dans ses caractéres les plus subtils, est considérablement augmenté; le
jugement de la chair et la connaissance de ce qu’elle est, deviennent plus fermes et plus profonds. La liberté du
nouvel homme avec Dieu, la confiance en Lui, le sentiment du tendre intérét qu’ll nous porte, les relations
fondées sur cette intimité, sont considérablement développés. Remarquez, en outre, que lorsque nous avons
affaire avec le moi, notre propre condition spirituelle est le secret de la puissance et non pas le nombre des
révélations divines que nous pourrions communiquer, quelque valable que cela soit, a sa place. S’il s’agissait
de la puissance, Paul avait affaire avec sa propre ame, ses propres dangers et son propre état, et alors la
puissance de Christ reposait sur lui. Enfin, il est bien que nous nous glorifiions de notre position en Christ. « Je
me glorifierai d’'un tel homme, mais je ne me glorifierai pas de moi-méme, si ce n’est dans mes infirmités ».
Quand je pense a ma position en Christ, «a ’lhomme en Christ », je dois me glorifier d’'un tel homme. Ce n’est
pas de la présomption. Il ne peut en étre autrement, dés que nous savons que nous sommes en Christ. Pensez-
vous que je puisse faire autre chose que me glorifier d’étre en Christ, et comme Christ dans la gloire ? Je me
glorifierai d’étre un tel homme ! Qu’une prétendue humilité n’empéche aucun croyant de se glorifier ainsi! Cette
humilité serait du Iégalisme. De moi-méme, de ce que j’ai la conscience d’étre, comme homme vivant ici-bas, je
ne puis pas me glorifier, si ce n'est dans ces souffrances pour Christ, et ces infirmités, quelles qu’elles soient,
qui ont pour but d’humilier la chair, afin que la puissance de Christ repose sur moi.

J’ajouterai que le Seigneur peut unir la discipline aux souffrances pour Christ, quoique les deux choses
soient bien distinctes. Quand Paul était exposé au mépris dans sa prédication, il souffrait pour I'amour de
Christ; cependant, comme nous l'avons vu, cette souffrance portait le caractére d’une discipline pour
I'empécher de s’enorgueillir. On peut voir cette doctrine exposée en Hébreux 12, 2 8 11. Dans les versets 2 a 4,
nous voyons les souffrances avec Christ, en combattant contre le péché, méme jusqu’au martyre et a la mort.
Dans les versets 5 a 11, nous trouvons la discipline du Seigneur, afin de nous rendre participants de Sa
sainteté. Que les voies du Seigneur sont sages et pleines de grace! Il convertit la discipline, dont nous avons
besoin, en un privilege : celui de souffrir pour 'amour de Christ, en sorte que nous pouvons nous glorifier dans
nos infirmités. Mais le chatiment n’a pas ce caractere; il est infligé pour un mal positif, quoique, la aussi, nous
ayons, sans doute, a rendre graces a Dieu.

Enfin, devant Dieu, nous avons «I’homme en Christ », position bénie, qui est la perfection dont nous avons
besoin; et, quant a notre position devant les hommes, outre Christ en nous, comme vie, nous avons la
puissance de Christ qui nous est nécessaire pour la pratique, dans la marche et le service ; elle repose sur nous
qui ne sommes, par hous-mémes, que faiblesse et imperfection. L’homme en Christ est la base de toute notre
marche, mais cela ne suffit pas pour la puissance. Celle-ci ne s’acquiert qu’en marchant dans une dépendance
constante, humiliés en nous-mémes, afin que Christ soit glorifié, et la chair, pratiquement annulée.

1. T Quoique ceci soit vrai et s’accorde avec le texte anglais, je ne crois pas qu’on puisse le déduire du texte grec. Au
reste, cela n’a rien a faire avec les questions soulevées maintenant par mes accusateurs. Dédicai6tai ne signifie pas
«est quitte », mais «est justifié ». En mourant, Christ en avait fini avec le péché qu’ll portait; Il en avait fini, en
I'abolissant par la mort. On peut dire qu’ll fut personnellement justifié du péché, parce qu’ll n’avait pas de péché; et la
mort L’a justifié, en tant qu’elle a prouvé, par 'obéissance de Christ jusqu’a la mort, qu’aucune épreuve quelconque
n’était capable de Le faire pécher. Christ est mort au péché. Mais le passage qui dit : « Celui qui est mort est justifié du
péché »[Rom. 6, 7] signifie plut6t, & mon avis, qu’on ne peut pas accuser un homme mort de péché, de propre volonté,
de convoitise. Cela est vrai de nous, dés que nous sommes morts. La mort du Christ a prouvé que, par rapport a Lui,
cela était toujours et absolument vrai. L’ancienne objection, qu’on a faite a ce que j’ai dit plus loin, est une chicane de



mots aussi méprisable que superficielle. Les mots : «la vie a laquelle il (le péché) était attaché », signifient la vie dans
laquelle Christ a été fait péché ou, comme je viens de le dire, la vie dans laquelle Il a porté le péché. Dire que « Christ a
repris la méme vie que celle gu’ll a laissée », est une compléte erreur, parce que, quant a la vie véritable, essentielle
de Christ, Il ne I'a jamais laissée ; et on peut affirmer, avec autant de vérité, de la vie de notre &me, que nous ne la
laissons jamais. Christ a toujours été vivant, et « tous vivent pour Dieu » (Luc 20, 38). Mais quant a la vie qu’ll avait en
ce monde, celle-1a, Il I'a laissée, et ne I'a jamais reprise ; voila ce que signifie : laisser la vie, c’est-a-dire la vie dans
laquelle nous vivons ici-bas. C’est pourquoi I'Ecriture parle des « jours de sa chair » [Héb. 5, 7] Notre vie, en tant que vie
de I'dme, ne cesse jamais; celle de Christ cesse encore moins. Mais quant a la vie, dans sa condition terrestre,
I'existence d’ici-bas, nous ne la reprenons pas; Christ ne I’a jamais reprise non plus. QU’ll ait réellement laissé la vie
qu’ll avait ici-bas, qui oserait le nier ? Si Christ a laissé Sa vie afin de la reprendre[Jean 10, 17]  cela signifie simplement
gu’ll mourut réellement et qu’ll revécut réellement, corps et &me. Quant a mon &me, je ne meurs jamais ; mais je meurs
guant a ma vie, considérée comme existence terrestre, et cette vie-la, vie de la chair et du sang, je ne la reprends
jamais. Je reprends la vie, mais non pas celle ou j’étais ici-bas dans la faiblesse et la misére. Quant a la vie dans
laquelle Christ est éternellement le méme, Il ne I'a jamais ni laissée ni reprise. Il n’a point repris la vie, dans laquelle I
vécut ici-bas en chair et a laquelle j’affirme encore, avec raison, que le péché était attaché. Cela ne signifie, en aucune
facon, que Christ ait eu du péché en Lui-méme, mais qu’ll a été fait péché et qu’ll I'a porté ; voila ce que jai dit. Je
n’ai, peut-étre, que trop insisté sur une objection aussi puérile et absurde. Cette doctrine est de la plus haute
importance ; sans elle, nul chrétien ne connait sa vraie place.

2. T C’est I'état décrit dans I'épitre aux Philippiens — le véritable état du chrétien.

3. T Il est important de remarquer que le fait que le péché est dans la chair ne rend pas la conscience mauvaise. Mais
quand le péché devient une source de pensée ou d’action, alors la conscience est mauvaise et la communion par le
Saint Esprit est interrompue.



