
Notes sur l’évangile de Matthieu

[Écho du témoignage 11 pages 145-160]

La  plupart  des  lecteurs  de  l’Écho  du  Témoignage savent  déjà,  je  pense,  que  le
Seigneur Jésus nous est présenté dans chacun des quatre évangiles sous un point de vue
différent. Ce n’est que d’un seul de ces évangiles que je vais, avec le secours de Dieu, les
occuper à présent ; et si je signale ici le caractère de chacun des quatre, c’est pour mettre en
saillie celui de l’évangile dont je vais m’occuper. 

Tout premièrement les évangiles sont divisés en deux classes : d’une part, l’évangile
de Jean ;  et  de  l’autre,  les  trois  premiers appelés  synoptiques.  Cette  division est  juste ;
chacun sent en le lisant combien Jean est différent des trois autres. Je vais signaler d’une
manière plus précise cette différence. 

Dans  les  trois  premiers  évangiles  le  Christ  est  présenté  aux  hommes,  soit  plus
particulièrement aux Juifs, pour être reçu, et chacun d’eux se termine par le récit de Sa
réjection. Il n’en est pas ainsi de Jean. Dès le premier chapitre on trouve le Seigneur rejeté.
Il était dans le monde, et le monde fut fait par Lui, et le monde ne L’a pas connu ; « Il est
venu chez soi, et les siens ne L’ont pas reçu ». Et dans le verset qui suit, on voit que c’est la
grâce qui opère pour qu’Il soit reçu de quelques-uns. Il est reçu, non de ceux qui sont nés
de la chair, mais de ceux qui sont nés de Dieu. Dans l’évangile tout entier les Juifs sont
traités comme des réprouvés, et la grâce souveraine du Père qui attire et l’élection sont en
saillie. Les brebis entendent Sa voix. Les Juifs ne l’entendent pas parce qu’ils ne sont pas
de Ses brebis. Aussi Il est venu d’auprès du Père, et venu dans le monde. Aussi, point de
généalogie  qui  remonte  à  la  souche  de  promesse  en  Abraham  et  en  David,  point  de
généalogie humaine qui remonte jusqu’à Adam (fils) de Dieu. C’est Dieu la Parole qui était
auprès de Dieu et qui était Dieu ; en qui était la vie, et la vie lumière des hommes, lumière
luisant dans les ténèbres, que les ténèbres ne comprennent pas ; puis la Parole faite chair,
Dieu manifesté ici-bas. Et tout s’accorde avec cela. Point d’angoisse en Gethsémané, point
de cri sur la croix. Quand le moment est arrivé, Il remet Lui-même Son esprit. L’heure était
venue pour passer de ce monde auprès du Père [13, 1]. C’est donc ce qu’Il est qui nous est
présenté dans cet évangile, et, qu’on soit Juif ou Gentil, il faut être né de nouveau. À la fin
la venue du Saint Esprit, témoignage devant le monde, vient pour Le remplacer auprès des
siens, car le monde aussi est jugé. Il passe à la fin à des manifestations ultérieures de Sa
gloire sur la terre, d’une manière à dessein mystérieuse, et il n’y a pas d’ascension. C’est
Lui-même, Fils de l’homme, mais Dieu manifesté ici-bas. 

Les trois premiers évangiles, nous l’avons dit, racontent la manière dont le Christ a
été présenté aux hommes pour être reçu et Son rejet, puis Sa résurrection, et Marc et Luc
Son ascension. En Luc nous trouvons, après le plus délicieux tableau du petit résidu fidèle
au milieu de la corruption d’Israël, le Fils de l’homme et la grâce envers les hommes par
Lui. La généalogie remonte à Adam, et Lui, le second homme, le dernier Adam, monte
dans le ciel depuis Béthanie, en bénissant les siens. La commission donnée aux apôtres
vient du ciel  et  embrasse tous,  Juifs  et  Gentils.  En Marc nous trouvons le  serviteur  et
prophète. Cet évangile commence avec Son ministère, précédé de celui de Jean-Baptiste.
Nous trouvons à la fin Sa rencontre avec Ses disciples en Galilée après Sa résurrection



comme en Matthieu ; mais, de plus, un appendice depuis le verset 9 dans lequel ce qui se
trouve en Luc et même en Jean est brièvement raconté, c’est-à-dire le côté céleste de ces
derniers  événements  et  une  commission  donnée  aux  disciples  plus  générale  et  plus
universelle. Elle porte le salut ou la condamnation dans toute la création sous le ciel. 

J’ai réservé Matthieu pour le dernier des évangiles parce que je dois m’en occuper
avec plus de détails.  Il nous présente Emmanuel,  le Messie, objet des promesses et des
prophéties, Jéhovah au milieu d’Israël,  Sauveur de Son peuple, mais rejeté comme aux
chapitres 49 et 50 d’Ésaïe1, et Sa présence sur la terre remplacée par le royaume en mystère
(chap. 13), par l’Église (chap. 16), le royaume en gloire (chap. 17) ; mais tout en insinuant la
substitution de l’Église et du royaume, le principal sujet est toujours le Seigneur dans Ses
relations avec Son peuple terrestre, et Sa rencontre avec Ses disciples après Sa résurrection
est en Galilée,  ils  sont envoyés aux nations et il  n’y a pas d’ascension.  Ceci  pour l’idée
générale. Dès lors nous commençons tout naturellement avec la semence d’Abraham et
avec la semence de David. Jésus est envisagé comme l’héritier des promesses, comme le
Fils de David. On se trouve dans l’atmosphère des pensées et des espérances d’Israël, mais
des pensées et des espérances d’Israël selon Dieu. La généalogie est tracée dans la ligne de
Joseph de qui Il héritait la royauté selon la loi. Mais Sa naissance de Marie quant au fait,
présente des faits évidemment encore plus importants, comme attenant à Sa personne en
tant que manifesté sur la terre. Sauf pour attirer l’attention de vos lecteurs sur eux, ces
faits, tout importants qu’ils soient, sont si bien connus et si simplement narrés, que je n’ai
guère besoin de m’étendre là-dessus. Sa nature humaine conçue dans le sein de la vierge,
sans  tache  ou  souillure,  par  la  puissance  du  Saint  Esprit,  est  une  chose  parfaitement
sainte ; aussi est-Il, selon la chair, né de Dieu tout en étant la semence de la femme, vrai
homme dans ce monde. Et pas cela seulement, Il doit être nommé Jésus (soit Joshua ou
Jah hoshea) Jéhovah le Sauveur car Il devait sauver Son peuple de leur péché. Lui était
Jéhovah, le peuple était Son peuple. Ainsi nous avons un homme sans péché et Jéhovah
manifesté en chair : fait qui est une preuve de grâce infinie, auquel rien ne ressemble, qui
reste unique dans les fastes de l’homme comme dans les conseils de Dieu. Il est vrai que la
rédemption était nécessaire, savoir Sa mort, pour que ce fait fût valable pour les hommes
et que les conseils de Dieu fussent accomplis ;  mais tout dépendait du fait que Dieu est
devenu homme, que la Parole a été faite chair. 

Jamais ailleurs il n’y a eu un homme ayant parfaitement connaissance du bien et du
mal sans péché, jamais la perfection divine, Dieu Lui-même manifesté en chair,  ce qui
restera  éternellement  vrai,  et  sans  quoi  la  rédemption  elle-même n’aurait  pas  pu  être
accomplie.  Nous  trouverons  dans  toute  Sa  vie  l’obéissance  parfaite  de  l’homme,  la
manifestation  parfaite  de  Dieu.  Aussi  est-Il  reconnu  comme  l’accomplissement  de  la
prophétie du chapitre 7 d’Ésaïe, Emmanuel, Dieu avec nous ! Et Joseph Lui donne le nom
qui Lui avait été assigné par l’ange, le nom de Jésus. Il a pris ainsi selon le témoignage de
Dieu Sa place au milieu de Son peuple. Mais les nations devaient espérer dans le rejeton
d’Isaï, et les mages arrivent de l’orient pour rendre hommage à Celui qui est né roi des
Juifs. 

Mais déjà dès Son bas âge Il doit connaître ce que c’est que d’être rejeté. Le faux roi

1 Dans  la  seconde  partie  de  la  prophétie  d’Ésaïe,  c’est-à-dire  depuis  le  chapitre  40,  les
chapitres 40-48 parlent du péché du peuple eu égard à la controverse de Jéhovah avec les
idoles ; du 49 jusqu’au 58, du rejet du Messie ; depuis le chapitre 59, il s’agit de la restauration
du peuple.



d’Israël cherche à Le faire mourir, et, dirigé par l’oracle de Dieu, Joseph Le conduit en
Égypte,  d’où Il  doit  remonter,  le vrai  cep,  pour recommencer  l’histoire d’Israël  comme
l’arbre vert, le cep vivant ; comme étant ressuscité, Il a recommencé l’histoire de l’homme
comme second Adam. Il revient appelé d’Égypte, Fils de Dieu, mais doit prendre Sa place
là où l’Israélite sincère et pieux ne pouvait croire que quelque chose de bon se trouvât  [Jean

1, 47]. Il demeure à Nazareth. Tout ceci est très significatif, mais n’est que préliminaire,
comme une préface qui indique ce dont il s’agit dans le livre de Sa vie qui suit. Au chapitre
3 nous commençons Son histoire avec le témoignage préparatoire de Jean-Baptiste. Il va
devant la face de Jéhovah. Tel est le témoignage clair et précis de Malachie 3, 1 ; ou, si nous
prenons la citation de Matthieu lui-même, c’est la voix de celui qui prépare le chemin de
Jéhovah. Tel est le Christ. Jéhovah au milieu des hommes et en particulier des Juifs, tel,
d’une manière frappante, est le Christ de Matthieu ; mais le Fils de Dieu aussi a pris la
forme de serviteur ainsi que nous allons voir. 

Le témoignage de Jean n’acceptait pas le fait qu’on était fils d’Abraham selon la chair.
Dieu  pouvait  susciter  des  fils  à  Abraham  par  Sa  toute-puissance.  Le  jugement  ou  le
royaume  était  en  vue,  il  fallait  la  repentance,  porter  de  bon  fruit ;  et,  pour  l’homme
pécheur, le tout premier de ces fruits c’était la repentance : son baptême, en un mot, était
le baptême de la repentance à l’approche du royaume et comme préparation pour y entrer.
Le peuple non repentant ne pouvait entrer en masse. Mais si lui, Jean, baptisait pour la
repentance, il y en avait un là qui allait exécuter le jugement en purifiant Son aire, mais
Celui-là baptisait du Saint Esprit. Ces trois caractères se rattachaient à ce témoignage : le
jugement particulier et séparatif, verset 10, déjà la cognée était à la racine des arbres ; Celui
qui baptisait du Saint Esprit était là ; Il purifierait, Lui, Son aire par un jugement définitif
qui rassemblerait le bon grain et brûlerait la balle avec du feu qui ne s’éteint pas. Jésus se
rend à son baptême. C’est Son aire qui va être purifiée, le grenier est à Lui, c’est Lui qui
brûle la balle dans le jugement : mais Il vient se placer au milieu de Son peuple. Rien de
plus  frappant  que  ce  rapprochement,  rien  de  plus  positif  que  la  déclaration  qu’Il  est
Jéhovah, rien de plus clair que le fait qu’Il se place au milieu de Son peuple dans le chemin
où Sa grâce le conduit. Il ne se joint pas sûrement au peuple rebelle et revêche, mais dès le
premier pas que font ceux qui par la grâce écoutent la parole du témoignage de Dieu, dès le
premier  pas dans le  bon chemin,  Il  se trouve avec eux dans Sa grâce  infinie.  Le cœur
répond de suite au témoignage de Jean que Celui qui venait n’avait aucun besoin de la
repentance. Nous le savons. C’était bien le contraire, Il accomplissait la justice. Mais pour
les siens c’était le bien selon Dieu, la vie de Dieu qui poussait son premier souffle dans
l’atmosphère de Dieu, mais au milieu des hommes, faisait son premier pas dans le chemin
divin, le chemin vers le royaume qui allait paraître. Il ne veut pas les y laisser seuls. Il
prend Sa place avec eux. Grâce infinie, douce pensée pleine de Son amour pour le cœur des
siens ! 

Remarquez aussi comment le Seigneur s’abaisse ici au niveau de Son messager. Ainsi
il nous convient d’accomplir toute justice. Tu as ta part, moi la mienne, en accomplissant la
volonté de Dieu. Le voilà déjà serviteur. Le voilà baptisé et Sa place prise au milieu des
siens, au milieu du résidu fidèle qui marchait sous l’effet de la puissance de la Parole de
Dieu. Et maintenant où est-Il, Lui serviteur, Lui qui s’est abaissé Lui-même, qui a Sa place
avec Son pauvre peuple, les plus pauvres de Son troupeau ? Le ciel est ouvert,  le Saint
Esprit descend sur Lui, le Père Le reconnaît pour Son Fils. Il est le modèle de la position
qu’Il a prise pour nous par la rédemption. Jamais le ciel ne s’est ouvert auparavant, jamais



il  n’y  a  eu  un  objet  sur  la  terre  qu’il  pouvait  reconnaître  comme  faisant  ses  délices ;
maintenant il y en avait un. Pour nous aussi le voile est déchiré et le ciel est ouvert ; nous
avons été oints et scellés du Saint Esprit comme Jésus l’a été ; le Père nous a reconnus être
Ses fils bien-aimés déjà dans ce monde. Lui était tel de Son propre et plein droit, digne de
l’être en Lui-même ; nous, introduits par la grâce et la rédemption ; mais entré au milieu de
Son peuple Il montre quelle est la position qui, en Lui, leur appartient : comme je viens de
le dire, Il en est le modèle. Quel bonheur ! Quelle grâce ! Mais remarquez-le bien, Sa divine
personne reste toujours telle, différence d’ailleurs qui ne se perd jamais quels que soient
Son abaissement et Sa grâce envers nous. Quand le ciel est ouvert à Jésus, Il n’a pas d’objet
là-haut auquel Il regarde pour fixer Son attention. Il est Lui-même l’objet que contemple le
ciel. Quand le ciel est ouvert à Étienne, comme à nous pour la foi, Jésus Fils de l’homme est
son objet dans ce ciel qui est ouvert à Son serviteur  [Act. 7, 56]. En grâce le Seigneur prend
place avec nous, Il ne perd jamais la sienne ni pour Son Père ni pour le cœur du croyant ;
plus nous sommes près de Lui, plus nous L’adorons. 

Remarquez  encore  ici  une  autre  chose  tout  à  fait  remarquable.  C’est  dans  et  par
l’abaissement volontaire de Jésus que toute la Trinité est pour la première fois pleinement
révélée. Le Fils est là, l’objet spécialement en scène comme homme, le Saint Esprit vient et
demeure sur Lui, et la voix du Père Le reconnaît : merveilleuse révélation associée avec la
position que le Fils avait prise ! Le Fils est bien reconnu pour Jéhovah, psaume 2 ; le Saint
Esprit  se  trouve  partout  dans  l’Ancien  Testament ;  mais  la  pleine  révélation  des  trois
personnes dans l’unité de Dieu — base du christianisme — est réservée pour le moment où
le Fils de Dieu prend Sa place au milieu des pauvres de Son troupeau, Sa vraie place dans
la race dans laquelle Il trouvait Ses délices, les enfants des hommes. Quelle grâce que celle
du christianisme ! Quelle place que celle où se trouvent nos cœurs, si, enseignés de Dieu,
nous avons appris à connaître cette grâce et Celui en qui elle nous est arrivée ! Voilà donc
notre  position  selon cette  grâce,  dans  le  Christ  Jésus,  devant  Dieu notre  Père,  rendus
agréables dans le Bien-aimé. 

Toutefois si telle est notre relation avec Dieu, nous sommes dans le combat ici-bas
avec l’ennemi de nos âmes. Eh bien, il faut que Jésus y aille aussi pour nous. C’est ce qui
suit immédiatement : Jésus est conduit par le Saint Esprit dans le désert pour être tenté du
diable. S’Il prend ou plutôt fait notre place avec Dieu, il faut qu’Il la prenne vis-à-vis de
l’ennemi pour lier l’homme fort qui nous tenait captifs. Je ne sais, cher frère, si cette grâce
vous frappe comme elle me frappe, mais elle me paraît tellement dépasser toute la portée
de  nos  pensées,  que  l’essai  de  la  reproduire  en  des  paroles  humaines  pour  attirer
l’attention  des  âmes  sur  elle,  ne  fait  que  trahir  la  faiblesse  qui  en  parle.  Toutefois
poursuivons notre essai, puisqu’on peut l’étudier dans la Parole même une fois l’attention
ainsi  attirée.  Jésus  prend donc notre  place  dans  le  combat :  moment  solennel  où tout
dépendait  de  Sa  victoire !  Ce  n’était  pas  possible  sans  doute  qu’Il  ne  remportât  pas  la
victoire, mais  si le second Adam avait succombé comme le premier, tout était fini, tout
perdu.  Oui,  cela  ne se pouvait  pas,  mais  Il  a  dû vaincre pour nous,  et  vaincre  comme
homme. C’est justement de cette position que l’ennemi veut Le faire sortir, de la position
de  serviteur,  d’homme  comme  tel.  Si  tu  es  le  Fils  de  Dieu,  et  le  Père  venait  de  Le
reconnaître tel, si tu es le Fils de Dieu, parle afin que ces pierres deviennent des pains ; agis
en Fils ; il n’y a pas de mal à manger quand on a faim, tu n’as qu’à dire ce mot et voilà de
quoi satisfaire à tes désirs. C’était dire : Fais ta volonté, sors de la position de serviteur que
tu as prise. Pas un instant : Il avait pris, étant dans la forme de Dieu, la forme de serviteur,



et Il reste serviteur de Son Dieu. Et dans ces jours de mépris de la Parole, il est bon pour le
cœur de remarquer comment Il répond. Un seul texte de cette Parole, des Écritures, suffit
pour la fidélité et la toute-puissance du Seigneur, pour la sagesse du Fils de Dieu, un seul
texte suffit pour réduire au silence le diable qui voulait Le séduire. Le Fils de Dieu reste
dans Sa position d’homme serviteur, et la Parole de Dieu dirige, est le mobile de Ses voies.
Il est écrit : « L’homme ne vivra pas de pain seulement, mais de chaque parole qui sort de
la bouche de Dieu ». Quel bel et parfait exemple !  Pas de mouvement de Son cœur vers
autre chose que l’autorité de son Dieu, duquel Il s’était fait serviteur. La Parole de Dieu sort
de la bouche de Dieu ; les paroles sorties de Sa bouche, que Son nom en soit béni, dirigent
l’homme.  Christ  se  maintient  dans  Sa  place  d’homme.  L’homme ne  vivra  pas  de  pain
seulement. La Parole est la source de Sa conduite, Il en vit. Elle la dirige sans doute, mais
c’est ce qui met en mouvement Sa volonté, sans cela Il ne fait rien. Il est venu pour faire la
volonté de Dieu, les paroles qui sortent de Sa bouche déclarent cette volonté et mettent en
mouvement l’âme de l’homme serviteur. C’est là l’obéissance de Christ. Le diable n’y peut
rien. Il se tait. Souvenons-nous ici, quoique ce ne soient que des choses accessoires, que ce
n’était pas dans le jardin d’Éden que le combat a été livré, pas au milieu des jouissances qui
témoignaient  de  la  bonté  de  Dieu.  Le  Christ  avait  passé  déjà  quarante  jours,  période
solennelle  d’exercice et d’endurance comme nous le  savons par Moïse et Élie,  et  d’une
manière analogue par les quarante ans d’Israël dans le désert. Il avait été soustrait à l’état
ordinaire de l’humanité, non pas pour Le préparer pour la présence de Dieu comme Moïse
et Élie l’ont été. Il était dans le désert, loin des agréments qui, par la bonté de Dieu, restent
à l’homme dans ce monde déchu, aux prises, non que nous sachions que ce fût avec des
tentations  spéciales,  mais  aux prises avec l’Ennemi.  Sa position était  telle  que celle  du
monde dans sa réalité morale comme Dieu le voit, un désert où Satan domine (Marc 1, 13).
Éprouvé ainsi par amour pour nous et en accomplissant les conseils de Dieu, subissant
pleinement, dans les voies de Dieu, car Il était conduit par le Saint Esprit dans le désert, les
peines  qui  venaient  de  la  puissance  de Satan  dans ce  monde,  Il  entre  dans  le  combat
spécial qu’Il doit livrer à Satan, et où nous avons à Le suivre, mais en combattant contre un
ennemi déjà battu.  Il  n’est pas las de Son service de fidélité ;  Il reste homme serviteur,
obéissant,  reconnaît  l’autorité  absolue  de  la  Parole,  s’appuie  là-dessus  comme base  de
toute Sa conduite. C’est la simplicité qui est la perfection absolue. Satan est vaincu. Je le
répète, un seul texte de la Parole suffit — quelles que soient les folles prétentions humaines
— pour le Seigneur, suffit pour Satan. Qu’elle suffise, cette Parole, pour nous : seulement
que Dieu nous accorde la grâce de nous en servir sous l’influence de l’Esprit de Dieu dont
elle est le glaive afin qu’elle soit efficace entre nos mains. 

Mais pour oser obéir à Dieu dans ce monde, il  faut savoir se fier à Dieu. C’est la
seconde épreuve que subit pour nous le Seigneur. « Si tu es le Fils de Dieu, jette-toi en
bas ». Essaie si Dieu sera fidèle à Sa promesse (Ps. 91). C’était bien aussi hors du chemin de
l’obéissance. Dans ce chemin-là Il pouvait toujours compter sur Dieu ; mais mettre Dieu à
l’épreuve pour voir s’Il serait fidèle, c’est ne pas se fier à Lui comme assurément tel. C’est
ce que veut dire l’expression tenter Dieu, et non pas aller trop loin en se fiant à Lui (Ex. 17,
7). La confiance est parfaite comme l’obéissance. Il s’attend à Jéhovah. Sûr que Celui-ci
sera fidèle, qu’Il l’est toujours, Il n’a qu’à suivre le chemin de l’obéissance et dépendre de
Lui. Sa Parole dirigera Ses pas et Ses pensées, et sera accomplie dans Ses promesses. Ce
sont  là  les  deux éléments  de  la  vie  du nouvel  homme,  de  la  vie  de  Christ  en nous —
obéissance, dépendance. Christ était parfait dans les deux et dans une obéissance qui avait



la Parole, la volonté de Dieu, comme source de Son activité, pas seulement comme règle.
Quand Satan présente la Parole faussement comme piège, la Parole suffit comme réponse
parfaite pour conduire les pas et les pensées de l’homme. 

Remarquez encore dans ces réponses si instructives du Seigneur que, quand il s’agit
des ruses du diable, la sagesse du Seigneur se borne à une simplicité frappante et en ceci :
qu’Il n’a besoin de penser qu’à Son propre devoir ; cela suffit, et Satan n’y peut plus rien.
L’homme doit vivre non de pain seulement, mais de chaque parole qui sort de la bouche de
Dieu. Voilà tout : mais c’est tout. Sa conduite est parfaitement tracée. C’est la soumission,
le chemin marqué par les paroles de Dieu. Il n’entre en aucune controverse avec l’Ennemi.
Il  s’y  est  trouvé  plus  tard  avec  les  hommes.  Ici  c’est  le  chemin  parfait  de  l’homme
obéissant, Sa marche à Lui. La Parole de Dieu Lui trace pour Lui-même ce chemin, et le
but est complètement atteint. Satan est vaincu. 

Ensuite Satan se montre : il ne s’agit plus de ses ruses. Il offre le monde et sa gloire au
Seigneur s’Il veut lui rendre hommage. Pour l’homme obéissant qui reconnaissait Dieu,
c’était  se trahir,  et,  pour un tel  homme, Satan manifesté n’a aucune force.  Résistez au
diable, il s’enfuira [Jacq. 4, 7]. Le monde est l’appât que Satan peut offrir pour qu’on le suive.
L’homme qui ne veut que son Dieu est à l’abri de tout vrai danger ici. Toutefois c’est encore
par la Parole que le Seigneur répond. C’est l’épée de l’Esprit pour l’homme : l’épée de Dieu,
mais faite pour l’homme qui par l’Esprit s’en sert ; et s’il ne cherche qu’à obéir, elle suffit
pour la défaite certaine de l’Ennemi des âmes. Le diable quitte le Sauveur, et si l’homme a
dû combattre et vaincre par une obéissance si simple, les anges de Dieu Lui-même sont là
pour Lui rendre service. 

On ne pouvait ne pas faire remarquer l’instruction qui se trouve dans ces détails ;
mais je désirais particulièrement attirer l’attention de vos lecteurs sur la manière dont le
Seigneur a fait et pris notre place des deux côtés, pour ainsi dire ; du côté de Dieu : Fils,
oint du Saint Esprit, devant le Père, avec le ciel ouvert ; puis, dans le combat avec Satan où
en effet Il a lié pour nous l’homme fort. 

[Écho du témoignage 11 pages 261-274]

Le Seigneur homme ici-bas avait été reconnu par le Père comme Son Fils bien-aimé,
le ciel Lui étant ouvert, et Lui-même oint du Saint Esprit. Il avait présenté ainsi en Lui-
même la place que devaient tenir selon les conseils de Dieu ceux qu’Il n’avait pas honte
d’appeler Ses frères. Il était, pour eux, entré dans le combat que leur livre l’homme fort, et
l’ayant vaincu pour eux, leur avait montré comment, par Sa grâce, ils pouvaient vaincre à
leur  tour.  Il  doit  maintenant  exercer  Son  ministère  au  milieu  du  peuple,  et,  tout  en
annonçant  l’évangile  du  royaume,  piller  l’homme  fort  qu’Il  avait  lié.  Mais  dès  le
commencement la disposition de l’homme se manifeste : Jean-Baptiste est mis en prison.
Jésus, de Judée où Il avait opéré, s’en va en Galilée au milieu des pauvres et des méprisés
du peuple. Il demeure à Capernaüm, endroit qui même est appelé Sa ville. C’est là, selon la
prophétie, et Matthieu nous donne toujours Celui qui est le sujet de la prophétie, que la
lumière doit briller. Ce n’est ni à Jérusalem au milieu des orgueilleux chefs des Juifs, ni là
où Il était chez Lui, qu’Il commence Son œuvre. Les pauvres du troupeau, le témoignage de
Dieu, l’Esprit du Seigneur parfait en sagesse spirituelle s’unissent pour diriger Ses pas vers
l’endroit voulu de Dieu. Je ne dis pas que la prophétie ait dirigé Ses pas, mais Ses actes ont
accompli la prophétie. Ce que Jésus annonçait, était ce que Jean avait publié. C’était un



appel à la repentance parce que le royaume des cieux était proche. Le trône de Dieu avait
été établi sur la terre à Jérusalem, l’Éternel l’avait quitté lors de la captivité de Babylone, et
le siège du pouvoir suprême avait été transporté là et cette puissance confiée aux Gentils.
Mais les cieux devaient régner, et Dieu établir d’en haut Sa puissance bienfaitrice sur la
terre. Jusqu’à aujourd’hui Il n’a pas pris Sa grande puissance et agi en roi ; mais le roi est
assis dans le ciel sur le trône du Père, et le royaume existe en mystère. 

Il importe de remarquer ici qu’il ne s’agit pas seulement du salut de tel ou tel individu
(bien  que  les  choses  puissent  se  lier  ensemble  et  se  lient  en  effet  comme  Jean  3  le
démontre), mais de l’établissement d’un système d’autorité par lequel les cieux impriment
leur caractère en bonheur sur la terre. Le rejet de Christ a introduit des choses meilleures
et des relations plus intimes et plus entièrement célestes, mais le royaume s’établira avec
un développement plus plein encore quand le Seigneur reviendra. Mais ce n’est pas ici la
place de poursuivre ce thème ; nous suivons notre évangile. 

Le Seigneur se fait le centre d’un peuple qui s’attache entièrement à Lui : principe
important, un droit qui appartient à Lui seul. Il prêche la repentance à tous ; il faut revenir
à Dieu en se jugeant, car Israël s’était éloigné de Lui, et la crise de son histoire était arrivée.
Mais outre cela, la puissante attraction de l’appel du Seigneur attachait les âmes à Lui en
les faisant quitter tout et rompre tout autre lien. Emmanuel était là, et ceux qu’Il appelait
étaient à Lui. L’appel devait faire la pêche des hommes. Ensuite, tout le ministère de Jésus
est en somme raconté dans les trois versets qui suivent, voire dans le seul verset 23. Plus
on examine ces versets 17 à 23, plus on voit qu’ils contiennent, et avec intention, un résumé
de tout le ministère du Seigneur ; les versets 24 et 25 nous annoncent l’effet de ce ministère
dans  la  Palestine  et  toutes  les  contrées  avoisinantes.  Au  reste  c’était  un  ministère
accompagné d’une puissance propre à attirer leur attention. Il rassemblait des disciples
autour de Lui, l’évangile du royaume était annoncé, et le caractère des miracles était aussi
important que la puissance qui les accomplissait : c’était la puissance de Dieu manifestée
en bonté sur la terre. 

De  grandes  multitudes  L’entouraient :  il  importait  que  Ses  disciples,  et  même  la
multitude, comprissent quel était le vrai caractère de ce royaume qui allait être introduit et
de ceux qui devaient y avoir part. Le ministère de Jean, du reste, avait détaché un résidu de
la masse impénitente du peuple. 

Le Seigneur donc, voyant que Sa doctrine avait attiré la foule, rassemble Ses disciples
et  proclame les  grands principes,  les  principes  essentiels,  qui  devaient  servir  de  bases
morales à Son royaume et caractériser ceux qui devaient y avoir part. Les seize premiers
versets  du chapitre  5 contiennent l’énoncé de ces principes ainsi  que le  caractère  et  la
position des vrais enfants du royaume ; ce qui suit, jusqu’à la fin du chapitre 7, ce sont des
avertissements contre les égarements du cœur de l’homme, et place les anciens dictons et
préceptes qui avaient cours parmi les Juifs en contraste avec les exigences de la moralité
du royaume des cieux. Il s’agissait d’avoir le cœur pur et exempt de haine, et l’esprit soumis
de telle sorte que son impatience ne surgit pas, et que son mal ne se fît pas jour dans le
cœur même ;  il  s’agissait  de  la  patience  et  de  la  douceur  qui  tient  plus  à  conserver  le
caractère céleste que ses propres biens, de la bonté prête à donner et qui ressemblerait au
caractère de Dieu Lui-même, leur Père qui aime sans qu’Il soit aimé. 

Ensuite (chap.  6),  le  Seigneur veut que les  motifs soient purs,  et  que la prière se
rapporte aux véritables relations d’alors des siens avec Dieu et aux désirs qui en découlent.



Il veut que le but du cœur soit céleste et qu’il y ait confiance aussi en Dieu pour ce bas
monde. Ensuite qu’on ne jugeât pas quand il s’agissait des motifs, mais qu’on ne se méprît
pas quand l’insolent mépris de Dieu et de la morale était là ;  ensuite qu’on exprimât sa
dépendance  et  sa  confiance  diligemment  en  présentant  ses  demandes  à  Dieu,  et  Dieu
exaucerait comme un bon père ; enfin que l’obéissance pratique posât une base solide à
l’espérance de l’avenir. 

On le voit donc, il n’est pas parlé de la rédemption, ni du pécheur, mais du caractère
qui  convient  au  royaume,  le  caractère  nécessaire  pour  y  entrer.  L’état  voulu  précède
l’entrée du royaume. Il devait bien dépasser le pharisaïsme car Dieu voyait le cœur. Israël
était en chemin avec Jéhovah et devait se réconcilier avec Lui. Le royaume des cieux allait
être  établi,  voilà  ce  qu’il  fallait  pour  y  entrer.  On  avait  à  faire  avec  Dieu.  Quant  aux
disciples, Il suppose l’opposition à leur témoignage et les combats ; ce qui donne lieu à la
révélation  de  la  partie  céleste  du  royaume  (5,  11,  12).  Ainsi  la  partie  positive  de
l’enseignement du Seigneur embrasse les promesses (comme v. 5) pour la terre, et pour les
cieux les versets déjà cités. D’autres s’appliquent généralement à l’esprit voulu de Dieu,
qui, pour le fond, est le caractère de Christ Lui-même. Les disciples étaient placés comme
le sel de la terre (de ce qui était en relation avec Dieu) en contraste avec toute corruption,
et la lumière du monde, le témoignage de Dieu à ceux qui gisaient dans les ténèbres du
dehors.  Leur  témoignage  devait  être  assez  clair  pour  que  les  hommes  sussent  à  quoi
attribuer les fruits qui se manifestaient en eux. La place des disciples se dessinait ainsi
clairement, ce résidu appelé par la grâce. 

Le sermon sur la montagne n’est nullement une spiritualisation de la loi. Il n’y a que
deux commandements auxquels on pourrait dire qu’il y est fait allusion, et cela même n’est
pas vrai,  car le Seigneur donne un enseignement qui ne s’accorde pas avec ce qui avait
cours parmi les anciens, si même il ne le contredit pas ; et jamais Il n’aurait parlé ainsi de la
loi de Dieu. Il dit que chaque mot de la loi et des prophètes sera accompli. Il est venu, Lui,
pour  les  accomplir.  Encore  accomplir n’a-t-il  nullement  le  sens  d’obéir,  mais  tout
simplement de ce qui est dit,  d’accomplir.  La désobéissance à la loi  quand elle était  en
vigueur n’était  pas le  moyen d’entrer dans le  royaume.  Le Seigneur,  comme l’évangile,
confirme pleinement la loi comme venue de Dieu. Quand elle subsistait, lui être obéissant
était le chemin de Dieu ; mais ici, tout en le disant, le Seigneur met Son enseignement en
contraste  avec  les  discours  des  temps  de  la  loi.  La  porte  étroite  et  le  chemin  étroit
caractérisaient la marche des disciples ; leurs fruits démontreraient la vraie nature de ceux
qui cherchaient  à les  en faire sortir.  Le discours n’est  pas la large grâce annoncée aux
pécheurs, pas plus que la rédemption, mais le chemin tracé pour les fidèles qui voudraient
avoir  part  au royaume qui  allait  s’établir.  On remarquera  que le  nom de Père  est  très
distinctement employé dans ce discours du Sauveur. Comme Il dit en Jean 17 : « Je leur ai
fait connaître ton nom ». Le Fils étant là, le nom du Père se révélait. C’est la mesure même
de la conduite ordonnée aux disciples à l’égard des autres : « parfaits comme votre Père est
parfait ». C’est de ce nom que découlent les principes de leur marche dans ce monde. Ils
étaient ici, il est vrai, et Lui dans le ciel, et ils s’adressaient à Lui ainsi, mais le Père était
révélé ; c’est du royaume du Père qu’ils doivent demander la venue. 

Ayant présenté les grands principes du royaume des cieux, le Seigneur descend de la
montagne, et alors commence la présentation à Israël de Jéhovah venu en grâce au milieu
de ce peuple, Emmanuel,  Dieu avec eux, et de tous les traits de bonté, de compassion,
d’amour, révélés dans Ses voies envers eux jusqu’à Son rejet ; tableau de toute beauté et du



plus profond intérêt ! traits que nous essayerons autant que possible de reproduire, tout en
sentant  combien  la  plume,  hélas !  quelquefois  aussi  le  cœur,  quand  même  ce  soit
involontairement,  y fait défaut.  Mais avant d’entrer dans ce jardin divin pour jouir des
fleurs et des fruits qui y croissent, ce sera bien de dire un mot sur le royaume et sur le
sermon que nous venons de résumer brièvement, en rapport avec le royaume. 

Le royaume tout entier est en vue dans sa partie céleste et sa partie terrestre, versets 5
et 12 ; et ce qu’ils doivent demander, nous l’avons vu, c’est le royaume du Père. Mais les
disciples  sont  tous  au  milieu  de  difficultés  et  de  persécutions,  le  sel  au  milieu  de  la
corruption, la lumière dans un monde de ténèbres. La loi et les prophètes doivent être
accomplis ; mais une autre chose est maintenant introduite. Tel devait être le royaume des
cieux. Le Roi était là dans un monde adverse, et au milieu d’un peuple qui allait Le rejeter ;
mais le royaume des cieux ne pouvait avoir lieu : pour cela le Roi devait monter dans le
ciel, car le royaume des cieux est le royaume de Dieu quand le roi et le gouvernement sont
dans le ciel. 

Nous avons en ce qui précède une esquisse du ministère du Seigneur et des principes
de Son royaume. C’est là un tout complet. En ce qui suit, nous Le voyons comme Il s’est
présenté personnellement au peuple avec la suite de cette présentation. Il est rejeté par
Israël, et Israël est remplacé pour le moment par l’Église et le royaume, quoique reconnu
de nouveau en grâce quand le royaume sera rétabli. Pour le moment c’est la présentation
personnelle  du  Seigneur  au  peuple  avec  les  suites  de  cette  présentation.  Comme  Il
descendait de la montagne avec la foule un lépreux vint à Sa rencontre. Or, Jéhovah seul
guérissait la lèpre. L’homme avait appris que Jésus possédait la puissance nécessaire, mais
n’était pas assuré de Sa bonne volonté. Si tu veux, dit-il, tu peux la guérir. Mais l’amour et
la puissance se trouvaient là, Jéhovah était là en grâce pour guérir. Je veux, dit Jésus, sois
net. À qui appartenait-il de dire ainsi : Je veux, sois ? À un seul, et la chose a été faite. Mais
Celui qui l’a dit était aussi là pour s’approcher de l’homme comme homme Lui-même. Il
met Sa main sur l’homme, Il touche le lépreux. Beau tableau de ce qui était réellement là !
Dieu capable de tout faire, amour et bonne volonté pour le faire, mais homme au milieu
d’une race contaminée qu’Il a touchée dans Sa grâce sans être rebuté par le mal, sans être
contaminé par la souillure bien qu’Il la touchât pour la guérir ; et l’homme était guéri, car
Jéhovah était là homme au milieu de Son peuple. C’est là le grand fait par lequel cette
partie de cet évangile commence. C’est le fait essentiel de toute la chose — Emmanuel. Un
autre  élément  l’accompagne.  Il  reconnaît  l’autorité  du  système  au  milieu  duquel  Il  se
trouvait. Le lépreux guéri devait aller se montrer au sacrificateur ; mais en le prononçant
net et acceptant le sacrifice, celui-ci reconnaissait de fait la puissance divine de Celui qui
avait  ainsi  guéri  le  lépreux.  L’homme  qui  est  vraiment  de  l’humanité,  quoique  sans
souillure, et que le mal avec lequel Il était en contact ne pouvait souiller, était Emmanuel,
Jéhovah qui  guérissait,  mais  entré  par  la  porte  et  soumis à  tout  ce  que Jéhovah avait
ordonné en Israël. 

Le second fait est un fait parallèle à celui-ci. Un homme d’entre les Gentils, avec une
foi qui n’est pas rétrécie par l’égoïsme orgueilleux qui en bornait tout aux promesses faites
au peuple et aux privilèges qui leur appartenaient, mais voyait la puissance divine, si elle
était là, davantage dans sa propre largeur, demande à Jésus de guérir son serviteur. Une foi
qui  place  un  homme  dans  la  présence  de  Dieu,  qui  réalise  Sa  présence,  est  toujours
humble. Le Gentil ne se trouve pas digne que Jésus entre sous son toit. Il n’a qu’à dire un
mot, tout Lui obéirait comme ses propres soldats à lui-même. Jésus reconnaît sa foi, et le



mot est dit, le serviteur est guéri. Mais voici une autre grande vérité qui en ressort. La foi
des Gentils est reconnue et les enfants du royaume selon la chair seront jetés dehors. Là où
Dieu se trouve, Il ne peut pas se borner à un peuple particulier, tout en venant au milieu
d’eux selon Sa promesse ;  et  qui  plus est,  Il  ne peut se renier Lui-même  [2 Tim.  2,  13] ni
changer de caractère. Si ceux qui étaient de Son peuple ne répondaient pas à ce caractère,
ils ne sauraient être avec Lui ; et maintenant Il se révélait, Lui, et était le centre nécessaire
de tout ce qui pouvait être reconnu. Ensuite, Il est présent dans cette puissance de bonté
qui met de côté tous les effets du péché et de la domination de Satan dans ce monde. À un
mot de la part de Jésus, les maladies cessent et les démons s’enfuient et les possédés sont
délivrés. Ce n’est pas seulement la puissance, mais la bonté, Dieu qui est là, mais en même
temps l’homme qui a une parfaite sympathie avec les hommes, porte leurs misères sur Son
cœur, et se charge des peines de leurs infirmités. Il les guérit en les sentant. On Le voit
gémir profondément au tombeau de Lazare, bien qu’Il le ressuscite d’entre les morts. Mais
il n’en est pas moins vrai qu’Il est le méprisé et le rejeté des hommes : le fils de l’homme
n’a pas où reposer Sa tête, n’a pas le privilège des renards et des oiseaux dans ce monde. Il
n’est pas de ce monde, et Le suivre c’est rompre entièrement avec tout ce qui en est. Dieu
venu dans ce monde, est venu parce que le monde était sans lui et doit avoir droit absolu
sur le cœur, et cela pour le séparer de ce monde et de la chair qui s’était arrangée sans Lui,
et attacher le cœur entièrement à Celui qui était venu le chercher. Et les motifs les plus
puissants pour le cœur humain étaient nuls devant les droits de Dieu venu en grâce parce
que l’homme était perdu. Ce n’est pas que Dieu ne reconnaît pas les relations que Lui-
même a formées ; mais que quand elles veulent faire valoir leurs droits contre Celui qui les
a formées,  elles  les  perdent  entièrement,  car  elles  tirent  ces  droits  de  Sa volonté :  Lui
résister en les alléguant, c’est les détruire. Au reste si le Seigneur est là, Ses droits s’élèvent
au-dessus de tout. Le Seigneur ne cherche pas l’admiration de la foule. Il fait Son œuvre,
mais  une  multitude  curieuse  n’est  rien  pour  Lui.  Il  va  à  l’autre  rive  du  lac.  Mais
accompagner le Sauveur, être vraiment avec Lui, n’est pas la tranquillité, mais l’exercice de
la foi. Une tempête arrive et le bateau est couvert par les vagues. Selon les apparences le
Seigneur est étranger au danger des siens. Il dort et les disciples pensent être engloutis par
les eaux. Il y avait une certaine foi en Lui s’Il était réveillé, au moins Il pouvait s’occuper du
danger. Mais, tout de même, quel manque de foi que de penser que les conseils de Dieu et
le Seigneur Lui-même allaient être engloutis ensemble par un orage, ou selon le monde, un
accident ! Ils étaient dans la même barque avec le Seigneur, objet de tous les conseils de
Dieu. Les accidents n’arrivent pas là, pour ne pas dire nulle part. Un mot de Sa part calme
les  eaux et  le  vent.  La  compagnie  du Seigneur,  lorsqu’Il  est  rejeté,  nous  conduit  dans
l’orage, et Il semble tout laisser aller sans y faire attention ; mais nous sommes dans la
même barque, grâce à Dieu, avec Lui. Il exerce la foi et paraît être indifférent à l’égard des
difficultés ;  Lui  n’est  pas  inquiet,  et  Sa  grâce  et  Sa  puissance  se  réveillent  au  temps
opportun.  C’est  le  caractère du chemin dans lequel  le Seigneur a introduit  les siens en
quittant la foule de ce monde. 

Mais il y a plus. Venu avec puissance pour détruire l’œuvre du diable, Sa présence
manifeste la puissance de l’ennemi ; elle se réveille et se montre, et même parce qu’Il agit.
Le Seigneur permet que la réalité de cette puissance se manifeste. Les êtres immondes qui
deviennent les vases de cette énergie de l’ennemi se précipitent dans la destruction ; un
mot du Seigneur délivre celui que le monde ne pouvait pas retenir ; mais le monde ne peut
pas supporter Dieu si près de lui, et, sous l’influence tranquille de Satan, plus dangereuse



que sa force, se débarrasse du Seigneur. Ce n’est pas de la puissance de Satan qu’il était
question, pour cela il  suffisait  d’un mot,  mais de son influence sur le cœur,  oui sur ce
cœur : de même le cœur de l’homme ne veut pas de Dieu. Ce qui Le manifeste, manifeste
sans doute Satan, mais c’est la délivrance de ceux qui sont assujettis à sa puissance. Mais
alors c’est Dieu, et l’homme ne veut pas de Lui alors même qu’Il délivre. C’est l’histoire du
Sauveur, de Dieu dans ce bas monde. 

Telle est la présentation sommaire d’Emmanuel, du chemin de Jésus vers la terre. La
plénitude de la grâce, mais l’homme ne veut pas de Dieu. C’était bien en Israël que tout ceci
a eu lieu, et il est ainsi présenté ici, mais l’œuvre s’étend au monde en grâce et en jugement.
C’est un tableau remarquable de la présence d’Emmanuel et de son effet. La grâce, la bonté
en puissance sur la terre, la manière dont cela a été reçu, et le résultat de sa manifestation
pour le cœur de l’homme. Ce qui suit, chapitre 9, est Son ministère. 

[Écho du témoignage 11 pages 289-336]

Dans  le  chapitre  9  nous  trouvons  l’œuvre  du  Seigneur,  Son  caractère  en  grâce ;
comme au chapitre 8 c’est Sa personne (toutefois plus précisément en Israël), mais rejetée.
Le Seigneur retourne en Sa propre ville (Capernaüm), mais loin de la scène qui a clos le
dernier chapitre et qui est complète en elle-même : le monde Le rejetant, et, Lui, laissant le
monde.  Maintenant  on  Le  voit  de  nouveau au  milieu  de  Son service  en  Israël.  La  foi
apporte un homme frappé dans son corps. Le Seigneur est encore ici comme Emmanuel,
mais  homme au  milieu  d’eux,  mais  Il  s’annonce  là  avec  la  bénédiction  promise  de  la
présence de Jéhovah en grâce. Ici il ne s’agit pas de la rédemption, quoique certes sans elle
il  ne saurait  y avoir un tel  pardon, mais de l’application du pardon en grâce en Israël,
comme on le voit au psaume 103, et pour la bénédiction présente il  faut qu’Israël  soit
pardonné.  Le  Seigneur  vient  avec  cette  bénédiction  et  c’est  un  témoignage  direct  au
pardon, sinon Il eût tout simplement guéri le paralytique comme en d’autres cas. Mais
lorsque Jéhovah venait en grâce, Il pardonnait tous leurs péchés et guérissait toutes leurs
infirmités.  Le  Seigneur  annonce  la  présence  de  Jéhovah pour faire  la  première  de  ces
choses.  Les  scribes  murmurent  en  eux-mêmes.  Quel  autre  que  Jéhovah  pouvait
pardonner ? Mais Celui qui connaît les pensées était là et prouve par l’autre portion du
verset  que  le  Seigneur  était  là  dans  la  puissance  de  la  grâce.  Il  guérit  sur-le-champ
l’infirmité du malade. 

Nous pouvons remarquer qu’en cela, comme dans le chapitre précédent, Il prend le
titre de Fils de l’homme, Son titre de prédilection en amour pour nous, d’une plus vaste
portée que celui de Christ, lequel, bien qu’Il fût le Christ, Il n’était pas venu prendre et qu’Il
ne prend jamais en Israël. Il est là comme Emmanuel Jéhovah, pour sauver Son peuple ;
mais, comme Fils de l’homme, titre de toute importance ; Celui qui prend le royaume en
gloire depuis le ciel, qui même a toutes choses sous Ses pieds. Christ ne se présente jamais
comme Christ. Le Fils de l’homme devait être fort pour Dieu (Ps. 80, 17) ; mais à présent il
fallait qu’Il souffrît. Mais, quoique au milieu de Son peuple, il faut, lorsqu’Il est ici-bas, que
Dieu prenne, dans Sa nature et dans Son œuvre, Sa place en rapport avec les hommes, au-
delà de toute relation selon la loi, comme le rejeté sur la terre. Le Fils de l’homme a sur la
terre  le  pouvoir  de  pardonner  les  péchés ;  aussi  la  foule  dit-elle :  « un  tel  pouvoir  aux
hommes ».  Le  pardon  était  donc  là,  et  la  grâce  pour  les  pécheurs.  Il  était  là  dans  ce
caractère. Il va et mange avec les publicains après avoir appelé Matthieu qui en était un. Ce



n’était pas le dehors qui dirigeait Sa marche. Dieu était là et l’œuvre devait être l’effet de Sa
présence et de Sa grâce et non dépendre de ce qu’Il trouvait. Et Il connaissait aussi le cœur
et les vaisseaux à choisir pour être sous l’effet de cette grâce comme ses instruments. Mais
le principe de l’œuvre était le principe de la grâce ; Il était venu non pour trouver, mais
pour apporter ce qui était nécessaire, et les vaisseaux pour recevoir cela pour le service
étaient  des  vaisseaux choisis,  connus de  Dieu et  disposés  par  la  grâce  en instruments
nouveaux et appropriés. 

Il  est  donc  là  pardonnant  les  péchés  et  mangeant  avec  les  pécheurs,  mais  c’est
Jéhovah qui guérit (Ps. 103). Mais la révélation quant à l’œuvre va plus loin. On ne pouvait
la  placer  dans  les  vieilles  formes juives,  ni  prendre ce  qui  se  trouvait  en elles  comme
vaisseaux pour la contenir. Un publicain devait être un apôtre ; un pharisien, tout au plus,
apprendre qu’il fallait qu’il naquît absolument de nouveau. Aucune des vieilles formes de
justice réellement en rapport avec la chair et l’homme dans la chair, ne pouvait recevoir le
vin  nouveau ;  la  doctrine  de  la  grâce  en puissance  venait  par Jésus Christ.  Les  vieilles
outres appartenaient à la chair, mais ce qui était venu maintenant était la puissance divine
en grâce,  et  ce  qui  était  complètement nouveau devait  avoir  ses propres vaisseaux.  En
outre,  l’Époux était  là :  ce  n’était  pas pour les  fils  de la  chambre nuptiale  le  temps de
jeûner.  Le  temps  viendrait  pour  cela.  C’est  une  chose  frappante  de  voir  comment  le
Seigneur tient toujours Sa réjection à Lui comme partie intégrante de Son histoire. Il faut
que le Fils de l’homme souffre, que l’Époux soit ôté. C’était Jéhovah là en grâce ; cela ne
pouvait s’adapter aux vieilles outres et ne faisait qu’exciter la haine de l’homme et d’Israël
qui préférait  ses outres, comme lui donnant de l’importance,  à Dieu Lui-même, et cela
quand Il était révélé en grâce. 

Le récit suivant contient la véritable histoire d’Israël arrivé sur le point de mourir2,
Christ a à faire avec lui comme mort, et Il le peut, mais ceux qui, en chemin avec Lui, ont
foi  en Lui,  sont  guéris  complètement alors  que tout  secours  avait  failli.  La  vertu  et  la
puissance de la vie étaient en Lui, bien qu’en définitive Il eût à vivifier un Israël réellement
mort. Telle est l’histoire du ministère du Fils de l’homme — Jéhovah en Israël. Sont ajoutés
à  cela  deux  effets  accessoires  de  Son  pouvoir  quant  à  son  caractère  spécial  à  l’égard
d’Israël, quand il Lui est fait appel sous le nom de Fils de David. Toutefois le caractère
général bien que manifesté en Israël, va dans sa nature au-delà de lui — Jéhovah et le Fils
de l’homme — et c’est ce qui est d’un intérêt si profond à remarquer ; mais Il était le Fils de
David en Israël. 

Au verset 27 nous entrons exclusivement sur le terrain israélite où l’esprit des chefs se
manifeste pleinement, tandis que la patience du Seigneur continue encore en grâce. Les
aveugles en Israël recouvrent la vue par la foi au Fils de David, et ici Il est dans la maison,
et alors Il ouvre là aussi la bouche des muets : l’attention de la multitude est attirée, et elle
confesse qu’on n’avait jamais rien vu de pareil ; mais s’Il chasse la puissance du diable, les
chefs  du  peuple  appellent  Sa  puissance  celle  du  diable.  L’esprit  d’une  impardonnable
apostasie était déjà manifesté, mais Jésus n’avait pas fini Son œuvre de bonté en Israël, et
Il va par les villes et par les bourgades, enseignant,  prêchant l’évangile  du royaume, et
opérant des guérisons. Son cœur était ému de compassion pour Israël, pour ces multitudes
qui étaient comme des brebis sans bergers. Car s’Il était Jéhovah dans Sa bonté, Son cœur

2 Arti eteleutêsen « finit juste à présent » « morte en ce moment ». Nous savons que le père
reçut en route la nouvelle qu’elle était réellement morte. Arti est le point jusqu’auquel le temps
s’était étendu, nun la chose existe déjà.



pouvait être ému de ce qu’Il voyait comme homme et jusqu’à ce que cette bonté ne trouvât
plus lieu à son exercice. Son temps ne trouvait pas d’obstacle dans la méchanceté de ceux
qui étaient Ses ennemis ; la moisson était encore abondante, les ouvriers peu nombreux.
Oh ! combien le cœur peut encore sentir cela ! Il veut encore accomplir Son œuvre, avoir
Ses brebis. Notre part est de demander au Maître de la moisson qu’Il envoie Ses ouvriers. 

Nous avons donc dans ce chapitre la grâce de Son ministère, Son véritable caractère,
le ministère de Jéhovah venu en grâce, profitable pour la foi, mais qui doit ressusciter les
morts ;  et  qui,  en tant  que chose actuelle,  est  rejeté et  blasphémé.  Sa personne et  Son
œuvre n’ont pas de place ici sauf en grâce. Pendant qu’Il peut travailler ainsi, Il continue
encore de s’occuper de tous ceux qui peuvent être atteints. 

Le Seigneur qui, touché de compassion envers les masses délaissées, avait dit à Ses
disciples de demander au Seigneur de la moisson d’envoyer des ouvriers dans Sa moisson,
mu par  cette  même compassion,  les  envoie  Lui-même,  car  Il  est  aussi  Seigneur  de  la
moisson ; mais ici Il est toujours à la recherche des brebis perdues de la maison d’Israël. Il
a toujours Son rejet en vue, mais Il agit encore dans le cercle des promesses, et n’en sort
pas, tout en annonçant qu’on viendrait de l’occident et de l’orient. Le serviteur accomplit
son service dans les limites de sa mission ; mais Dieu et Sa grâce ne sauraient être ainsi
bornés. La grâce de Sa divinité et Ses droits percent à travers l’humiliation à laquelle Il
s’est assujetti, mais Il sert dans ces limites encore et renvoie Ses disciples dans le champ où
Il cherche encore Ses brebis. Ils ne doivent pas aller par le chemin des Gentils, ni entrer
dans une ville des Samaritains. Ils devaient annoncer l’arrivée prochaine du royaume des
cieux, puis exercer la puissance que Jésus leur avait confiée, celle de détruire parmi les
hommes toute la puissance de l’ennemi jusqu’à la mort même. Remarquez ici  que non
seulement Jésus faisait des miracles, mais Il pouvait conférer le pouvoir d’en faire. C’était
la puissance divine qui se révélait dans Sa personne tout en servant comme Il avait été
envoyé. 

Le discours du Seigneur se divise en deux parties, l’une se rapportant à la mission
dans laquelle  étaient engagés les disciples dans ce moment-là, l’autre, plus générale, se
rapportant en même temps au service qu’accompliraient Ses disciples après Sa mort, voire
jusqu’à Son retour, à la présence du Saint Esprit et au retour du Fils de l’homme, mais
toujours à un service rendu au milieu d’Israël, quoique l’effet s’étendît jusqu’aux Gentils —
mais par le moyen de la persécution suscitée par les Juifs. La première partie s’étend du
verset 5 jusqu’au 15, la seconde du 16 jusqu’à la fin et comprend les principes généraux de
leur position. Comme les disciples allaient,  envoyés de la part de Dieu et munis de Sa
puissance, pour renverser toute celle de l’ennemi, ils devraient aussi se confier entièrement
en Lui,  ne rien prendre avec eux, ni faire provision de ce qu’il fallait pour leur voyage.
Emmanuel  présent,  disposait  les  cœurs  et  prenait  soin  d’eux.  Le  temps viendrait  sans
doute  où il  n’en serait  pas ainsi  (voyez Luc 22,  35 et  suivants).  Toutefois,  ils  devaient
demander en entrant dans une ville, qui était digne, et demeurer là jusqu’à ce qu’ils s’en
allassent de la ville. C’était, on peut dire, le dernier témoignage rendu à Israël ; il y avait
bien encore les soixante-dix la dernière fois qu’Il est monté à Jérusalem, mais il n’en est
pas question dans cet évangile. Le Seigneur avertissait le résidu en Israël. En souhaitant la
paix à une maison, si le fils de paix y demeurait, la paix y resterait, sinon reviendrait sur
eux. Ce n’est pas l’évangile envoyé au monde, aux pécheurs, mais l’évangile du royaume
envoyé à ceux qui avaient des oreilles pour écouter en Israël. Ensuite, là où ils n’étaient pas
reçus,  ils  devaient  secouer  la  poussière  de  leurs  pieds.  On  voit  le  caractère  final  du



témoignage qu’ils devaient rendre. Le jugement d’une telle cité serait plus terrible que celui
de Sodome et Gomorrhe. Ici se termine la première partie de leur mission. Le Seigneur
Lui-même les  envoie  avec  la  conscience,  et  Il  l’exprime,  qu’Il  les  envoyait  comme des
brebis au milieu des loups et qu’il leur faudrait être sages comme des serpents et simples
comme des colombes, conseil impossible à suivre si ce n’est de ceux qui sont enseignés de
Dieu. 

Le  monde  peut  être  prudent,  connaissant  le  mal ;  le  cœur  peut  être  simple  par
ignorance et se trouver trompé ; le chrétien peut être prudent, sage, par la sagesse de Dieu
qui le dirige, et simple parce qu’il marche selon la vie qui est en lui, et n’exprime autre
chose que ce qui s’y trouve de fait. Les deux choses se lient parce que, par la possession
positive du bien on discerne le mal, et les pièges ne réussissent pas parce que les motifs qui
engagent les hommes à y toucher, n’exercent aucune influence sur le cœur ; on garde la
simplicité parce qu’on agit selon ce qu’on est ; on est prudent, parce que, sachant qu’on est
au milieu du mal, on l’évite par l’intelligence qui appartient à la spiritualité. Ce n’est pas la
simplicité  de  l’ignorance,  mais  le  bien  qui  évite  tout  ce  qui  le  ferait  sortir  de  sa  vraie
position devant Dieu. Mais, terrible mot pour l’homme, donnez-vous garde des hommes,
dit le Seigneur ; et tous sont jetés comme tels maintenant dans la même masse. — Il ne dit
pas, d’Israël. C’était bien en Israël qu’ils travaillaient, mais Israël est fondu dans la masse
d’iniquité humaine. Dieu pouvait penser à lui et à Ses promesses, mais, par le fait, le cœur
de l’homme était là comme ailleurs. Ils seraient forcés de comparaître devant les autorités
judaïques par leur malice, et non seulement cela, mais devant les tribunaux des Gentils,
mais pour porter un témoignage qui ainsi atteindrait les hauts lieux de la terre, car c’est
ainsi  que  Dieu  porte  Son  témoignage  dans  les  hauts  parages  du  monde,  et  non  en
mondanisant les siens — mais Dieu serait avec eux. 

Et ici nous voyons clairement que cette partie du chapitre se rapporte au temps où le
Seigneur serait loin. Ce serait l’Esprit de leur Père qui parlerait en eux. Mais la haine du
cœur  humain  contre  le  témoignage  de  Dieu  se  montrerait  en  ce  qu’elle  pousserait  les
hommes à rompre tous les liens que Dieu avait formés lors de la création ; l’affection de la
chair,  du cœur humain, se changerait en une antipathie positive. Plus la relation serait
intime, plus la haine serait acharnée. Il y a des droits dans ces relations, mais maintenant
ce seraient les droits de la haine : le frère livrerait le frère à la mort. 

Quel solennel effet du rejet du Christ, seul vrai lien de l’homme avec l’homme, parce
que la volonté est restreinte et Dieu reconnu ! Dieu peut retenir la bride, et Il l’a fait en
miséricorde ;  mais quand Il est rejeté en grâce, il ne reste plus que la manifestation du
cœur de l’homme tel qu’il est. La nature ne bride pas la nature, et le témoignage de Dieu
quand Dieu est rejeté ne fait que réveiller la haine de celui qui ne veut rien de Ses droits,
qui ne veut pas qu’il y en ait parce qu’il sait qu’il L’a abandonné. Mais Sa grâce poursuit
son œuvre pour en arracher les âmes. 

Si les disciples étaient persécutés dans une ville, ils devraient aller dans une autre ; ils
n’auraient pas accompli leur tâche en Israël avant que le fils de l’homme fût venu. Ainsi
nous voyons que ce témoignage des disciples en Israël s’étend jusqu’au retour du Seigneur.
Interrompu par  la  destruction  de  Jérusalem et  inachevé,  il  doit  s’accomplir.  Un autre
témoignage a été suscité de Dieu dans la personne de Paul,  l’apôtre de l’incirconcision,
mais ici nous avons la mission des disciples formellement limitée à Israël, et les Gentils
exclus. Ils devaient s’attendre à l’opprobre ; ils n’étaient pas au-dessus de leur maître que



leurs adversaires avaient déjà appelé Béelzébul. Leur part était de se fier à Dieu quels que
fussent les complots cachés de leurs ennemis ; tout serait mis en lumière et eux devraient
agir comme y étant déjà. Ils ne devaient pas craindre. Premièrement ils devraient bien plus
craindre Celui qui pouvait jeter corps et âme en enfer que ceux qui ne pouvaient rien faire
que tuer le corps ; mais de plus, sans leur Père, Celui qui les gardait comme un Père, pas un
passereau ne tombait à terre. Ils avaient plus de valeur à Ses yeux que bien des passereaux.
Ensuite, celui qui confesserait Jésus devant les hommes, Jésus le confesserait devant les
anges  de  Son Père.  Ce  sont  les  trois  motifs  qu’Il  donne  pour  la  fermeté ;  mais  ils  ne
devaient pas penser qu’Il était venu mettre la paix sur la terre. Comme résultat final Il le
fera bien, régnant comme prince de paix, mais un Sauveur rejeté est autre chose. Ce serait
la guerre intestine dans la maison ; voilà le triste effet de l’arrivée de Dieu et de la vérité sur
la terre. L’homme ne les supporterait pas, et encore moins chez lui ; mais d’un autre côté, Il
était,  Lui,  la  pierre de touche pour le cœur. C’en était  fait  de l’homme selon la nature,
nature que Dieu reconnaissait en elle-même pleinement mais qui, Christ, la pierre de voûte
si elle avait pu être bénie, étant rejeté, était tombée en ruine ; et maintenant tout dépendait
de Jésus seul ; et si l’homme violait les relations naturelles par la haine, les siens dévoués à
Lui devraient être au-dessus de la nature par la grâce. Il était, Il est tout : quand il s’agit de
Lui, tout doit céder, et cela non seulement à l’égard de ces relations, mais à l’égard de soi-
même (et c’est toujours de soi-même qu’il est question). Il faut charger sa croix et suivre
Christ ; qui trouverait sa vie pour lui-même, la perdrait ; et qui la perdrait pour l’amour du
Christ,  la  sauverait.  Tout  dépendait  maintenant,  dans  un  monde  déchu  et  jugé,  de  la
réception de la Parole et de l’estimation qu’on en faisait, et de la justice selon Dieu. Celui
qui recevait un prophète au nom d’un prophète, parce qu’il était tel, avait aux yeux de Dieu
la valeur morale de la parole qu’il portait, car c’était la parole qu’il aimait telle qu’elle était
de la part de Dieu ; et de même de la pratique. Les cérémonies n’avaient abouti à rien. Il
s’agissait de la Parole de Dieu et de ce qu’Il aimait, Lui, dans un monde qui avait rompu
avec Lui.  Si  ce n’était  qu’un verre d’eau,  donné à cause de Christ,  l’âme qui le donnait
aimait Christ et ne serait pas oubliée. C’est bien quant aux voies de Dieu au milieu d’Israël
que toutes ces choses se déploient, c’est à leur œuvre en Israël que les instructions données
aux douze disciples s’appliquent, mais quelles instructions pour nous tous quant à l’effet
du rejet  de Christ !  Le chapitre  qui  suit  nous fait  voir  le  changement qui  s’en est  suivi
historiquement, et la place que le Christ prend lors de Son rejet par l’homme, seul resté
debout devant Dieu dans la ruine du monde et d’Israël. 

La question est soulevée par Jean maintenant en prison, si Jésus était donc le Christ
quand aucune délivrance n’était opérée pour Israël. Ce n’était pas un manque de confiance
dans la parole du Seigneur, car Jean s’en rapporte à cette parole, mais tout est changé dans
les  relations  entre  Jean et  Christ  et  Israël.  Quant  à  l’intelligence,  Jean,  probablement,
comme individu, était embarrassé ; mais l’effet de cet embarras était de changer son rôle de
prophète en une question de foi individuelle, et la tournure que prennent les choses et que
Jésus leur donne, est selon la sagesse divine. Pleinement reconnu de Lui comme plus que
prophète, Jean doit croire individuellement en Jésus par le témoignage que Jésus donne de
Lui-même. Puissant pour tout faire,  plein de grâce pour penser aux pauvres, pour leur
apporter l’évangile, mais déjà rejeté, et un petit résidu reconnu dans Ses paroles, « heureux
celui qui ne trouve pas la pierre d’achoppement en moi ». De sorte que nous avons encore
Jéhovah en Israël, pierre d’achoppement, mais un sanctuaire pour ceux qui se confiaient
en  Lui.  Jean  doit  recevoir  Jésus  sur  ce  témoignage ;  ensuite  c’est  Christ  qui  rend



témoignage  à  Jean,  Jéhovah  qui  reconnaît  Son  serviteur,  et  non  Jean  à  Jésus.  Le
témoignage des deux avait été rendu ; les chants lugubres de Jean, les sons attrayants de la
flûte avaient été entendus tous les deux dans le marché, mais Israël ne voulait ni s’humilier
pour les uns, ni se réjouir de l’autre. Tout cela était fini. Seulement il y avait un résidu
selon la grâce, et la sagesse de Dieu dans les deux avait été justifiée dans les deux par ces
enfants de sagesse ; et Jésus restait seul dans Sa grâce, Jéhovah dans le monde, dans un
monde où l’homme avait montré qu’il ne voulait rien de Lui, pour manifester ce qu’Il était
en Lui-même pour les besoins de ceux qui, dans un monde pareil, avaient fait la découverte
de leurs besoins et de leurs misères. Le monde avait été mis pleinement à l’épreuve, et
Jésus qui l’avait fait et savait qu’il n’y avait rien pour consoler un cœur éprouvé, qui savait
que Son esprit avait été comme la colombe envoyée par Noé, dans cette grâce qui ne brillait
qu’avec d’autant plus de splendeur que le monde était ténébreux, se présente à toute âme
travaillée comme la ressource et une ressource parfaite pour ses besoins. Il donne le repos
dans la révélation de l’amour du Père dans Sa personne, puis dans la parfaite soumission
d’un cœur fléchi sous la volonté de Dieu, le repos pratique dans la vie. Mais les détails
demandent un peu plus d’attention. 

Le Seigneur n’était nullement insensible à Son rejet, Il le sentait profondément, bien
que ce fût dans un esprit de grâce. On Le voit pleurer plus tard sur l’obstination finale de
Jérusalem, Son cœur d’amour pensait avec douleur à l’endurcissement de Jérusalem en
voyant la cité bien-aimée, mais méchante, rejeter le dernier effort de Dieu pour la ramener
et  la  bénir.  Ici  le  sentiment  de  Son  cœur  était  un  peu  différent.  Il  avait  déployé  Sa
puissance en bénédictions et en témoignage, et tout avait été en vain. Il leur reprochait la
dureté de leur cœur. Il s’était dépensé pour eux, mais leur cœur était resté insensible. Ni
Tyr, ni Sidon, ni Sodome, ni Gomorrhe ne seraient restées insensibles dans les mêmes
circonstances ;  elles  se  seraient  repenties,  il  y  avait  longtemps,  dans  le  sac et  dans  les
cendres. Leur jugement en serait d’autant plus terrible ; mais alors, dans la même heure, Il
accepte tout de la main de Son Père : soumission parfaite ! Il avait trouvé bon d’humilier
l’orgueil  de l’homme, et avait  caché ces choses aux sages et aux intelligents et les avait
révélées à de petits enfants. Aux yeux de Dieu, ces voies étaient bonnes, et Jésus les accepte
sans question. 

Alors, dans cette parfaite soumission d’homme, s’ouvre devant Lui toute la vérité de
Sa gloire et de la position relative d’Israël et de Lui, et de Lui-même avec les hommes. Le
Fils de Dieu était là ; toutes choses Lui étaient données de la part du Père et personne ne
connaissait  le  Fils  que Lui.  Il  était  dans  la  vérité  de Sa  personne que personne ne Le
connaissait. La divinité du Fils est sauvegardée dans Son humiliation par l’inscrutabilité de
Sa personne. Le témoignage rendu à ce que les hommes en Israël étaient appelés à croire
avait été accepté, mais la pleine vérité allait beaucoup plus loin et sortait de l’obscurité
maintenant que le témoignage de Jean, de Christ et de Ses œuvres était rejeté. Lui, Il était
inconnu ; Lui, Il révélait le Père. La grâce souveraine de Dieu dans cette révélation est alors
manifestée. On n’avait qu’à venir à Lui et on aurait le repos. Ce n’était plus le royaume en
Israël, mais, par la révélation du Père, le repos de l’âme fatiguée. Ainsi c’est Dieu en grâce
pour celui qui en avait besoin — le Fils révélant le Père. Mais il y avait un autre élément
dans ce touchant tableau de la grâce. La soumission parfaite d’un homme humble de cœur
avait été l’occasion de la révélation de la gloire et de la grâce dans Sa personne : il en est de
même Jean 12, il en est toujours ainsi. La soumission aux voies de Dieu ouvre la porte à la
connaissance de Sa grâce et de Sa gloire. Or il en était ainsi de Jésus homme ; et Il engage



Ses auditeurs à prendre ce joug, le joug qu’Il avait pris Lui-même, et à apprendre de L1ui
dans cette manifestation de soumission et de pauvreté d’esprit, et ils trouveraient le repos
de leurs âmes. C’est la grâce parfaite, la révélation du Père dans le Fils qui donne le repos
aux cœurs fatigués de ce monde de péché. — C’est la soumission parfaite de la volonté qui
donne la paix pratique du cœur pendant  qu’on le  traverse.  C’est  Christ-Fils  révélant  le
Père, Christ homme parfaitement soumis au joug, qui donne les deux. 

Dans le chapitre 12, nous trouvons le rejet final du système judaïque et de ceux qui
étaient à sa tête. Christ rompt avec le système et en juge les chefs, se place au-dessus du
sabbat qui était le sceau de l’alliance, annonce la ruine complète de la génération perverse
d’Israël  et  refuse  de  reconnaître  ses  liens  selon  la  chair  avec  ce  peuple  et  ne  veut
reconnaître que les disciples amenés par la Parole et qui avaient suivi cette Parole. Mais il
faut suivre le chapitre de plus près. 

Les  pharisiens  blâmaient  les  disciples  de  ce  qu’ils  avaient  cueilli  des  épis  et  les
frottaient entre leurs mains. Le Seigneur répond que quand David, l’oint de Dieu, avait été
rejeté, la loi de Moïse avait perdu sa force. Ensuite, les sacrificateurs, quand l’occasion le
demandait, violaient le sabbat ; et il y en avait un plus grand que le temple, le Dieu vivant
Lui-même, faisant de l’homme Son temple. Ensuite, ils auraient dû comprendre ce qui est
dit, que la miséricorde se réjouissait en se mettant au-dessus du jugement. De plus, le Fils
de l’homme était seigneur du sabbat ; Il était au-dessus du système qu’Il avait établi Lui-
même comme Jéhovah, et Son caractère de Fils d’homme Le plaçait en dehors et au-dessus
des droits que l’ancienne alliance avait sur l’homme et du repos qu’elle exigeait, mais ne
pouvait pas donner. Au reste, Il montre leur hypocrisie dans ces choses, dans le cas de
l’homme  qui  avait  la  main  sèche.  L’amour  et  la  bonté  de  Dieu  sont  au-dessus  des
cérémonies, quelques saintes qu’elles soient. Ainsi, Sa personne rejetée comme l’avait été
David est au-dessus du système judaïque, et la bonté de Dieu ne peut pas céder le droit
souverain  de  Sa  grâce  divine  envers  l’homme.  Mais  le  temps  du  jugement  n’était  pas
encore. On n’entend pas Sa voix dans la rue jusqu’à ce que le moment arrive où Il l’élèvera
en jugement dans le temps de Sa gloire et qu’Il enverra ce jugement victorieux sur toute
opposition, et où les Gentils se confieront en Lui. Il chasse encore un démon, et l’hostilité
sans conscience et sans cœur des pharisiens éclate ; ils ne peuvent pas nier le miracle, et
plutôt que de reconnaître Jésus ils l’attribuent à un démon, c’est-à-dire en reconnaissant
malgré eux que la puissance était  là — mais, adversaires de Dieu, ils appellent le Saint
Esprit, par lequel le miracle se faisait, un démon. Pour ceci il n’y avait pas de pardon. 

Ensuite,  le  Seigneur  en  vient  à  la  condamnation  complète  des  Juifs.  Remplis
d’incrédulité,  ils  demandent  un  signe,  eux  qui  venaient  d’attribuer  le  signe  au  démon
plutôt que de le croire ; mais le Seigneur ne leur en donne aucun autre que celui de Jonas,
préfiguration de Son séjour dans la tombe, mais signe que maintenant c’était trop tard
pour eux, que Celui qu’ils avaient déjà rejeté était le Fils de Dieu, et que toute relation avec
cette génération était terminée pour toujours. Il cite les gens de Ninive et une reine du Midi
qui se lèveraient en jugement contre cette  génération,  car un plus grand que Jonas ou
Salomon était là. 

Il me semble qu’un sentiment profond de peine perce à travers les paroles de Jésus à
la  vue  de  l’incrédulité  des  meneurs  d’Israël,  d’aveugles  qui  prétendaient  conduire  des
aveugles.  Mais  le  temps du jugement était  venu,  et  le  Seigneur prononce ce  jugement.
L’esprit immonde était sorti de ce peuple, l’esprit d’idolâtrie, je n’en doute point, car depuis



la  captivité  de Babylone,  ils  n’étaient  pas tombés dans l’idolâtrie ;  mais  le  démon avait
besoin, pour ainsi dire, de ce peuple où le nom de Dieu se trouvait, mais où Dieu n’était
plus, et qu’ils avaient rejeté quand Il était venu au milieu d’eux dans la personne de Jésus.
La maison était  vide,  balayée et  garnie ;  les formes religieuses et la piété extérieure s’y
trouvaient,  mais  Dieu n’y  était  pas.  L’esprit  immonde rentrerait  avec sept  esprits  plus
mauvais que lui-même et y demeurerait, et le dernier état serait pire que le premier. L’état
final du peuple, au moins de la génération perverse, serait plus mauvais que ses péchés
auparavant. Déjà, ils se sont montrés comme les porcs de Génésareth après la mort du
Seigneur, mais les paroles du Seigneur auront leur accomplissement à la fin des temps,
quand les  Juifs  seront  de  nouveau idolâtres  et  que  toute  la  puissance  du  démon sera
développée sous l’antichrist. Il est bon qu’on comprenne chacun pour soi-même comment,
si  un  vice  est  vaincu  sans  Dieu,  rien  n’est  réellement  gagné.  On peut  chasser  un  vice
grossier par un péché plus subtil : si ce n’est pas vraiment l’œuvre de Dieu dans le cœur, on
peut en être endurci et Satan y régner plus que jamais. Mais ici le Seigneur applique ce
qu’Il dit à la génération qui L’a rejeté, aux Juifs incrédules et pervers auxquels Dieu a caché
Sa face pour en voir la fin (Deut. 32, 20). Ensuite ceux qui étaient l’expression du lien par
lequel Il était attaché au peuple juif selon la chair,  sont venus faisant valoir ce lien. Le
Seigneur n’a pas voulu les reconnaître et, indiquant Ses disciples, a dit : Voilà ma mère et
mes frères ; les relations que je reconnais sont celles qui sont formées par la Parole de Dieu.
Quant à l’histoire des Juifs, tout était fini. La grâce pouvait continuer, pouvait relever le
peuple dans un résidu reconnu de Dieu ; mais quant à la responsabilité, leur histoire était
finie. Le Seigneur ne cherche plus du fruit sur un arbre démontré mauvais, et se montre
semeur au bord de la mer, apportant ce qui, reçu dans le cœur, produirait du fruit. Mais
alors, cela introduisait le royaume des cieux où les Gentils pouvaient avoir part. 

Le chapitre auquel nous sommes arrivés a été si  souvent traité que je n’aurai  pas
besoin de m’étendre beaucoup sur les détails ; seulement il nous faudra un aperçu général
sur la position qu’il tient dans l’évangile, et quelques mots sur la dernière parabole. 

Nous  avons vu  le  Seigneur  prononcer  sur  le  peuple  juif  un  jugement  qui  s’étend
jusqu’au dernier temps, en rompant, en tant que venu en chair, toutes Ses relations avec
lui. Les chefs du peuple avaient blasphémé contre le Saint Esprit et amené ce jugement sur
le système tout entier, bien que la patience de Dieu cherchât encore tous ceux qui avaient
des oreilles pour écouter. Le Seigneur ne cherchait plus de fruit dans Sa vigne. Il n’y avait
que du verjus après tous Ses soins. Tel était  réellement l’homme, car Israël n’était  que
l’homme placé sous la loi avec tous les avantages que Dieu pouvait lui prodiguer. Dans
l’épreuve à laquelle l’homme avait été assujetti, deux choses avaient été démontrées : qu’il
ne pouvait pas atteindre à la justice selon la loi, et qu’il ne voulait pas recevoir Dieu venu
en  grâce,  manifesté  dans  l’humanité  pour  gagner  l’homme,  et  exerçant  une  puissance
suffisante pour guérir tous les maux auxquels l’homme avait été assujetti par le péché. 

Il sort donc de la maison, signe, je n’en doute pas, de ce changement immense dans
les voies de Dieu, et s’assied dans une nacelle, sur la mer, et se présente comme un semeur,
c’est-à-dire comme ne cherchant plus de fruit, mais apportant avec Lui, dans ce monde, ce
qui devait en produire. Le Seigneur ne va pas plus loin que la parole du royaume. Les
versets 10-17 constatent le jugement du peuple selon la prophétie d’Ésaïe dont le Seigneur,
dans Sa patience, avait si longtemps différé l’accomplissement, et la séparation d’un résidu
reconnu du Seigneur, résidu dont les oreilles et les yeux étaient ouverts par la grâce. 



Il est bon de rappeler qu’il y a sept paraboles : la première n’est pas une similitude du
royaume, les autres le sont. De celles-ci, les trois premières nous présentent la forme que
prendrait le royaume dans le monde ; les trois dernières, les pensées de Dieu en établissant
de cette manière le  royaume, et puis le résultat  de tout à la fin du siècle.  La première
s’occupe des individus et de l’effet visible de la Parole. Il n’est pas question de l’œuvre du
Saint Esprit, ce qui se trouve enseigné ailleurs, sans doute, mais ici c’est l’œuvre extérieure
de Christ en semant et dans l’effet, la conséquence, en tant que manifestés sur la terre.
Nous avons bien la parole du royaume, mais ni le royaume, ni la fin du siècle. Christ sème,
et voilà le résultat dans ce monde, dans l’homme sur la terre : la semence produit du fruit
dans un cas sur quatre. Dans le premier la semence ne pénètre pas du tout, Satan l’ôte
aussitôt qu’elle est semée : c’est la légèreté du cœur, son indifférence qui ne reçoit rien, la
parole n’est  pas comprise,  le  cœur est occupé d’autre  chose.  Toutefois  c’est  une parole
adaptée à l’homme et semée dans son cœur. Dans le second cas, au contraire, le cœur est
gagné quant à ses sentiments un moment, mais la conscience n’est pas atteinte, il n’y a pas
de racine : la doctrine a été reçue pour la joie qu’apporte le message, et quand la parole
apportait les souffrances à la place de la joie, le cœur n’en voulait plus. Il n’y avait pas un
vrai besoin. Le Saint Esprit produit toujours des besoins. Ce n’était pas comme les apôtres :
« Seigneur, à qui irions-nous ? » [Jean 6, 68]. Dans le troisième cas, le monde a étouffé le bon
grain. Hélas ! il n’y a pas besoin de l’expliquer, cela se voit tous les jours. C’est une chose
pourtant  plus  subtile ;  le  monde,  les  affaires  n’ont  pas  l’air  mauvais  comme  le  péché
grossier, mais la parole est étouffée et ne produit rien. 

Le danger et la tendance de ces choses se trouvent chez le chrétien. Selon la mesure
dans laquelle le monde exerce de l’empire sur lui, sa vie en souffre. Il n’est pas mort, soit ;
mais il  dort,  il  ne comprend pas les choses spirituelles,  ne les voit pas, n’en jouit pas ;
malheureux  en  présence  des  chrétiens  spirituels,  il  ne  jouit  pas  des  choses  dont  ils
jouissent  et  souffre  même des  reproches  de sa  conscience ;  et  s’il  va avec le  monde,  il
souffre aussi en y réfléchissant ; sa conscience lui reproche son manque de fidélité ; comme
un malade qui souffre, il n’est pas mort, autrement il ne souffrirait pas, mais c’est un triste
moyen de  savoir  que  la  vie  y  est.  Dans  le  quatrième  cas,  la  parole  est  comprise ;  elle
pénètre, croît, et produit du fruit à des degrés différents en différentes personnes. Dans le
premier cas, il est dit que la parole n’était point comprise, dans ce cas-ci il est dit qu’elle est
comprise, dans les autres cas ce point n’est pas touché. Dans le premier cas, on voyait que
rien n’avait pénétré. Dans les deux suivants, il y en avait l’apparence ;  mais il n’en était
rien.  La  plante  périt  sans  fruit.  Dans  le  dernier  cas,  la  semence  se  développe  dans
l’intérieur du cœur et le fruit est produit : précieux effet selon la nature de ce qui a été
semé, fruit pour Celui qui a semé la semence et pour celui qui l’a reçue ! Il n’y a pas de
jugement, mais les faits patents constatés par le Seigneur, en contraste avec Sa vigne et Son
figuier où Il cherchait du fruit, et en contraste aussi avec le royaume ou état de choses dans
le monde, et leur résultat dans le jugement à la fin. 

La  première  des  paraboles  suivantes  montre  l’effet  des  semailles  dans  le  monde
jusqu’à la fin du siècle,  mais ne comprend pas l’exécution du jugement ;  cela se trouve,
ainsi que la manifestation de la gloire, dans l’explication faite aux disciples dans la maison.
On doit remarquer que dans la parabole du semeur, celui-ci n’est pas nommé ; c’est l’effet
de la parole dans le cœur de l’homme, qui que ce soit qui l’ait semée. Ici, par contre, nous
avons une similitude du royaume, et celui qui sème prend le caractère, non pas de Christ,
nous avons vu Son œuvre terminée dans Son rejet, le Christ cherchant du fruit était venu



pour être  reçu en Israël,  mais  celui  de Fils  de l’homme ;  Celui  qui  sème est  le  Fils  de
l’homme  et  le  champ  est  le  monde ;  mais  j’anticipe.  Nous  avons  toujours  le  caractère
général de l’œuvre que le Seigneur faisait : Il semait ; mais non le résultat personnel dans
l’individu, mais le résultat public dans le monde. Il a semé de bonne semence dans Son
champ,  mais  la  responsabilité  de l’homme est  en question dans le  résultat  produit ;  et
pendant qu’ils dormaient, l’Ennemi est venu et a semé de l’ivraie. Cela n’empêchait pas que
le bon grain ne fût pour le grenier, mais gâtait l’ensemble de la récolte dans le champ, et le
mal qui avait été fait était sans remède. Il est défendu aux serviteurs d’arracher l’ivraie de
peur d’arracher le bon grain avec, ce qui est bien arrivé quand on a voulu le faire ; les deux
devaient croître ensemble jusqu’à la moisson. Le royaume des cieux présentait  dans ce
monde une récolte gâtée, fruit, d’une part, de l’œuvre du Seigneur, de l’autre, de l’œuvre de
l’Ennemi. Or, dans la parabole, nous avons seulement ce qui arrive dans le royaume avant
la manifestation du roi et l’exécution du jugement par Lui. Quand Lui sera manifesté, et
que  le  jugement  public  sera  là,  il  n’y  aura  plus  de  parabole,  le  mystère  de  Dieu  sera
terminé. Dans les paraboles nous avons les mystères, ce qui exige une révélation pour le
savoir ; l’exécution du jugement est en soi la révélation la plus éclatante. Dans la parabole
nous avons donc à la fin,  en général  le  temps de la moisson, et  l’ivraie est  rassemblée
premièrement en faisceaux pour être brûlée. L’ivraie est là en faisceaux sur le champ de ce
monde et le bon grain est caché dans le Seigneur. 

Ensuite,  avant  d’expliquer  la  parabole  de  l’ivraie,  le  Seigneur  donne  deux  autres
similitudes  du  royaume ;  et  souvenons-nous  qu’il  s’agit  ici  du  royaume.  Il  est  bon  de
remarquer  ici  que le  mot similitude  n’est  pas  le  même dans  ces  paraboles  et  celle  du
semeur. Ici, c’est seulement le caractère que prendra le royaume ; il est semblable à… etc.
Dans la parabole du semeur, il est devenu, a été fait semblable. C’est un caractère qu’il a
pris dans les circonstances actuelles, vu le rejet du roi. Il vaut la peine aussi de remarquer
dans  ces  paraboles  celles  dans  lesquelles  la  chose  en  elle-même  est  le  sujet  de
comparaison, et celles où c’est l’individu ou ceux qui forment la partie essentielle de la
parabole. Le royaume même est semblable à un petit grain de moutarde devenant un grand
arbre,  symbole  dans  l’Ancien  Testament  d’une  chose  élevée  dans  ce  monde,  d’une
puissance politique. Nous savons bien que cela est arrivé ;  — que les oiseaux se nichent
dans ses branches signifie la protection qu’il accorde (comp. Dan. 4, 12). C’est l’apparence
publique du système chrétien telle qu’elle a été pendant des siècles. Ici point de jugement.
Ensuite vient la parabole du levain.  La similitude est le levain.  La femme n’est pas un
semeur. Ce n’est pas le Seigneur qui sème ce qui est désigné comme bonne semence, ce
n’est pas un grand arbre dans le monde : c’est une doctrine qui s’insinue partout en de
certaines limites et forme la pâte entière selon sa propre nature ; le tout est levé, c’est la
chrétienté ; mais, ni dans l’une, ni dans l’autre de ces deux paraboles nous n’arrivons au
jugement.  C’est  le  royaume  tel  qu’il  est  quand  le  grain  de  moutarde  ou  le  levain  a
pleinement agi et produit son effet. Il est vrai que le levain est toujours employé dans un
sens mauvais, mais je ne pense pas que ce soit le but de la parabole, mais la doctrine qui
forme tout dans une seule pâte, là où elle pénètre. Si c’était purement le mal comme mal,
nous aurions eu quelque exception. Ceci est noté dans l’ivraie, mais d’un autre côté. Ce
n’est pas le bien qui est semé, ni le Seigneur qui sème ; de sorte que l’idée du bien positif
est soigneusement évitée, ainsi que de celui qui le fait. Il ne s’agit pas de la Parole de Dieu,
mais du fait de la profession générale du christianisme et dans une forme où aucune idée
du bien n’est présentée ; car certes le levain n’est pas, dans la Parole, une image du bien. La



parabole n’est pas davantage la description d’un individu : il n’est guère besoin de discuter
ce point, parce qu’il est une similitude du royaume des cieux et en aucun cas, un individu
n’est  le  royaume des  cieux.  Au reste,  le  résultat  dans  un individu n’est  pas  ce  qui  est
dépeint ici. 

Voilà donc les trois descriptions du royaume sur la terre pendant l’absence du roi, tel
que ce royaume s’est présenté aux yeux de tous : un mélange de bons et de mauvais ; la
récolte  était  ainsi  gâtée  comme un tout ;  — ensuite  une  grande  puissance  humaine  et
politique  sur  la  terre,  et  une  profession  générale  de  doctrine,  sans  question  de  l’état
individuel  de  qui  que  ce  soit.  Ensuite  le  bon  grain  est  caché  dans  le  grenier,  et  la
providence prépare la semence de l’ennemi pour être brûlée en les associant ensemble en
faisceaux  sur  la  terre.  Ensuite  le  Seigneur  entre  dans  la  maison ;  et  là,  parlant  à  Ses
disciples seuls, Il entre davantage dans les principes intérieurs du royaume dont Il parle,
communiquant non l’effet dans le monde, mais les pensées de Dieu, le grand résultat qui
expliquera tout dans le jugement et la gloire manifestée sur la terre, et le but réel de ce qu’a
fait le Seigneur ainsi que l’action de ceux qui entrent avec intelligence dans Ses vues. 

Premièrement, Il explique la parabole de l’ivraie. Nous avons déjà parlé des traits
principaux, mais le Seigneur ajoute ici ce qui concerne la manifestation du résultat dans ce
monde.  Dans  la  parabole  nous  avons  laissé  le  froment  dans  le  grenier  et  l’ivraie  en
faisceaux sur le champ, les méchants rassemblés par les anges, soit par la providence de
Dieu.  Mais  ici  paraît  sur  la  scène  le  Fils  de  l’homme  pour  ôter  tout  scandale  de  Son
royaume (ce qu’Il fait) et Il jette ces méchants dans une fournaise de feu où il y a des pleurs
et des grincements de dents. C’est le jugement exécuté ; les serviteurs devaient les laisser
croître ; puis, ensuite du jugement, les justes luisent dans le royaume comme le soleil — en
effet comme Jésus Lui-même. C’est le résultat, et ainsi l’explication divine de ce qui était
un mystère auparavant, car le jugement manifeste ce que la foi discerne. Remarquez que
tout ce qui est révélé est dans le monde, premièrement le royaume, avant puis après le
jugement. Le fait est constaté que le grain est caché, mais rien n’est dit du grenier, ni de
l’état du grain quand il est là. 

Dans les paraboles qui suivent, nous avons, comme il a été dit, les pensées de Dieu, le
but du Seigneur dans le royaume, mais encore ces pensées, sans parler d’un résultat en
jugement, ainsi que nous avons vu dans celle du grain de moutarde et celle du levain. La
première nous fait voir le royaume comme la découverte d’un trésor auparavant inconnu,
caché dans un champ, et celui qui l’a trouvé renonce à tout ce qu’il a pour l’avoir et pour
cela achète le champ. C’est ce que Christ a fait. Tout ce qu’Il avait comme Messie sur la
terre,  Il  l’a  laissé  pour  avoir  le  trésor  de  Son  peuple,  en  prenant  le  champ  où  ils  se
trouvaient, la terre, pour les avoir. Ils étaient cachés dans ce monde ; mais Christ savait ce
qui en était, enseigné du Père, comme homme sur la terre, et a tout quitté jusqu’à Sa vie
pour nous avoir. Si, de fait, nous renonçons à tout pour avoir Christ, toutefois il ne s’agit
pas d’un individu, on l’oublie trop, mais du royaume ; et de plus nous n’achetons aucun
champ pour l’avoir. 

Le second cas est un peu différent. Il ne s’agit pas d’une découverte. Le marchand
cherchait de belles perles. Il savait ce qu’il en était d’une belle perle, il savait les apprécier,
il en fallait de belles. Or, Christ a trouvé dans l’Église l’objet de Ses recherches sans tâche
ou ride, ou aucune chose semblable  [Éph. 5, 27] : je ne pense pas à l’Église corps, ni à un
système, mais à sa beauté morale. Le marchand avait le goût de ce qui était beau en fait de



perles, Christ de ce qui était beau aux yeux de Dieu, et pour l’avoir, Il a quitté Sa gloire
messianique et Sa vie. Quel bonheur que de penser qu’Il satisfait à Son cœur en nous, et
que la  perfection  de beauté  aux  yeux de  Dieu est  chose  effectuée !  Sion est  appelée  la
perfection de beauté, mais là c’était terrestre ;  ici  céleste et réellement selon le cœur de
Dieu. 

La dernière parabole demande l’attention la plus sérieuse. Pour ma part, je ne doute
pas qu’elle s’applique particulièrement à ces jours-ci. Le filet de l’évangile est jeté dans la
mer des peuples, et rassemble des poissons de toutes les espèces. L’effet de l’évangile n’est
pas  que  tous  les  poissons  entrent  dans  son  giron,  mais  qu’une  quantité  de  toutes  les
espèces bonnes et mauvaises soit rassemblée dans le filet. C’est le résultat. Puis ceux qui
ont tiré le filet se mettent là, sur le rivage, et s’occupent de ce qu’ils ont à cœur, du but pour
lequel ils ont tiré le filet : avoir de bons poissons ; et ils choisissent les bons, les séparent
d’avec les mauvais,  et les mettent à part dans les vaisseaux, rejetant les mauvais et les
laissant là. Ce sont les pêcheurs qui font cela, et ils s’occupent des bons. C’est-à-dire, quand
le christianisme a rassemblé comme il l’a fait une certaine masse de gens, qui tous ont
place ensemble dans le filet de la chrétienté,  à la fin des jours, les serviteurs du Christ
s’occupent de la masse et recueillent les bons dans des vaisseaux. Ce sont des serviteurs de
Christ et qui ont de l’intelligence, et savent les distinguer, savent ce qu’ils veulent. Quand le
jugement public  arrivera,  ce sera l’inverse. Les anges,  ministres de la providence et du
gouvernement de  Dieu,  prennent,  non les  bons,  mais  les  méchants  sur  la  terre,  et  les
jettent  dans  le  feu.  Ils  ne  s’occupent  que  des  mauvais,  tandis  que  les  pêcheurs  ne
s’occupent que des bons. Le principe, je le crois, s’applique toujours quand l’évangile dans
un endroit a rassemblé beaucoup de personnes : le but du Seigneur est de mettre les siens
ensemble,  en  des  compagnies  à  part,  mais  la  parabole  semble  parler  directement  du
résultat de l’opération de l’évangile en rassemblant beaucoup de gens comme ayant part au
nom  chrétien ;  alors  comme  seconde  opération,  sur  le  rivage,  on  fait  le  triage  et  l’on
s’occupe à mettre les bons à part.  L’exécution du jugement est autre chose. Dans cette
parabole  comme dans les  deux précédentes,  nous trouvons le  discernement spirituel  à
l’égard du but de Dieu. Dans la seconde cela caractérise l’action du marchand ;  dans la
première et la troisième le champ est acheté, le filet rempli ;  mais dans les deux cas, le
trésor et les bons poissons sont distingués de ce qui est pris extérieurement et gouvernent
l’action soit du marchand soit des pêcheurs. 

Il est à remarquer que quatre de ces similitudes ne parlent pas du jugement, mais de
l’apparence  extérieure  ou du but  de Dieu dans le  royaume,  et  du résultat  soit  dans le
monde, soit auprès de Dieu. Le grand arbre et le levain, voilà le résultat dans le monde ; le
trésor et la perle, voilà ce qui est acquis pour Dieu. Dans la première et la dernière nous
avons le jugement, mais la différence est sensible. Dans la première, et c’était naturel, on
voit le Seigneur commencer l’œuvre, et Il la fait, cela va sans dire, sans mélange de mal, le
bon grain est tout bon. L’ennemi fait une œuvre distincte, ne peut autrement. Il y a une
récolte ; mais la Parole a produit des plantes individuelles ; le mélange se trouve dans la
récolte : mais il y a deux œuvres distinctes et les deux choses restent telles quelles jusqu’à
la fin, et la préparation du jugement est l’action de Dieu dans le monde, et Il s’occupe
premièrement des méchants pour les préparer pour le jugement ; les hommes n’agissent
pas, il leur est défendu d’agir. Ce qui est produit est l’effet de l’action du Seigneur et de
l’ennemi. Les serviteurs dormaient, voilà tout. Froment et ivraie étaient toujours froment
et ivraie et fruit d’une œuvre distincte. Dans le filet le mélange était le résultat du travail de



l’homme, le genre de poissons distincts sans doute, mais tous rassemblés dans le filet par
un seul travail, et cela de la part des hommes, des pêcheurs. — Ce n’est pas ici une œuvre
de l’ennemi, mais l’œuvre imparfaite de l’homme. — Ce n’est que le fait cependant qui est
constaté ; le filet est plein, puis tiré sur le rivage, et ceux qui ont l’intelligence de ce que
c’est  qu’un bon poisson,  ceux dont  le  but  (et  c’est  le  but de Dieu) est  d’avoir  de bons
poissons, en font le triage et mettent les bons dans les vaisseaux. L’explication, comme
précédemment,  est  le  jugement  qui  montre  publiquement  ce  qui  était  vrai  et  compris
spirituellement précédemment. Mais les anges ne s’occupent que des mauvais.  Dans la
première parabole, il s’agit d’arracher de ce monde les mauvais, ce qui n’était pas permis
aux serviteurs. Dans la dernière, il s’agit de mettre les bons ensemble dans les vaisseaux, ce
qui était leur œuvre intelligente. Il ne faut pas oublier que les derniers temps étaient déjà
venus du temps des apôtres. 

Les relations immédiates et pour le temps d’alors, du Seigneur avec les Juifs, étaient,
ainsi que nous l’avons vu, terminées, et le royaume des cieux, dans la forme qu’il devait
prendre par suite de Son rejet, annoncé. Il ne cherchait plus de fruit sur Sa vigne, mais
semait pour en avoir par la Parole. Mais Jésus continuait à s’occuper du peuple, montrant
ce qu’Il était, et hélas ! ce qu’ils étaient eux-mêmes, et ce qui devait remplacer Ses relations
avec les Juifs, telles qu’elles auraient été, s’Il avait été reçu. — Les chapitres 14 et 16 nous
montrent ce qu’Il était alors pour les Juifs, et ce que le résidu deviendrait par Son absence
de ce peuple et  le  renvoi  ou la mise de côté de celui-ci,  et  le  chapitre  15 ce qu’Il  était
divinement pour lui, lors même que le peuple fût méchant et rejeté ; seulement étant cela
par ce qu’Il était Dieu et que Ses conseils ne pouvaient changer. Cette grâce s’étend aux
Gentils  qui  n’avaient  aucun droit  aux  promesses,  bien qu’Il  ne  lâche  pas  Ses  relations
positives avec Israël ; car les dons et l’appel de Dieu sont sans repentance  [Rom. 11, 29]. Mais
il nous faut souvenir que, dans ce déploiement des voies de Dieu, la grâce du Seigneur, la
grâce divine et personnelle se manifeste de la manière la plus touchante et instructive, et
des leçons pratiques pour nous ressortent continuellement de ce qui se passe. 

Le rejet du témoignage de Dieu commence à se réaliser dans les faits. Jean-Baptiste
est mis à mort par Hérode, à l’instigation de sa femme. Le Seigneur, touché et sensible à la
violence faite à Son fidèle serviteur, se retire dans le désert : Élie, comme il est dit ailleurs,
était venu et ils lui ont fait ce qu’ils ont voulu  [17, 12], et le Fils de l’homme devait aussi
souffrir de leur part. Cet acte de cruauté n’était pas seulement la mort du fidèle prédicateur
du Seigneur, mais il partait du cœur du fidèle témoin de l’état du peuple. Mais quelque
douloureux  que  fussent  Ses  sentiments  comme  venu  au  milieu  d’eux,  ce  divin  amour
s’élève au-dessus de tout, au-dessus des peines du Fils de l’homme. La multitude entend
qu’Il s’est retiré dans le désert et y accourt. — Sortant de Sa retraite, Il voit la foule, et, ému
de compassion, Il les guérit. Sa bonté ne se lassait pas devant l’iniquité de l’homme qui se
hâtait maintenant de s’accomplir. Le soir étant venu, la multitude était là, n’ayant rien à
manger.  Les  disciples  sentent  l’inconvénient  de  cette  position  et  veulent  les  renvoyer,
ressource toute naturelle de l’homme. Mais Dieu était en Israël et voulait de plus que Ses
disciples, après tant de preuves, eussent la conscience de la puissance qui était là. Mais leur
cœur n’avait d’autre ressource que ce qui était visible à l’homme, et selon la mesure de
l’homme. Donnez-leur, vous, dit le Sauveur, à manger, et moi, je leur donnerai ; mais eux,
au lieu de la foi en Dieu, dans la puissance divine du Sauveur, avaient cinq pains et deux
poissons.  Quelle  différence  entre  la  foi  et  la  chair !  Dieu  qui  peut  tout,  et  les  pauvres
ressources qui sont sous nos mains ! Mais la chair ne voit pas plus loin. Les disciples ne



pouvaient pas se servir de la puissance qui était là ; hélas ! ils n’y pensaient pas. Mais ici le
Seigneur manifestait qu’Il était au milieu du mal, non se mettant en relation avec Israël, si
Israël le voulait, mais se montrant au-dessus d’Israël le Jéhovah qui bénissait Son peuple,
selon Son cœur. Ce n’était qu’un témoignage de cette grâce, mais c’était à cette grâce que le
témoignage était rendu. Au psaume 132, il est dit des temps où l’Éternel se lèvera et se
souviendra de David et agira en grâce selon Son cœur : « Il rassasiera de pain ses pauvres »,
et Il le fait, témoignage inutile pour Israël et même, sauf la grâce, pour les disciples, mais
non pour Sa gloire. — Le Christ rejeté est Jéhovah, le Sauveur de Son peuple et malgré
tout. Le prélude à Son rejet et à Sa mort Le conduit à la preuve de Sa grâce divine et toute-
puissante qui est au-dessus du mal et de l’incrédulité, même des siens. Mais il n’en est pas
moins vrai que ce n’est qu’un témoignage et que les choses poursuivent leur cours, et c’est
ce qui est intimé ici dans les faits. Il envoie Ses disciples traverser la mer seuls, renvoie le
peuple et monte en haut pour prier : tableau en peu de traits, mais vivant, de tout ce qui est
arrivé.  Le peuple juif  est  renvoyé,  Christ  est  en haut et  les  siens sur la  mer.  Toutefois
comme nous l’avons déjà vu partout dans cet évangile,  les Juifs ou les disciples comme
résidu sont au premier plan. Je ne doute nullement même que le nombre des corbeilles de
débris, quelque léger que soit l’indice, ne se rapporte à la pleine bénédiction des derniers
jours dans le règne. C’est le nombre consacré à cela, douze tribus, douze apôtres, douze
trônes pour eux jugeant les douze tribus, douze étoiles sur la femme. — C’est l’idée de la
perfection du gouvernement de Dieu dans l’homme. C’est pourquoi cela se trouve aussi
dans la Jérusalem céleste. Mais venons-en aux faits plus formels de cette histoire. 

Le Seigneur fait monter Ses disciples dans une nacelle sans Lui,  puis Il renvoie la
multitude des Juifs qui avait joui de Sa présence. — Ce ne sont pas ici les jugements sur le
peuple, mais Il disparaît pour ainsi dire. Ceux qui sont au Seigneur, le petit résidu, sont
ailleurs exposés au tourment de l’orage, sans avoir le Sauveur avec eux personnellement
présent, Lui est en haut seul. — Voilà la position. Mais quelques autres faits s’introduisent.
Le Seigneur les rejoint, maître de tous les éléments qui les exercent sur le chemin. L’eau et
les vagues sont le chemin de Ses pieds et aussitôt qu’Il les rejoint tout est calme, et ceux de
la nacelle le reconnaissent comme Fils de Dieu, le monde aussi.  Génésareth qui L’avait
rejeté Le reçoit maintenant avec joie et ses plaies sont guéries comme le résidu d’Israël
avait trouvé la paix. 

Nous n’avons pas encore parlé d’un autre fait. Pierre sort de la barque pour aller vers
Jésus  avant  qu’Il  eût  rejoint  les  disciples ;  Il  marche  sur  l’eau  quand  Pierre  va  à  Sa
rencontre. Cette partie de l’histoire nous présente, je ne doute pas, la position chrétienne
en dehors du judaïsme. Jésus n’a pas rejoint Ses disciples qu’Il avait fait monter dans la
barque, quand Il s’est séparé d’eux. Christ seul est la force et le motif : « Si c’est toi ». Il faut
marcher où il n’y a rien, comme Christ y a marché. La tourmente des vagues fait manquer
de foi à Pierre ; mais la grâce et la puissance du Sauveur sont là pour les autres comme
pour Lui-même. Il étend Sa main et soutient Son pauvre serviteur. C’est ce qu’Il a fait afin
que nous marchions comme Il a marché, où il n’y a aucun soutien que Lui-même. Une fois
que Christ est  revenu à Ses disciples,  tout est  paix et  le voyage est fini.  Mais il  y a de
précieuses instructions personnelles ici. 

Le chrétien a à marcher sur l’eau, marcher par la foi, marcher comme Jésus a marché,
là où il n’y a aucun sentier que la puissance divine, et là où l’homme ne peut pas marcher,
est totalement incapable de le faire. Y marcher est le fruit de la puissance de Christ et de la
foi dans le chrétien. Mais ce n’est pas tout. Il faut avoir l’œil fixé sur le Seigneur, sans cela



on s’enfonce. Pierre a regardé à la mer agitée et s’est enfoncé. Christ étant hors de sa vue,
c’était une comparaison faite entre les difficultés et lui-même : pas possible de marcher. Il
avait  raison,  mais  la  puissance  divine  était  entièrement  oubliée.  Ainsi  Israël  avec  les
espions. Les villes sont murées jusqu’au ciel, les Anakim sont là, « nous étions comme des
sauterelles » [Nomb. 13, 34]. C’était oublier Dieu ; Lui était-Il comme une sauterelle devant les
Anakim ? Et que faisaient des murs jusqu’au ciel ? Ils tombaient quand on sonnait avec une
corne de bélier. — Non, il s’agit de regarder vers Dieu dans le chemin de Sa volonté et c’est
ce que Josué et Caleb ont dit : Si l’Éternel prend Son bon plaisir en nous, nous sommes
bien capables [Nomb. 13, 31], disent-ils. — Pierre avait dit : « Si c’est toi », mais alors il aurait
toujours dû regarder vers Lui. Et voyez comment l’incrédulité est insensée ; il a vu la mer
agitée, et si elle avait été calme ? La raison de la différence n’était pas là, mais s’il regardait
à Jésus ou non. Si l’on regarde à Lui, tout est possible et tout réussit, parce qu’Il peut tout
et veut tout dans Sa grâce, toute bénédiction, tout le fruit de la foi. Grâces à Dieu, Il est là
pour nous soutenir, quand même notre foi nous fait défaut. Si Jésus est l’objet qui nous fait
marcher sur l’eau, Jésus est la force pour y marcher et il faut tenir l’œil fixé sur Lui. Si sa
puissance est là, l’orage ne fait rien. Si elle n’y est pas, on s’enfonce dans le calme comme
dans l’orage. On marche en tout cas par la foi, et il nous faut toujours Jésus, et avec Lui
nous pouvons tout. L’orage et le calme sont la même chose. 

Au chapitre 15 la grande controverse avec le peuple, controverse au fond avec le cœur
de l’homme, est continuée,  mais sur le terrain moral ;  toujours au milieu d’Israël,  mais
pleine d’instruction pour tous les siècles.  Ce sont les ordonnances en contraste  avec la
moralité voulue de Dieu qui est immuable dans ce sens qu’elle se rapporte aux relations
dans  lesquelles  l’homme se  trouve  placé  soit  avec  Dieu,  soit  avec  les  hommes,  et  qui
consiste dans le maintien, dans sa marche, de ce qui convient à ces relations. Une fois que
Dieu a formé ces relations, soit de Sa créature avec Lui-même, soit de Ses créatures entre
elles, les devoirs existent d’eux-mêmes, ne sont que l’expression pratique de la relation,
comme  un  vrai  culte  rendu  à  Dieu,  soit  piété  et  obéissance  filiales  avec  toute  autre
conséquence  de  ces  relations.  Or  le  cœur  corrompu de  l’homme aime  trop  sa  volonté
propre et la satisfaction de ses convoitises pour accomplir ses devoirs ; et des formes de
piété qui nourrissent son amour-propre lui plaisent plus que les devoirs et le laissent libre
de suivre ses convoitises ; ni Dieu ni Son caractère ne sont vraiment connus. Dieu n’est pas
honoré du cœur et le cœur n’est pas purifié. Se laver les mains vaut mieux pour un homme
tel qu’un cœur pur, ou que s’approcher réellement de Dieu. Le Seigneur touche du doigt
cette plaie morale, en montrant en même temps que le culte de ces hypocrites n’était rien
moins qu’accepté de Dieu ; que les commandements des hommes ne faisaient que mettre
Dieu de côté et exalter l’homme au détriment de la gloire divine. Les commandements de
Dieu étaient annulés, Son culte envahi par la fausse autorité des hommes, et rendu en vain
par  ceux  mêmes  qui  étaient  entraînés  dans  ce  courant  (car  le  cœur  de  l’homme  est
facilement subjugué par de telles prétentions à la piété) et l’homme remplaçait Dieu en ce
qui  agissait  sur  le  cœur.  Le  Seigneur  prend  soin  de  protester  ouvertement  contre  les
principes mêmes qui conduisaient à cette hypocrisie, en s’adressant à la foule qu’Il appelait
vers Lui. Il n’y a rien que le Seigneur déteste plus que la religion humaine, les traditions
des hommes. Rien n’exclut Dieu davantage en abusant de Son nom et assujettissant ainsi
les consciences qui ne Le connaissent pas vraiment. Rien toutefois de plus simple : ce qui
vient du cœur, voilà ce qui souille l’homme. Mais on voit comment le cœur de l’homme est
influencé par ces choses et comment les simples subissent, par ce moyen, l’influence des



hypocrites  et  de  toute  la  classe  des  docteurs  religieux.  Les  pharisiens  en  étaient
scandalisés, disaient les disciples. Pas étonnant. Avoir une conscience devant Dieu selon Sa
Parole et dans la lumière de Dieu pour elle-même gâtait toute leur affaire. Mais par amour
pour nous, par la nécessité du vrai et du bon, c’est ce qu’il faut. Or, au point où nous en
sommes dans l’histoire du Sauveur, il ne s’agissait plus de tenir compte de ces docteurs
faux ; ce n’étaient pas des plantes que le Père céleste du Seigneur avaient plantées. Elles
seraient déracinées. Il fallait les laisser : solennelle pensée à l’égard du peuple et encore
pour  la  chrétienté !  C’étaient  des  aveugles  conducteurs  d’aveugles ;  tous  les  deux
tomberaient dans le fossé. Pour les disciples, la réponse du Seigneur va plus loin, tout en
faisant remarquer le manque d’intelligence de l’apôtre car, en effet, le principe est évident.
Mais alors quel tableau du cœur de l’homme ! suivi, grâce à Dieu, par celui du cœur de Dieu
et de Ses voies en grâce. Ce qui sortait du cœur souillait l’homme. C’est tout simple. Mais
qu’est-ce qui en sortait ? Mauvaises pensées, meurtres, puis une terrible liste de ces noirs
produits du cœur déchu et corrompu. Mais le Seigneur ne peut-Il pas relever un peu ce
sombre tableau par des traits de lumière qui se trouvent dans ces cœurs ? Il ne s’en trouve
pas.  Il  laisse  le  cœur  de  l’homme  ainsi  caractérisé.  Il  ne  manquait  pas  de  bonté.  Il
connaissait le cœur, savait ce qui en était de l’homme, mais au-delà de cette liste, Il se tait.
Ce n’est pas dire qu’il n’y ait pas de traits aimables dans le cœur naturel ; cela se trouve,
même dans les animaux ; mais moralement, voilà ce qui sort du cœur, les fruits de la racine
du  péché  qui  s’y  trouve ;  restreints,  arrêtés,  modifiés,  mais  les  fruits  que  le  cœur  de
l’homme produit, là où il lui est permis de suivre ses penchants. 

Ainsi le Seigneur passe des usages hypocrites employés par l’homme pour couvrir ce
qu’il est et se donner un caractère religieux (quand même les vérités qu’on professe soient
divines, et le système dans son origine émané de Dieu), Il passe des traditions humaines et
du vain culte d’ordonnance humaine, au cœur qu’on cherche à couvrir, et le met à nu. Nous
apprenons ce qui en est de ce cœur, comme Dieu le voit en ceux qui ne sont pas des plantes
plantées par le Père. Et leur religion qui le cachait — qu’est-ce qu’elle était ? — L’hypocrisie
de plus, et Dieu mis de côté par les ordonnances humaines. Voilà dans un peuple que Dieu
avait rapproché de Lui-même, et dans une religion qu’Il avait établie Lui-même, Dieu mis
de côté pour introduire l’homme, ses saintes traditions et ses commandements avec ses
mains lavées à la place du cœur, puis ce que le cœur naturel est dans ses fruits devant Dieu.

Maintenant, le Seigneur passe de la manière la plus frappante à ce qui est en dehors
de toutes les promesses, à une race maudite selon les promesses faites au peuple de Dieu, à
l’endroit  que  le  Seigneur  cite  comme  modèle  d’endurcissement,  et  montre,  tout  en
reconnaissant les dispensations de Dieu envers Son peuple, et Sa fidélité en lui envoyant le
Christ, ce qui en est d’un cœur poussé par ses besoins et par la foi qui va droit au cœur de
Dieu, et ce que c’est que ce cœur divin pour les besoins que cette foi Lui apporte, ce qu’il est
en soi en dehors des règles des économies. Le Seigneur s’en va du côté de Tyr et de Sidon.
Une femme cananéenne se rend auprès de Lui. Sa fille était tourmentée d’un démon. Elle
reconnaît le Seigneur comme héritier des promesses en Israël, comme fils de David. C’était
bien la foi quant à Sa personne. Mais quelle part avait une Cananéenne avec les promesses
faites en Israël  ou aux bénédictions qui lui était  accordées comme peuple de Dieu ? Le
Seigneur ne lui  répond pas. Des leçons plus profondes doivent être données de ce que
l’homme est, mais de ce que Dieu est aussi. 

Les  disciples  auraient  voulu  que  le  Seigneur  fît  ce  qu’elle  demandait  pour  s’en
débarrasser,  mais le  Seigneur garde Sa place de fils  de David.  Il  est  envoyé aux brebis



perdues de la maison d’Israël. Les besoins de la pauvre femme s’élèvent au-dessus de sa
reconnaissance formelle de Jésus comme fils de David : « Seigneur, aide-moi ». Les besoins
sont simples, ils se déclarent, mais le Seigneur veut l’éprouver pleinement. « Il ne convient
pas de prendre le pain des enfants et de le donner aux chiens ». Le Seigneur reconnaît les
dispensations de Dieu à l’égard de Son peuple, tout méchant qu’il était, et la femme aussi,
mais des leçons bien autrement profondes se trouvent enseignées. — La pauvre femme —
l’homme en elle trouve sa place. Il est sous la malédiction, sans promesse, n’ayant droit à
rien, ou la puissance du démon. Il faut qu’il se reconnaisse, c’est ce que la femme fait. Elle
est  un chien,  mais  dans  le  besoin.  Son espérance  n’est  pas  dans  quelque  droit  qu’elle
possède, mais dans la bonté gratuite de Dieu. C’est un besoin qui se rencontre avec Dieu
venu en grâce. — Elle reconnaît pleinement ce qu’elle est, un chien, mais elle maintient que
s’il en est ainsi, il y a assez de bonté en Dieu pour des êtres tels. Dieu pourrait-il dire : Non,
il n’y en a pas ? — Christ pouvait-Il se représenter ainsi ? — Impossible. — Par la foi, le
besoin  se  rencontre  à  travers  tous  les  obstacles  de  droits  judaïques  et  d’indignité
personnelle, les reconnaissant bien, mais se plaçant en dehors de tout droit,  en contact
immédiat avec la bonté de Dieu. — Voilà la foi. Elle reconnaît l’état de ruine et de misère
dans lequel nous sommes ; humble et vraie, elle apporte son besoin à Dieu, mais compte
sur ce qu’Il est. Or, Il ne peut pas se renier. Au reste, c’est la clef de tout l’évangile. Jésus
était le Christ, le fils de David, ministre de la circoncision, mais par-derrière, pour ainsi
dire,  Dieu était  là  dans  toute  la  plénitude de  Sa  grâce  et  dépassait  les  étroites  bornes
d’Israël  et  les  promesses  pour  être  Lui-même  en  grâce,  grâce  qui  suffisait  à  tout.  La
malédiction pouvait être là, l’indignité complète, mais si le besoin était là et se plaçait, par
la foi, sur le terrain de la grâce et de la bonté de Dieu, les barrières disparaissaient, et le
besoin et Dieu se rencontraient, et la réponse était selon Sa souveraine bonté, les richesses
de Sa grâce, et selon la foi qui comptait sur cela : — et la fille était guérie, la Cananéenne
heureuse et Dieu en Christ révélé. 

[Écho du témoignage 12 pages 98-130]

Nous  arrivons  à  cette  partie  de  l’évangile  où  d’autres  voies  de  Dieu,  d’autres
manifestations de Son caractère et de Sa gloire, sont substituées au judaïsme. Le royaume
et la forme qu’il prendrait nous ont déjà été révélés au chapitre 13 ; mais, bien que la forme
annoncée dans les paraboles serait nouvelle, le royaume même était déjà en vue depuis le
temps de Jean-Baptiste, quoiqu’il ne pût être établi alors, Jésus étant rejeté, et des desseins
de Dieu bien autrement importants devant s’accomplir par Sa mort. Aussi jusqu’à présent,
quoique  le  jugement  d’Israël  ait  été  clairement  déclaré  et  le  nouvel  état  du  royaume
dépeint dans les paraboles du chapitre 13, la puissance et la patiente grâce du Seigneur ont
été manifestées au milieu du peuple jusqu’à la fin du chapitre 15. Mais à présent tout cela
est terminé, et l’Église et le royaume de gloire prennent la place d’un Messie Emmanuel au
milieu du peuple. L’incrédulité des chefs de la nation est manifestée dans la demande d’un
signe venu du ciel ; assez de signes avaient été donnés. Ce n’était pas de la bonne foi, et le
Seigneur s’en va en les reprenant. Ils savaient assez remarquer les signes du temps qu’il
allait faire, et comment ne pas voir les signes bien plus clairs de l’état d’Israël, précurseurs
du jugement de Dieu ? Ce n’était que de l’hypocrisie. Ils n’auraient que le signe de Jonas, la
mort et la résurrection de Jésus, amenant le jugement, le châtiment épouvantable de la
nation, conséquence naturelle et nécessaire du rejet dédaigneux de leur Messie venu en



grâce. 

Mais les disciples eux-mêmes participent, non à la mauvaise foi, mais au moins au
manque d’intelligence des Juifs.  Leur foi ne comprenait  pas plus que celle  des Juifs la
puissance qui s’était manifestée tous les jours devant leurs yeux. Jésus ne devait trouver
nulle part un cœur qui Le comprît. Cet isolement est un des traits les plus frappants de la
vie ordinaire du Sauveur, homme de douleurs dans ce monde. Le Seigneur introduit ce qui
allait  être substitué au royaume en Israël  par une question destinée à faire ressortir  la
doctrine  de  Sa  personne,  grand  fondement  de  tout  reconnu par  la  foi.  Qui  disent  les
hommes que je suis, moi le Fils de l’homme ? C’est le caractère qu’Il se donne, celui en qui
Dieu essayait l’homme selon Ses propres pensées et selon Ses conseils, héritier de toute la
gloire qui appartenait à l’homme selon le propos arrêté de Dieu, prenant Sa place au milieu
des hommes ici-bas et représentant de la race devant Dieu, race ainsi agréée de Dieu, bien
qu’Il  s’associât  à  toutes  leurs  misères,  véritable  héritier  et  représentant  de  la  race,
seulement parfait devant Dieu. Les psaumes 8 ; 80, 17, et Daniel 7 nous Le représentent
selon les pensées de Dieu dans l’Ancien Testament. Les hommes frappés de Ses miracles et
de  Sa  marche  avaient  leurs  opinions ;  la  foi  par  la  révélation  de  Dieu  reconnaît  Sa
personne. Pierre répondant à la question adressée à tous, proclame cette vérité, fondement
de toute espérance : Tu es le Christ, le Fils du Dieu vivant. Il vaut la peine de dire un mot
sur le caractère du grand apôtre. 

Nous savons quelle a été l’ardeur bouillonnante de l’homme, ardeur qui l’a placé en
des difficultés d’où sa force morale n’a pas suffi pour le tirer,  l’a amené quand Dieu l’a
permis pour son bien à renier son Sauveur et son Maître. En tant que soutenu par la force
humaine, cette ardeur était un piège continuel ; mais sous la main de Dieu, quand la grâce
s’emparait du vase, l’instrument dans la main de Dieu d’une activité des plus bénies. Je
trouve cette différence instructive. L’énergie humaine ne peut pas soutenir les épreuves de
la foi. Elle peut nous introduire dans les circonstances où ces épreuves se trouvent, mais le
ressort de la volonté de l’homme ne peut nous faire triompher. Si la force de Dieu y est on
triomphe de la tentation ; la chair qui nous y a introduits ne peut pas. Mais Dieu peut se
servir du vase qu’Il a formé, et alors la force de Dieu y est pour nous tenir debout, garantis
du mal par Ses armes. Et c’est ce que je désire remarquer ici, que Dieu se sert du vase pour
Sa  gloire ;  tandis  que  quand c’est  le  vase  seul  et  l’énergie  qui  s’y  trouve,  il  manque  à
l’épreuve, et l’énergie dont Dieu se sert comme instrument nous introduit, quand elle agit
elle  seule,  dans  la  tentation  où  elle  ne  peut  pas  nous  faire  triompher.  La  sincérité  et
l’ardeur sont là pour nous faire tomber, parce qu’il y a trop de confiance en soi. Ici c’est
l’ardente confession de ce que le Père Lui-même avait révélé à Pierre. Il y a deux parties
dans cette confession. Jésus est le Christ, c’est ce que les Juifs niaient. Le premier point à
reconnaître en Jésus, Il était Celui qui avait été promis aux pères et à Israël. Mais de plus Il
était de la plénitude de cette divinité éternelle dans laquelle était la puissance de la vie, le
Fils du Dieu vivant. La résurrection en était la preuve là où la mort avait eu lieu. Ainsi, au
commencement de l’épître aux Romains, Il est de la semence de David selon la chair, et
déterminé Fils de Dieu en puissance par la résurrection des morts  [1, 3-4]. Ainsi il n’y avait
pas seulement les promesses de Dieu accomplies dans Sa personne, mais cette personne,
en qui elles étaient accomplies, était Fils de Dieu dans une puissance de vie qui est en Dieu
seul ; pas seulement Fils de Dieu né dans ce monde selon le psaume 2 — Nathanaël avait
reconnu cela — mais Fils du Dieu vivant quant à Sa personne. Jusqu’alors cela n’avait pas
été reconnu. Le Père l’avait révélé à Pierre ; le Père dans le ciel lui avait fait connaître Son



Fils sur la terre. 

Mais le Seigneur aussi montre Son autorité en lui donnant un nom en accord avec la
confession qu’il  venait de faire, avec la vérité qui, en constatant Sa personne divine, Sa
relation avec le Père et cela dans un homme, posait le fondement inébranlable de ce qui
était  plus  que  toutes  les  promesses,  qui  n’avait  jamais  été  promis,  la  chose  nouvelle,
l’Église, « l’Église du Dieu vivant ». Contre cette puissance de vie dans la personne du Fils,
la force de Satan qui avait l’empire de la mort ne saurait prévaloir. Ici ce n’est pas la mort
et la résurrection de Jésus, Son œuvre, et la démonstration de cette puissance de vie qu’Il
était  Fils  de  Dieu en puissance ;  c’est  le  vrai  caractère  de  Sa  personne révélé  à  Simon
Barjonas par le Père. Christ aussi lui dit quelque chose. Comme le Père lui avait révélé le
vrai caractère de Jésus, Jésus aussi, c’est ainsi qu’il faut prendre la phrase, donnait un nom
et une place à Simon. Sa personne comme Fils du Dieu vivant était le fondement de l’Église
appelée  à avoir  sa vraie  place  dans le  ciel.  Car  c’est  dans ce caractère  qu’elle  nous est
présentée ici ; c’est Christ qui bâtit, et jusqu’à aujourd’hui l’édifice n’est pas encore achevé.
Ce n’est pas ici ce dont Paul parle, 1 Corinthiens 3. Il avait, lui, Paul, posé le fondement de
cette  maison-là,  d’autres  apportaient  des  matériaux,  et  chacun  sous  sa  propre
responsabilité, de sorte que du bois, du chaume, du foin, se trouvaient dans l’édifice ; c’est
ce qui  a été bâti  sous la responsabilité  humaine sur la terre.  Ce que nous avons ici  se
retrouve en 1 Pierre 2, 4, 5, où il n’y a pas d’architecte humain, mais des pierres vivantes
viennent et sont bâties en édifice spirituel. Cela se retrouve aussi en Éphésiens 2, 20, 21 ;
c’est Christ qui bâtit une maison spirituelle et la puissance de Satan n’y pouvait rien. C’est
l’assemblée que Christ bâtit pour le ciel et pour l’éternité. 

Mais  il  y  avait  aussi  autre  chose.  Le  Seigneur  maître  de  tout  donne  les  clefs  du
royaume des cieux à Pierre. Il avait autorité de la part de Christ pour l’administration du
royaume sur la terre, et ce qu’il ordonnait ici-bas serait sanctionné. Il n’est pas question,
remarquez-le bien, de clefs de l’Église ; on ne bâtit pas avec des clefs. De plus, bien que
Simon reçoive  le  nom de Pierre,  témoignage  de sa  foi  personnelle  qui  le  rattachait  au
Rocher,  reconnaissait  qu’il  appartenait  au  Rocher  comme  une  pierre  dans  sa  nature,
toutefois il ne fait rien du tout ni n’a aucune autorité ici, dans l’Église. Christ Lui-même
bâtit : « je bâtirai mon Église » ; personne d’autre n’y a part, et c’est ce que Pierre lui-même
reconnaît dans son épître, le passage faisant allusion évidemment à ce passage, les pierres
vivantes  viennent  à  la  pierre  vivante.  L’administration  du  royaume  des  cieux  lui  est
confiée, les clefs de ce royaume lui sont confiées, car, je le répète, il n’y a pas de clefs de
l’Église. Christ la bâtit, voilà tout. Or, on voit bien dans les Actes que Simon Pierre était
celui  qui a été le principal  instrument de Dieu dans l’œuvre,  et aucun vrai chrétien ne
doute que ce qu’il a établi par son autorité apostolique avait la sanction du Seigneur, soit
du ciel. On peut remarquer que la seule succession dans cette autorité se trouve dans deux
ou trois réunis au nom du Seigneur, Matthieu 18, 17-20. La chrétienté a accepté avec une
étrange facilité l’idée qu’il y a des clefs pour l’Église, idée qui ne se trouve nulle part dans la
Parole ; puis on a laissé passer cette erreur en en acceptant une autre, savoir, que l’Église et
le royaume des cieux sont la même chose, ce qui n’a aucun fondement dans la Parole non
plus.  Le  passage  que  nous  considérons  montre  clairement  que  ce  sont  deux  choses
distinctes. Christ ne bâtit pas un royaume : Il en est Roi caché ou manifeste. De plus, un
royaume n’est ni épouse ni corps comme est l’Église ; et le lecteur doit remarquer que c’est
Christ qui bâtit ici, et ce qu’Il met dans la maison n’est sûrement que de vraies pierres
vivantes.  Tout  au  plus  y  a-t-il  quelque  analogie  en  des  limites  et  des  circonstances



historiques  avec  la  maison  dont  Paul  parle,  1  Corinthiens  3,  où  se  trouve du  foin,  du
chaume, la bâtisse étant laissée à la responsabilité de l’homme. Mais le royaume et l’Église
ne sont en aucun cas la même chose. De plus, avoir confondu l’Église que Christ seul bâtit
et qui n’est pas encore achevée et la maison que Paul a fondée sur la terre, est une des
causes du système romain et de la haute église où qu’elle soit. 

L’Église donc en tant que bâtie par Christ est le royaume des cieux remplaçant le
Christ venu au peuple juif selon la promesse ; et les disciples reçoivent l’ordre péremptoire
de ne pas annoncer désormais Jésus comme tel. D’un autre côté le Seigneur, dès ce jour,
commence à leur faire comprendre qu’Il devait être rejeté, souffrir et ressusciter. Pierre ne
peut recevoir une telle déclaration. On voit ici comment on peut recevoir de la part de Dieu
une révélation de la vérité et être dans son état pratique au-dessous de l’effet de cette vérité
dans sa vie. Pierre avait été enseigné par Dieu Lui-même touchant une vérité qui amenait
nécessairement la croix. Pour cela sa chair n’était nullement préparée. Et celui qui venait
d’être appelé bienheureux par le Sauveur est maintenant dénoncé comme faisant l’œuvre
et comme ayant les pensées de Satan. Comme affection naturelle, il n’y avait rien à blâmer ;
mais c’était la pensée de la chair, pas celle de Dieu. C’est une pensée solennelle pour nous,
qu’on  peut  avoir  une  vérité  comme  réellement  enseigné  de  Dieu,  et  être  opposé  aux
conséquences qui en découlent dans la vie. La chair n’est pas jugée dans la mesure de la
vérité connue, pour que l’effet divin de cette vérité se produise en nous. Mais le Seigneur se
place, toujours parfait, sous le joug de ce qui, pour la rédemption, pour réaliser ce qui était
digne de Dieu, était absolument nécessaire. Ce qui est dans le monde, son aise, et sa gloire,
ne sont pas du Père. L’homme est charnel, Pierre savourait ce qui était de l’homme. C’est
terrible de voir qu’il suffit de dire les choses qui sont de l’homme pour montrer ce qui est
mauvais et opposé à Dieu. Il n’y a que la croix qui soit vraiment digne de Dieu. Christ a
toujours  marché  dans  l’obéissance  et  dans  l’amour  du  Père  qui  ont  été  pleinement
manifestés en Lui ; et pour Lui, cette terre était une terre déserte, altérée et sans eau  [Ps. 63,

1]. Il savourait toujours et parfaitement les choses qui étaient de Dieu ; mais cela amenait la
croix dans ce monde,  et  chacun de nous qui  veut jouir  de la  bénédiction de Dieu doit
charger sa croix et suivre Christ. Si on s’épargne, on épargne la chair, et pour autant on
perd Christ,  et  l’on est  en opposition avec Dieu. Celui qui  perd sa vie pour l’amour de
Christ l’aura avec joie où tout est selon Dieu. On perd son âme pour la vanité et l’égoïsme
charnel ; on l’acquiert pour toujours en goûtant les choses de Dieu, et cela veut dire la croix
dans ce monde opposé à Dieu dans tout ce qu’il est. 

Mais il  y a plus que le  fait  moral.  Il  y a les  voies positives de Dieu. Si  le  Fils  de
l’homme est rejeté du monde comme présentant parfaitement les voies et le caractère de
Dieu au milieu de lui, le temps viendra où Dieu fera valoir les droits de Celui qui a été
fidèle, et où Il sera manifesté dans la gloire qui Lui est due et qui Lui appartient. Le Fils de
l’homme viendra dans la gloire de Son Père, non dans l’humiliation de l’obéissance dans
laquelle Sa perfection morale a été manifestée et dans laquelle, à Ses propres dépens, Il a
parfaitement glorifié Dieu ; mais, car Il est Fils du Dieu vivant, dans la gloire de Son Père,
et avec Ses anges. Alors Il récompenserait chacun selon Ses œuvres. Ceci donne lieu à la
manifestation du royaume comme il  sera manifesté quand le Fils de l’homme viendrait
dans Sa gloire. C’est la transfiguration dépeinte au chapitre 17. Le 16 avait remplacé Israël
et le Christ en Israël par l’Église et le royaume des cieux, par un Christ mis à mort et la
résurrection,  fondement  de  l’établissement  des  conseils  de  Dieu dans la  justice  divine,
l’homme  étant  dans  une  position  toute  nouvelle.  Le  chapitre  17  remplace  le  système



transitoire de la loi et du Christ en Israël, par le royaume de gloire et l’ordre de choses qui
en découle. La montagne de la transfiguration n’est pas Horeb. Ce n’est pas le premier
Adam mis à l’épreuve par une loi, règle parfaite de ce qu’il  devrait être dans ce monde
déchu. C’est le second Adam vu dans le résultat  de l’épreuve à laquelle il  a été exposé,
victorieux rédempteur qui a pu en amener d’autres à la même gloire, et le chef de tous
parfaitement approuvé du Père, homme en qui Il a trouvé tout Son bon plaisir, Son Fils,
Son bien-aimé vu dans la gloire, et Moïse et Élie avec Lui. Aussi ceux-ci représentent-ils la
loi et la prophétie dans son ordre le plus élevé, car Élie n’était pas un prophète où la loi de
Dieu était reconnue. Il était au milieu d’Israël apostat comme Moïse au milieu d’un peuple
captif. Il est retourné à Horeb pour annoncer cette apostasie et le refus du témoignage de
Dieu quelle qu’eût été Sa patience ; car, de fait, il ne restait que l’élection de la grâce, et Élie
est monté au ciel  comme il  avait  déposé son grief à Horeb.  Élisée était  le prophète de
résurrection revenu à travers le Jourdain qu’Élie avait traversé pour monter au ciel. On a
voulu voir ici les vivants transmués et les morts ressuscités, et je n’ai rien contre. Car, en
effet, les deux classes seront avec le Seigneur dans la gloire du royaume : mais je ne vois
pas que ce soit le principal but de l’Esprit, mais la mise de côté de la loi et des prophètes, de
la loi et de la patience de Dieu envers Israël. Ils laissent la place maintenant au Fils Lui-
même bien-aimé de Dieu, tout en Lui rendant témoignage. Il reste encore quelque chose à
remarquer. 

Une nuée resplendissante arrive et les enveloppe : c’était  la schékina de gloire. La
nuée avait  conduit  Israël  et  rempli  le  tabernacle  de la  gloire de Dieu,  de sorte que les
sacrificateurs ne pouvaient pas s’y tenir pour le service ; le mot employé ici est le même que
celui employé par les septante quand la nuée remplissait le tabernacle. C’est dans la nuée
que Jéhovah est venu parler avec Moïse à la porte du tabernacle qu’il avait dressé hors du
camp ; 2 Pierre 1, 17, 18 l’appelle la gloire magnifique. Toutefois, ce qui nous est présenté
ici, c’est la gloire du royaume où Jésus est reconnu du Père comme Fils. On n’entre pas
dans la nuée comme Élie et Moïse, ainsi que je le suppose, en Luc. — C’est-à-dire la partie
céleste, la maison du Père ne se trouve pas en Matthieu ; la gloire bien, et le Fils venu en
gloire  avec  les  siens,  mais  pas  la  demeure  auprès  du  Père  en haut :  nous  sommes  en
relation avec le ciel, mais pas dans le ciel. Mais, « Écoutez-le », nous présente la voix du Fils
seule à être entendue. Non que Moïse et Élie n’eussent pas la parole de Dieu, mais l’ordre
des choses qu’ils représentent est passé et les paroles du Fils révélant le Père sont celles
que nous avons à écouter. La loi et les prophètes ont rendu témoignage au Sauveur Lui-
même, ainsi qu’il est dit ; mais ils s’adressent à l’homme dans la chair. Maintenant c’est le
Fils de l’homme après la mort, ressuscité et glorifié ; la rédemption étant accomplie, les
conseils de Dieu en grâce sont révélés. Les témoins précédents disparaissent et Jésus reste
seul : Fils de Dieu à qui le Père rend témoignage, en qui le Père se révèle. Pierre, comme
tant de chrétiens, aurait voulu mêler les trois, mais ce n’est pas l’enseignement du Père.
Mais jusqu’à ce que Christ fût ressuscité, ce nouveau témoignage n’avait pas de place, sa
raison d’être. La difficulté, suggérée par l’opinion tirée de Malachie par les scribes, dernier
témoignage rendu par les prophètes qu’avant le jour glorieux du Seigneur Élie devait venir,
se présente à Ses disciples. Le Seigneur confirme ce témoignage et en parle comme d’une
chose qui devait arriver. Il vient premièrement, l’idée est juste, et il rétablira toutes choses.
La prophétie de Malachie sera accomplie : mais comme Jésus venait pour souffrir avant Sa
gloire, ainsi aussi il en était venu un pour aller devant Sa face et qui avait dû être rejeté
comme Celui qu’il  annonçait.  Alors les disciples ont compris qu’Il parlait de Jean venu



dans l’esprit et dans la puissance d’Élie devant Lui. Pour ce qui regardait le royaume, tout
en effet n’était que provisoire. Le Roi était bien là, le Fils de Dieu Lui-même, mais pour une
œuvre bien plus grande encore que le royaume, pour sauver les pécheurs et glorifier Dieu
Lui-même par Sa mort. Pour établir le royaume, Il reviendra, mais tout était préparé pour
que la foi eût son fondement et que l’homme fût sans excuse ; mais c’est à cause de cela que
le Seigneur a pu dire : « Vous n’aurez pas parcouru les villes d’Israël jusqu’à ce que le Fils
de l’homme soit venu » [10, 23], quoiqu’Il fût là. Mais Son établissement comme Roi a été
différé ;  la dernière demi-semaine de Daniel reste encore non accomplie, et même pour
l’incrédulité toute la semaine ; et Christ est assis à la droite de Dieu jusqu’à ce que Ses
ennemis soient mis pour le marchepied de Ses pieds  [Ps. 110, 1], ayant fait par Lui-même la
purification de nos péchés [Héb. 1, 3], rassemblant, ainsi que nous le savons, Ses cohéritiers
selon les conseils de Dieu, cohéritiers donnés à Lui avant la fondation du monde. 

Mais  ici  nous  trouvons  sur  notre  chemin  ce  qui  n’arrêtait  nullement
l’accomplissement  des  conseils  de  Dieu,  mais  rendait  impossible  toute  idée  de
l’établissement de Sa puissance sur la terre comme elle se manifestait alors. Les disciples
même  ne  savaient  pas  profiter  par  la  foi  de  cette  puissance  pour  la  faire  valoir.  La
puissance  de Satan  était  dans  le  monde,  soit  directement,  soit  indirectement.  Tous  les
effets de cette puissance et les conséquences du péché, le Seigneur était là pour les ôter. Il
avait lié l’homme fort. Un cas de cette puissance du mal se présente à Ses disciples et ils ne
peuvent  pas  se  servir  de  la  puissance  du  Seigneur  pour  la  dominer.  C’était  inutile  de
continuer celle-ci dans le monde, si même Ses disciples ne savaient pas profiter de ce qui
s’y trouvait. Et le Seigneur par conséquent de dire : Jusques à quand serai-je avec vous,
jusques à quand vous supporterai-je ? Toutefois aussi longtemps que la puissance est là,
Jésus,  immuable  dans  Sa  fidèle  bonté,  l’exerce  en  grâce :  Amène  ton  fils  ici.  Grande
consolation pour nous ! Si la foi de tous fait défaut, la bonté du Seigneur jamais. Nous
pouvons compter sur Sa puissance et sur Sa grâce comme toujours sûres et indéfectibles
jusqu’à ce que tout soit fini. Toutefois c’est le manque de foi dans les siens qui est le signe
que la patience de Dieu est prête à ne plus trouver de place pour son exercice ; la puissance
du mal a amené le Seigneur ici ; l’incrédulité pratique des siens Le chasse, met fin à ces
voies à l’égard desquelles l’incrédulité se manifeste. Deux grands principes sont posés par
le Seigneur en réponse à la question de Ses disciples :  1° la foi peut tout selon l’action
voulue de Dieu au moment qu’elle s’exerce ; mais pour vaincre l’ennemi là où il montre
spécialement sa force, il faut une vie de recueillement qui se rapporte, dans la conscience
du combat où nous nous trouvons,  à la présence de Dieu,  et se place devant Lui  dans
l’abaissement de la chair et dans une entière confiance qui se déploie dans une dépendance
de Lui avouée dans la prière pour chercher l’action divine. 

Le Seigneur revient à Ses instructions à l’égard de Son rejet et de Son crucifiement.
Livré à l’homme, Il doit être mis à mort et ressusciter. Les disciples entièrement ignorants
du salut en sont vivement peinés. Mais à la fin du chapitre le Seigneur place Ses disciples,
au moins Pierre, et selon Sa grâce nous tous, dans la même relation avec Son Père que celle
où Il se trouvait, tout en se montrant une personne divine. C’est une explication des plus
touchantes  de  ce  qui  allait  arriver  dans  le  changement  que  produirait  Son  œuvre,  la
révélation d’une position vraie quant à Sa personne toujours, vraie quant à Sa relation,
étant devenu homme avec Dieu, et qui allait être démontré d’une manière glorieuse par Sa
résurrection.  En  même temps  Il  introduit  d’avance  les  siens  dans  Sa  propre  position,
maintenant qu’Il allait renoncer à la royauté en Israël telle qu’elle Lui appartenait alors, et



qu’Il  venait  d’annoncer  à  Ses  disciples  la  mort  et  la  résurrection  nécessaires  pour  les
introduire en de plus grandes bénédictions que celles dont ils jouissaient par Sa présence.
Pierre voulait  qu’Il  fût  tenu pour un bon Juif.  Sur la demande si  son Maître  payait  la
didrachme (due par les  Juifs  pour le service du temple),  il  répond : Oui.  Quand Pierre
rentre,  le  Seigneur le  prévient,  sachant,  sans y avoir  été,  tout  ce qui  s’est  passé,  et  lui
demande si c’est de leurs enfants ou des étrangers que les rois de la terre prennent tributs
ou impôts. Pierre répond que c’est des étrangers. Alors, dit le Seigneur, les enfants en sont
exempts. Lui et Pierre, enfants du grand roi du temple, n’étaient pas dans le cas de payer.
Mais, ajoute le Seigneur, afin que  nous ne les scandalisions pas, va à la mer et jette un
hameçon et prends le premier poisson qui vient, ouvre sa bouche et tu trouveras un statère
(deux didrachmes). Voilà Celui qui non seulement sait tout, mais dispose de la création
avec autant de puissance que de connaissance, mais de nouveau place Pierre dans la même
position que Lui-même. « Donne cela  pour  moi et  pour  toi ».  Voilà  Pierre aussi  fils  du
grand Roi  du temple.  Au moment où le Seigneur montre qu’Il  sait  tout d’une manière
divine et qu’Il dispose de tout comme maître de la création, Il place Pierre dans la même
relation que Lui-même avec Jéhovah. Il se soumet aux prescriptions du judaïsme pour ne
pas scandaliser les Juifs, mais Lui et Pierre sont réellement exempts comme fils du grand
roi. Quelle grâce parfaite ! au moment où Il doit quitter Sa relation avec le peuple infidèle,
Il  introduit  pour ceux qui  Le  suivent  une relation  bien autrement  intime avec le  Dieu
d’Israël et en même temps avec Lui-même. Il est fils étant homme et les siens avec Lui
dans cette même relation bénie. 

Les chapitres 18, 19 et 20 jusqu’à la fin du verset 28 forment une subdivision de
l’évangile et nous montrent, de la part du Seigneur Lui-même, les principes qui doivent
caractériser les disciples dans le nouvel ordre de choses dans lequel ils entraient, principes
de vie et de conduite individuelle et collective. La nature en tant qu’établie de Dieu est
reconnue, mais l’état du cœur sondé, la grâce et la croix caractérisant tout le système. Les
premiers principes voulus de Dieu dans l’ordre chrétien, ce sont l’humilité et la simplicité.
Les disciples, comme de coutume, voulaient avoir une bonne position dans le royaume,
chacun pour lui-même, mais cette fois-ci avec plus de référence au caractère moral, aux
qualités. La réponse du Seigneur est d’appeler un enfant et de le placer au milieu de Ses
disciples comme exemple de l’esprit qui devait les caractériser : celui qui lui ressemblerait
serait le plus grand dans le royaume des cieux. L’enfant ne prétendait à rien et ne passait
pour rien aux yeux du monde. Celui qui n’était rien à ses propres yeux serait grand aux
yeux de Dieu.  Celui  qui  recevrait  un petit  enfant au nom de Jésus était  entré dans Sa
pensée dans l’estimation qu’il faisait du monde et des choses qui s’y trouvaient et recevait,
quant  aux  principes  de  sa  conduite,  Jésus  Lui-même agissant  sur  les  principes  qui  le
gouvernaient. D’un autre côté, s’il y avait dans l’enfant la foi en Jésus, celui qui le ferait
broncher dans le chemin du Seigneur, mettrait un obstacle dans le chemin pour qu’il ne Le
suivît pas, mettait une meule d’âne autour de son propre cou pour se noyer et pis encore :
les  pierres  d’achoppement  se  trouvaient  dans  le  monde,  mais  malheur  à  celui  qui  les
plaçait devant les pieds des autres. Mais la question entre l’homme et Dieu était venue à
son comble. On était pour ou contre Lui. Il ne s’agissait pas non plus d’une captivité en
Babylone,  d’un  châtiment  gouvernemental  quelque  sévère  qu’il  fût,  mais  d’être  jeté
définitivement en enfer ; il valait mieux perdre son meilleur membre que de se trouver là. 

Mais le principe propre des voies de Dieu qui se manifestaient, c’était la grâce. Le Fils
de l’homme était venu sauver ce qui était perdu : témoignage d’une portée immense ! Ce



n’était plus l’accomplissement des promesses faites à Israël, ni le Christ chef du royaume
attendu de ce peuple régnant au milieu d’eux, mais un Sauveur fils de l’homme, mais de
l’homme perdu sans Lui.  L’homme était  perdu.  La différence entre  le  Juif  et  le  Gentil
s’effaçait devant la ruine totale qui leur était commune, et devant le salut qui arrivait dans
Sa personne. Dans cet esprit de grâce il ne convenait pas de mépriser le moins important
des êtres humains. Le salut était là, et le petit enfant avait de la valeur aux yeux de Dieu.
Dieu qui donnait Son Fils pour les perdus tenait compte des enfants ; Il tenait au bonheur
des hommes, et l’enfant n’était pas le dernier. L’œuvre de Christ était valable pour eux, Il
était venu sauver ce qui était perdu. Il ne s’agit pas ici de porter les péchés des coupables,
mais du principe général de la venue du Sauveur. Perdu parle de notre état ; coupable de ce
que nous avons fait : nous sommes tous perdus ensemble, chacun rendra compte de ce
qu’il aura fait dans le corps : le jugement se rapporte à ce dernier point. Porter les péchés
de plusieurs aussi : mais perdu est l’état commun à tous3. Or les enfants sous le bénéfice de
l’œuvre de Christ se trouvent agréés de Dieu, leurs âmes voient toujours la face de mon
Père qui est dans les cieux  [Matt. 18, 10], dit le Seigneur. Passage consolant qui nous donne
une  heureuse  assurance  que  les  enfants  qui  meurent  en  bas  âge  s’en  vont  auprès  du
Seigneur, résultat de Son œuvre. Le Seigneur se sert de l’image du berger qui cherche la
brebis perdue comme dans le cas d’autres pécheurs. Mais il s’agit non de porter les péchés,
mais de sauver les  perdus.  Quant  à l’état  de l’homme,  tous sont perdus ensemble ;  les
enfants  comme état  devant  Dieu sont  l’objet  de  Son amour,  et,  par  l’œuvre  de  Christ,
peuvent voir Sa face. Le Seigneur ne va pas plus loin que le fait de leur position par l’œuvre
qu’Il a faite selon la grâce. Petits et méprisés par les hommes, par les docteurs, grands à
leurs propres yeux, mais de ce siècle après tout, Dieu en faisant grand cas. Ils n’avaient pas
encore appris l’esprit du siècle, et le mal même ne s’était pas développé devant les yeux de
Dieu et  il  y  avait  la  simplicité  et  la  confiance,  de sorte  que comme état  ils  étaient  un
modèle.  Toutefois  l’œuvre de Christ  est  posée comme fondement de tout.  Ce n’est  pas
l’homme dans ses prétentions, mais Dieu dans Sa grâce que nous avons devant nos yeux. 

Le même principe de grâce s’applique à la marche chrétienne à l’égard des torts qui
seraient  faits  à  quelqu’un.  Seulement,  ce  que  nous  venons  de  voir  parlait  de  ce  qui
concernait  l’individu  et  le  péché  devant  Dieu.  En  ce  que  nous  allons  examiner,  nous
trouvons nos rapports les uns avec les autres, et avec cela l’assemblée et la discipline. 

Dans ce qui précède nous avons vu ce qui doit caractériser l’individu, et le conseil du
Seigneur à l’égard du mal qui existerait dans l’individu même, que l’homme devrait être
comme un petit enfant lui-même ; et ayant à faire avec Dieu Lui-même dans la lumière, le
mal doit lui être intolérable. Il doit l’écarter coûte que coûte. Avec les autres le mal n’est
pas permis, mais le chrétien doit agir en grâce. Il avertit son frère si celui-ci lui a fait tort,
puis prend deux ou trois avec lui afin que les faits soient constatés et que ce ne soient pas
des  récriminations  personnelles  sans  preuves  s’il  ne  cède  pas  à  eux.  Dans  ce  cas  le
plaignant dira tout à l’assemblée, et les témoins sont là ; et si celui qui a fait tort n’écoute
pas l’assemblée, celui qui a souffert est libre de le tenir comme étranger à tous communs
privilèges. Il ne s’agit pas ici de la discipline de l’assemblée. Il se peut que celui qui a fait
tort mérite d’être exclu, mais ce que le Seigneur règle, c’est la conduite de l’individu qui a
subi le tort. Le premier objet c’est de gagner le frère coupable ; si l’on ne peut pas, on ne
doit plus agir de son chef et être juge de sa propre cause, mais avoir les faits constatés ainsi

3 C’est la différence développée ailleurs entre Romains 1, 17 à 5, 11 et 5, 12 jusqu’à la fin de
8.



que la volonté perverse de l’individu par ceux qui n’ont aucun intérêt à faire prévaloir leur
manière  de  voir ;  puis  l’assemblée  intervient  avec  son  autorité.  Ici  nous  sommes
entièrement sur un terrain nouveau. Il ne s’agit pas de la patience de Jéhovah en grâce
avec Son peuple qui est sur la terre, mais de la conduite de ceux qui ont part aux nouveaux
privilèges qui découlent de la nouvelle position prise par le Fils  de l’homme. Mais des
principes importants sont en évidence. L’autorité est placée dans l’assemblée, l’autorité de
lier et de délier ; la vraie succession des apôtres est dans les deux ou trois réunis au nom de
Jésus. Ce n’est pas en des successeurs individuels soit de Pierre, soit des autres apôtres,
que l’autorité spirituelle sanctionnée du ciel se trouve, mais dans l’assemblée. Soit, que la
sagesse d’un apôtre les dirige, s’il y en a ; c’est l’assemblée qui juge en dernier ressort, c’est
l’assemblée  qu’il  faut  écouter,  l’autorité  judiciaire  se trouve là,  le  pouvoir  de lier  et  de
délier ; et la raison en est donnée, savoir que là où deux ou trois sont réunis au nom de
Christ, Il s’y trouve. Le même principe s’applique aux demandes qu’on présente à Dieu. Là
où deux ou trois s’accordent pour demander quelque chose, elle est accordée. Ce n’est pas
la volonté individuelle ni un désir purement personnel ; les deux ou trois étant réunis au
nom de Jésus, Jésus y est et la demande est le fruit d’un accord spirituel, et Dieu exauce la
requête. La valeur de Christ et la pensée de l’Esprit s’y trouvent. 

Cette position des deux ou trois, la relation dans laquelle la grâce les a placés en vertu
du nom et de la présence de Jésus, est évidemment de toute importance. Le privilège qui a
été donné à Pierre pour établir le royaume sur la terre échoit comme héritage aux deux ou
trois vraiment réunis au nom de Jésus. Là et là seul se pose la sanction divine sur ce qui se
fait sur la terre. Dieu peut approuver et diriger un individu sans doute, mais un individu
n’a pas l’autorité conférée aux deux ou trois ainsi réunis. La promesse aussi faite à la prière
de  deux  ou  trois  ainsi  réunis  au  nom  de  Jésus  d’accord  sur  les  choses  qu’ils  veulent
demander est infiniment précieuse. Ainsi placés les chrétiens disposent de la puissance de
Dieu. C’est pour ces choses auxquelles l’Esprit de Dieu conduit leurs pensées d’un commun
accord ; mais si une âme est sincère et ne cherche que la volonté de Dieu, être assuré de
l’emploi de la puissance de Dieu dans ce but est une grande grâce. Et de quelle manière
cela nous associe à l’activité divine en amour dans l’œuvre que cet amour veut faire sur la
terre ! La manière dont cette grâce nous est assurée est également précieuse : Jésus Lui-
même est  présent  là  où  deux ou  trois  sont  réunis  en  Son nom.  Quel  encouragement !
Maintenant  qu’Il  est  loin  dans  le  ciel  corporellement,  Il  est  Lui-même  présent
spirituellement avec ceux qui se confient en Lui ici-bas. Mais quel immense privilège que
de sentir que, jusqu’à ce que le Seigneur Jésus vienne nous prendre à Lui, nous pouvons
compter sur Sa présence au milieu de nous en nous réunissant en Son nom ! Le reste du
chapitre nous présente l’esprit dans lequel le chrétien doit agir à l’égard de celui qui l’aurait
offensé. Il ne s’agit pas ici de la voie tracée plus haut s’il refusait de reconnaître son tort,
mais de la disposition du chrétien à le lui pardonner quand même il le répéterait souvent.
Le chrétien devrait toujours pardonner, ne jamais se lasser de montrer de la grâce envers
celui qui l’aurait offensé ; car un homme pouvait reconnaître son tort et le répéter. Est-ce
que cela devait continuer toujours et le chrétien être prêt à pardonner ? Oui, toujours agir
en grâce. Dieu nous a pardonné bien davantage. En Luc 17 la repentance de celui qui a
offensé son frère est nommée comme ayant lieu. Ici c’est le principe qui est posé que le
pardon, cas échéant, doit être toujours accordé. C’est l’esprit chrétien qui est constaté. Je
ne doute pas, bien que le principe soit universellement établi  comme principe chrétien,
qu’il  soit fait allusion à ce qui est arrivé aux Juifs ;  lesquels,  Dieu leur ayant pardonné,



quant à Ses voies avec la nation, le crucifiement de Son Fils, n’ont pas voulu la grâce envers
les Gentils, et ont été placés par conséquent sous la discipline, sous la punition, jusqu’à ce
qu’ils aient payé le dernier quadrant. Il ne s’agit pas d’expiation, ni de l’individu, mais de la
nation et du gouvernement de Dieu. 

Ensuite les pharisiens soulèvent la question du mariage, ce qui donne occasion au
Seigneur de poser quelques principes, bases des relations de la nature et de la grâce chez le
chrétien, et en même temps de faire ressortir le véritable état moral de l’homme selon la
nature, puis les conséquences et le principe du dévouement selon la grâce. Ce que Dieu a
ordonné au commencement est strictement maintenu. Dieu a créé l’homme mâle et femelle
et a uni les deux pour n’être qu’une chair, et l’union est indissoluble selon Dieu. Le péché
peut rompre le lien, mais le divorce est totalement défendu sous toute autre condition que
le fait que le lien est déjà rompu ainsi. C’est Dieu qui l’a formé, l’homme n’a pas droit de le
rompre.  Mais  alors  une puissance  est  venue travailler  dans  l’homme en dehors  et  au-
dessus de la nature, et peut le placer en dehors des relations naturelles ; peut le prendre et
l’énergiser de sorte qu’il se tient à l’écart de ces relations pour le service du royaume. La
relation  est  pleinement  reconnue,  sa  sainteté,  son  indissolubilité ;  mais  Dieu  a  pris
possession de l’homme pour qu’il soit à Lui. La création, c’est-à-dire, Dieu a fait le mariage,
mais le Saint Esprit agissant en puissance s’approprie un homme. Il reconnaît le mariage et
ne se marie pas pour l’amour du royaume de Dieu. 

Ensuite nous avons la nature vue de son beau côté : les enfants et un jeune homme
d’un charmant caractère. Dans l’évangile de Marc nous lisons : « Quand le Seigneur l’eut
vu, Il l’aima » [10, 21] ; mais son cœur a dû être mis à l’épreuve. Les enfants, où la malice et
la fausseté et l’esprit du monde n’étaient pas encore en jeu, fournissaient le modèle de ce
qui convenait au royaume des cieux : la racine du mal sans doute était là ; mais c’était la
création dans sa simplicité  et  sa confiance que le monde méprisait,  non la volonté qui
portât  les  fruits  de la  méchanceté  et  de la  corruption.  Ainsi  leur caractère  comme tels
servait de modèle. La différence entre l’amabilité de la nature et l’état du cœur devant Dieu
devait se montrer dans le cas du jeune homme. Irréprochable dans sa conduite, il cherchait
le docteur qui semblait à sa conscience pouvoir donner la plus excellente direction pour
bien faire. Il vient sur le pied qu’il y a de la bonté dans l’homme, et la bonté se manifestait à
ses yeux davantage en Jésus qu’ailleurs. Il cherche Ses conseils pour gagner la vie éternelle
par son faire. Il s’adresse au Seigneur comme à un homme, à un rabbi, mais attiré par ce
qu’il avait vu en Lui. Il L’appelle bon. Le Seigneur l’arrête court. Il n’y a pas de bon sinon
Dieu. Or, le jeune homme ne Le connaissait pas tel. Il n’avait pas demandé ce qu’il fallait
faire  pour  être  sauvé,  mais  pour  avoir  la  vie  éternelle.  Le  Seigneur  rappelle  les
commandements,  règle  pour  l’homme s’il  veut  vivre  par  la  loi :  « fais  ces  choses  et  tu
vivras ». Mais le jeune homme ne se connaissait pas, ni ce que la loi de Dieu était dans sa
sainteté.  Il  voulait  faire  pour  gagner  la  vie  éternelle.  Le  Seigneur  ne  parle  pas  de  vie
éternelle, mais prend le jeune homme sur le pied de la loi qui promettait la vie à ceux qui
l’accomplissaient.  Le  jeune  homme,  irréprochable  dans  sa  conduite  comme  Saul,  ne
connaissant pas la spiritualité de la loi, répond qu’il  a observé la loi en tout ce dont le
Sauveur parle. Qu’est-ce qui lui manquait encore ? S’il voulait être parfait, vendre ce qu’il
avait  et  suivre  Jésus.  L’état  de  son  âme  est  aussitôt  manifesté.  Le  cœur  de  l’homme
irréprochable dans ses mœurs était sous le joug de l’amour de ce qu’il possédait. Il quitte le
Seigneur triste, son cœur mis en évidence dans la lumière. Pauvre humanité qui ne peut
jamais la supporter. La nature, quelque aimable qu’elle puisse être dans son caractère, est



moralement entièrement éloignée de Dieu. Voici un jeune homme aimable, cherchant à
bien faire, manifestant ce qui est appelé les meilleures dispositions, et avec les moyens de
faire beaucoup de bien, démontré, aussitôt que la lumière arrive, être sous la domination
d’une idole, préférer à Celui qu’il connaissait être bon et où il avait cherché la direction
comme de Celui qui pouvait le diriger le mieux, ses richesses et son aise. Son cœur était
entièrement dans la possession du mal, d’une idole. 

Le Seigneur avait déjà jugé l’homme en déclarant qu’il n’y avait pas de bon, sinon
Dieu Lui-même, mais Il va plus loin. Les disciples étonnés d’un tel résultat et de ce que le
Seigneur avait dit des richesses, lesquelles aux yeux d’un Juif étaient le signe de la faveur
de Dieu et, en tout cas, fournissaient l’occasion de faire de bonnes œuvres, s’écrient : « Et
qui donc peut être sauvé ? ». S’il n’y avait pas de bon, et si les bonnes dispositions avec les
moyens de bien faire ne valaient rien, que ces moyens étaient plutôt un empêchement, qui
pourrait  échapper ?  La  réponse  du  Sauveur  est  catégorique.  S’il  s’agit  de  l’homme,
personne. Quant à l’homme, c’est impossible, le bien n’y est pas, il est esclave du mal par sa
volonté et par ses convoitises. Mais Dieu est au-dessus du mal ;  Lui peut sauver. Il  est
évident  que  nous  sommes  sur  un  terrain  tout  nouveau,  le  terrain,  non  d’une  loi  qui
éprouve, mais de la vérité même qui reconnaît ce qui est créé de Dieu, mais qui constate la
totale ruine morale de l’homme. Dieu peut sauver, c’est la seule ressource. Voilà le fond de
la  vérité  quant  à  l’homme  naturel.  Maintenant  voyons  ce  qu’il  en  est  de  l’effet  et  du
principe de la grâce là où elle avait agi et qu’on avait tout laissé et suivi le Seigneur. 

Les apôtres avaient fait ce que le Seigneur avait engagé le jeune homme à faire —
avaient tout quitté et suivi Jésus ; qu’est-ce, demandent-ils, qu’ils recevraient ? Le Seigneur
répond en tournant leurs regards vers le  royaume établi  en gloire.  Ils seraient  sur des
trônes jugeant les douze tribus d’Israël. Le Fils de David, Fils de l’homme assis sur le trône
de Sa gloire, aurait Ses princes sur les douze tribus, jugeant celles-ci, assis eux aussi sur des
trônes. Mais Il sera Fils de l’homme et aura ôté de Son royaume tout scandale et tous ceux
qui  commettent  l’iniquité ;  alors  les  princes  domineront  en  justice  (És.  32).  Et  pas
seulement les apôtres, mais quiconque aurait  quitté ce que la nature aime et que Dieu
même reconnaît à sa place, et renoncerait à lui-même pour Christ en renonçant à ce qui lui
était cher, aurait cent fois autant comme récompense et hériterait de la vie éternelle. Il ne
s’agit pas de position spéciale en Israël comme dans le cas des douze compagnons de Christ
lors de Son humiliation en Israël ; mais en tout temps, en tout lieu, celui qui aurait renoncé
à la vie présente pour Son nom aurait cent fois plus et la vie éternelle. C’est le principe, car
on a cent fois plus déjà ici-bas, puis la vie éternelle. Ici le Seigneur dit la vie éternelle ; au
jeune homme Il  a  dit  seulement :  « tu  entreras  dans  la  vie ».  Car  la  loi  n’avait  aucune
promesse de la vie éternelle  d’une manière formelle ;  seulement,  « fais  ces choses et tu
vivras ».  La vie et 1’incorruptibilité  ont été mises en évidence par l’évangile  [2 Tim. 1,  10].
Dieu l’avait promis avant les temps des siècles, mais Il a manifesté Sa Parole dans son
propre  temps  par  la  prédication  de  l’apôtre  (Tite  1,  2).  Deux  fois  la  vie  éternelle  est
nommée dans l’Ancien Testament : Psaume 133, et Daniel 12, mais les deux passages se
rapportent au millénium. Sans doute, par des faits et des passages, comme Énoch, Élie,
psaume 16, il y avait ce qui donnait lieu à cette croyance, et les pharisiens l’avaient reçue et
ils avaient raison ; les sadducéens n’avaient pas connu ni les Écritures ni la puissance de
Dieu, mais le passage que cite le Sauveur montre avec quelle obscurité, à moins d’avoir
l’œil spirituel, cette doctrine était révélée. Christ était la vie éternelle descendue du ciel (1
Jean 1), et avec Lui et spécialement après Sa mort elle a été pleinement mise en évidence.



Ceci a déjà lieu ici ; on renonce aux biens de la vie d’ici-bas, à soi-même, on reçoit cent fois
plus et hérite la vie éternelle.  Quand Il dit  hérite,  Il tourne nos regards vers ce qui est
proprement dit éternel. Je l’ai déjà dit, on peut avoir cent fois plus ici-bas, ainsi que le dit
Marc, quoique avec persécution, mais l’héritage ne se borne sûrement pas à ce monde, et,
bien qu’on la possède déjà ici-bas, la vie éternelle appartient à un autre et ne finit jamais.
Le  Seigneur  le  révèle  ici  clairement,  mais  en  transportant  nos  pensées  à  des  choses
nouvelles, et en déclarant que ce renoncement à soi apporterait des avantages cent fois
plus grands. 

Il y avait danger, comme cela n’a pas manqué d’arriver, que l’homme songeât à une
espèce de contrat avec Dieu : tant de travail et de sacrifice, et récompense proportionnelle.
Misérable principe, mais ce dont l’homme est bien capable ! Le Seigneur ajoute donc qu’il y
aurait des premiers qui seraient les derniers, et des derniers qui seraient les premiers ; et Il
montre pour l’expliquer que tout en récompensant fidèlement dans Sa bonté tout sacrifice,
Dieu est souverain en ce qu’Il donne, et, s’Il trouve bon, peut trouver l’occasion de donner
à ceux qui selon la pensée de l’homme n’auraient pas travaillé autant, autant qu’à ceux qui
voulaient gagner selon le travail. Le premier ouvrier a pour principe : tant de travail, tant
de paie ; les autres s’en rapportent à la bienveillance du maître de la vigne. Vous recevrez ce
qui est juste, et la grâce a fait au-delà de tout droit de travail. C’est là le grand principe de
tout vrai service rendu au Seigneur. C’est le principe qui est en question, et la phrase finale
se rapporte à ce qui est dit au commencement : ainsi les derniers seront les premiers et les
premiers  les  derniers.  L’inverse,  toutefois,  de  ce  qui  est  dit  au  commencement  de  la
parabole où la parole se rapporte à la pensée de l’homme : Qu’est-ce que nous aurons,
nous ? Cette phrase finale a la pensée de Dieu qui prend plaisir à bénir selon les richesses
de Sa grâce et donne selon Sa bonté. Il en est toujours ainsi en tout cas. L’ouvrier recevra
selon son travail, cela est arrivé au premier appelé ; Dieu donne selon Sa bonté et selon Sa
grâce. Il est bon. Il n’y avait pas eu de refus à l’invitation chez les derniers ; Dieu les appelle
quand le moment voulu est là. 

Dans les dernières paroles par lesquelles Il termine la parabole, le Seigneur constate
d’une manière formelle ce principe de la grâce. Il y a beaucoup d’appelés, mais peu d’élus.
Ce principe est posé comme base de tout : car il y a, etc. Nous trouvons le même principe
22, 14, où il est aussi posé comme tel. Un seul homme en fournit l’exemple. Il y a une
masse qui se réunit sous le drapeau du christianisme, se rendant à l’appel de Dieu, un petit
nombre qui subissent l’influence de la Parole de Dieu et en sont les fruits. C’est cette grâce
souveraine qui est la vraie source de toute bénédiction, et la seule. Ici le Seigneur, après
avoir parlé de Son opération dans la parabole, la pose d’une manière abstraite comme base
de tout. 

Mais  il  y  a  quelques  autres  traits  moraux  qui  s’y  rapportent  en  connexion  avec
l’humiliation du Sauveur d’un haut intérêt (v. 17-28). Le Seigneur avertit Ses disciples en
allant à Jérusalem qu’Il  doit être condamné à mort par les autorités juives et livré aux
Gentils, mais qu’Il ressuscitera le troisième jour. 

[Écho du témoignage 12 pages 343-424]

Les fils de Zébédée (v. 20) soulèvent la question qui est celle de tout l’évangile que
nous étudions, mais dans un esprit  entièrement égoïste.  Ils  pensent (car ils  croient en
Jésus comme Messie) à l’établissement immédiat du royaume, puisque le Roi était là, et ils



voudraient y posséder les places les plus élevées, s’asseoir à la droite et à la gauche du Roi.
Mais Dieu pensait à des choses bien autrement excellentes, qui tenaient aussi à l’état moral
de l’homme et à ses relations avec Dieu ; or Dieu était révélé en Jésus. C’est là d’ailleurs la
clef de l’histoire du Seigneur. Le Messie se trouvait en effet là — ce Roi annoncé dans les
promesses  et  dans  les  prophéties.  Or,  selon  la  chair,  les  Juifs  étaient  les  enfants  du
royaume,  et  les  héritiers  des  promesses.  Mais  la  révélation  de  Dieu,  nécessaire  à
l’accomplissement de ces promesses, réveillait la haine du cœur humain contre Dieu, et
cela  d’autant  plus que cette révélation s’accomplissait  dans l’humiliation en grâce  pour
sauver.  Fût-Il  venu en jugement,  tous auraient  été retranchés.  Il  venait  donc en grâce,
« Dieu était en Christ, réconciliant le monde avec lui-même, ne leur imputant pas leurs
fautes » [2 Cor. 5, 19]. 

D’ailleurs  il  fallait  l’expiation,  sans  laquelle  nul  péché  n’aurait  pu  être  pardonné.
Toutefois,  quelle  que  fût  la  grâce  dans  laquelle  Dieu  était  là,  c’était  toujours  Dieu,  et
l’homme n’en voulait point ; et Jésus, le vrai Messie, en qui toutes les promesses étaient oui
et amen [2 Cor. 1, 20], se voyait rejeté. Mais Dieu, dans Sa sagesse divine, se servait de cette
haine pour accomplir l’expiation, absolument nécessaire pour sauver qui que ce soit, ou
pour que Israël lui-même fût béni ; montrant ainsi l’état du cœur de l’homme à l’égard de
Dieu et ouvrant en même temps la porte du salut aux Gentils. 

Ainsi,  le  Fils  de  l’homme  (titre  bien  plus  étendu  que  celui  de  Messie,  puisqu’il
embrasse tous les droits du Christ dans les conseils de Dieu) devait souffrir, être rejeté, mis
à mort, puis ressusciter d’entre les morts, pour fonder la bénédiction éternelle de l’homme,
et même la bénédiction temporelle d’Israël, sur la base assurée de l’œuvre expiatoire que
Christ allait accomplir. Ces choses ne pouvaient s’accomplir que selon la puissance d’une
position toute nouvelle, au-delà de la mort, de la puissance de l’ennemi, de la colère de
Dieu ; selon la position d’homme ressuscité, fruit d’une œuvre accomplie et agréée de Dieu,
et  preuve  de  la  puissance  divine ;  position  par  conséquent  immuable,  et  non  une
bénédiction dépendant de la responsabilité  de l’homme, sous laquelle  tout était  mis en
question, comme dans le cas d’Adam qui, de fait, y a manqué. Ici, la bénédiction devait
reposer sur une œuvre dans laquelle Dieu allait être parfaitement glorifié. Il a bien été, en
effet, mis à l’épreuve, ce Sauveur débonnaire, mais seulement pour manifester Sa fidélité et
Son obéissance parfaites, quelle qu’ait été d’ailleurs la profondeur de Ses souffrances. Mais
alors il fallait boire la coupe ; la croix était Sa part. Non seulement cela, mais Ses disciples
devaient  Le  suivre  dans  ce  chemin-là.  Un Messie  victorieux  placerait  les  siens  sur  des
trônes de jugement ; mais, avec un Sauveur mourant sur la croix, il fallait renoncer pour le
moment  à  tout  cela.  Il  devait  premièrement  accomplir  une  œuvre  bien  autrement
glorieuse, et ouvrir à Ses disciples — quant à ce qui en résulterait ici-bas — un chemin
semblable au sien. Ils devraient Le suivre ; c’était là le chemin où Il marchait Lui-même et
qu’Il leur traçait pour Le suivre. Les deux disciples, le cœur rempli du désir charnel de la
grandeur, avec une vue spirituelle entièrement obscurcie par la pensée d’un règne terrestre
du Messie, et ne visant qu’à la gloire humaine, demandent à Jésus la faveur de s’asseoir à
Sa droite et à Sa gauche dans le royaume de leurs désirs. Mais, comme en bien d’autres
circonstances, la folie de la chair n’est pour le Seigneur qu’une occasion de mettre au grand
jour les pensées de l’Esprit. Dans le monde, ce genre de grandeur se retrouvait, sans doute,
partout ; mais ce n’était pas là le christianisme. Celui qui cherche à être grand et à primer
parmi les chrétiens, a faussé entièrement le caractère chrétien. Il sera le tout dernier ; et le
vrai moyen d’avoir la place la plus élevée, c’est de servir, de se considérer comme esclave



des besoins des autres disciples. C’était ainsi que Jésus avait fait ; Il n’était pas venu pour
qu’on Le servît dans ce monde, mais pour servir et pour donner Sa vie en rançon pour
plusieurs.  Leçon  simple  et  claire,  mais  de  toute  importance !  La  recherche  de  la
prééminence personnelle n’est que l’égoïsme de la chair, l’esprit du monde qui est inimitié
contre Dieu. L’amour aime à servir ; c’est ce que Christ a fait ; l’orgueil et l’égoïsme aiment
à  être  servis  et  à  primer  les  autres.  En  lisant  de  tels  enseignements,  nous  sommes
évidemment en dehors de l’idée d’un Messie venu pour régner, et nous nous trouvons dans
les pensées d’un Dieu d’amour ; en présence de la révélation de la grâce dans la Parole faite
chair, dans Celui qui s’est anéanti en amour pour prendre la forme d’un serviteur, qui s’est
abaissé et qui est maintenant exalté. Ce passage a d’autant plus d’importance qu’il termine
toute l’histoire du Seigneur, excepté Ses derniers jours à Jérusalem. Toute Sa vie de service
se termine ici, et ces paroles impriment un caractère indélébile sur cette vie bénie, en nous
indiquant solennellement, et d’une manière aussi touchante que puissante, ce que doit être
le caractère de la nôtre : servir en amour et, quant à ce monde, être content de n’être rien
en marchant sur les traces du précieux Sauveur. Oh ! que les siens apprennent cette leçon
où la chair ne saurait trouver sa part, mais qui nous donne la joie de nous trouver sur les
traces de Jésus, où, purifiés de l’égoïsme, nos yeux peuvent contempler la beauté de ce qui
est céleste, et où nous jouissons de la clarté de la face de Dieu ; où, enfin, la vie de Jésus en
nous jouit de ce qui lui appartient en propre. 

Dans  les  trois  premiers  évangiles,  dits  synoptiques,  c’est  avec  ce  qui  suit  que
commence le récit des derniers jours du Sauveur. Alors, pour se présenter une dernière fois
aux Juifs, Il reprend le caractère de Fils de David. Jérusalem voudrait-elle encore recevoir
son Roi ? 

Nous pouvons indiquer ici brièvement la différence entre ces trois évangiles et celui
de Jean. Les trois sont historiques ; ils nous racontent la vie et le ministère de Jésus à trois
points  de  vue différents :  comme Emmanuel  le  Messie ;  comme prophète  serviteur ;  et
comme Fils  de  l’homme en grâce.  Aussi,  dans  ces  évangiles,  Son service  s’accomplit-il
essentiellement  en Galilée,  au milieu des pauvres du troupeau.  Le  résultat  est  qu’Il  se
trouve rejeté ; mais Il est présenté aux hommes pour qu’ils Le reçoivent. Ils n’en veulent
rien, mais Il est là pour eux. Nous avons déjà vu que tout en étant là comme prophète et
Fils de David, Il a manifesté Dieu dans ce monde. Si l’homme, ou Israël, eussent reçu le
Fils de David, Fils de l’homme en grâce, ils ne pouvaient L’accepter qu’avec tous les traits
divins qui Lui étaient propres, ils ne pouvaient, par conséquent, que s’incliner devant la
manifestation de ce qui était divin. Cela ne pouvait être autrement, car Dieu était là. Or,
c’est ce que l’homme ne voulait pas. 

Dans l’évangile de Jean, Il est présenté d’emblée comme étant Dieu Lui-même, et par
conséquent comme déjà rejeté, ainsi qu’on le voit aux versets 10 et 11 du premier chapitre.
Les  Juifs,  dès  le  commencement  et  dans  tout  cet  évangile,  sont  traités  comme  des
réprouvés. La nécessité de l’œuvre divine dans ses deux parties, la nouvelle naissance et la
croix, est constatée. L’élection, et l’action souveraine de la grâce et sa nécessité absolue
pour le salut, sont mises en évidence partout. Nul ne peut venir à Jésus, si le Père qui L’a
envoyé, ne le tire [Jean 6, 44]. Ses brebis reçoivent la vie éternelle et ne périront jamais  [Jean

10, 28]. Dans cet évangile, presque tout se passe à Jérusalem, sauf ce qui est raconté dans le
dernier chapitre. 

Souvenons-nous que Jésus présente au cœur des siens l’esprit dans lequel ils doivent



marcher dans ce monde, comme l’esprit dans lequel le Sauveur Lui-même a marché ; Lui,
le Seigneur de tous, mais doux et humble de cœur, servant les autres par amour. 

Le Seigneur, en sortant de Jéricho (v. 29) accepte de la part des aveugles le titre qu’Il
porte en relation avec Israël, à qui Il va se présenter aussi pour la dernière fois comme
ayant droit à ce titre : « Fils de David », disent les aveugles, « aie pitié de nous ». Ne se
prêtant pas à l’impatience de la foule qui ne voulait pas s’occuper de la misère des aveugles,
le Seigneur s’arrête, les guérit, et ils suivent le Fils de David, témoignage évident rendu à la
réalité de Son titre. Mais Il se présente aussi ici comme le « Seigneur », c’est-à-dire comme
Jéhovah Lui-même. 

Chapitre 21. — Arrivé à Bethphagé près de Béthanie, Il envoie deux de Ses disciples
au village pour y chercher une ânesse et son ânon, afin d’y monter et d’entrer ainsi dans la
ville de Jérusalem qui était voisine. La prophétie avait annoncé ce fait : « Que ta joie soit
vive, fille de Sion ! Jette des cris de réjouissance, fille de Jérusalem ! Voici, ton roi viendra à
toi, étant juste et qui se garantit par soi-même, abject, et monté sur un âne et sur un ânon,
poulain  d’une ânesse » [Zach.  9,  9].  Remarquez  toutefois  que  les  mots :  « juste,  et  qui  se
garantit  par soi-même » sont omis ici.  Il devait premièrement venir dans l’humiliation ;
plus tard, Lui, le vrai roi d’Israël, viendrait avec puissance, apportant avec Lui la délivrance
de ce peuple4. Cependant, quoique dans l’humiliation, Il agit déjà avec une autorité royale
et  divine,  et  Dieu  dispose  les  cœurs  à  Le  reconnaître.  Les  propriétaires  de  l’ânesse  la
laissent aller sur la demande des disciples. Dans l’évangile de Luc, nous trouvons plus de
détails ;  ici,  nous  avons  le  fait  qu’Il  agit  en  roi.  La  foule,  sous  l’influence  divine,  Le
reconnaît aussi comme tel et Il entre, au milieu de cette procession triomphale, dans la
sainte cité, entouré du cri : « Hosanna au fils de David ». Toute la ville en est émue, et la
foule répond : « C’est Jésus, le prophète de Nazareth ». 

Le voilà donc reconnu roi et prophète (Sa sacrificature devait s’accomplir ailleurs), la
main  de  Jéhovah  se  manifestant  clairement.  Ce  n’était  donc  pas  le  témoignage  qui
manquait dans le cœur du peuple. Le Seigneur exerce aussi Son autorité en purifiant le
temple,  profané par  le  commerce qui  s’y  faisait  et  qui  pourvoyait  aux  besoins de ceux
auxquels il fallait des bêtes pour leurs sacrifices. Ce trafic en amenait un autre, celui des
changeurs. On avait fait de la maison de Dieu une caverne de voleurs. Matthieu ne fait que
citer ce passage. C’était bien la « maison de son Père », mais tel n’est pas le point de vue
présenté ici. Il est le roi, Emmanuel ; aussi Sa puissance se manifeste-t-elle en grâce : Il
guérit les aveugles et les boiteux. 

Tout ceci provoque la haine des chefs d’Israël qui expriment hautement leur déplaisir.
Le Seigneur leur cite le psaume 8 qui nous révèle le Fils de l’homme, selon les conseils de
Jéhovah, lorsque le Messie est rejeté d’Israël. Il est bon de remarquer les deux citations des
versets 9 et 16. La première est tirée d’un psaume constamment cité par le Seigneur et par
Ses  apôtres,  et  qui  révèle  le  rétablissement  d’Israël  aux  derniers  jours,  lorsqu’ils
reconnaîtront  Celui  qu’ils  ont  percé  (Ps.  118,  25,  26).  Hosanna  veut  dire :  Sauve
maintenant, ou : Sauve, je t’en prie. D’autres versets de ce psaume sont fréquemment cités.
Le psaume 8 présente la position de Fils de l’homme, toutes choses étant mises sous Ses
pieds, quand (au psaume 2 qui Le montre comme roi en Israël et Fils de Dieu) Il a été

4 Le mot hébreu rendu dans la version de Martin par l’expression : « Qui se garantit par soi-
même », est un peu difficile à rendre grammaticalement ; mais, en tout cas, le  sens en est :
« apportant avec lui le salut par la puissance de Dieu ».



rejeté, mais avec la déclaration de la part de Jéhovah qu’Il serait roi en Sion, malgré Israël
et le monde qui est invité — du moins ses chefs — à se courber devant Lui (comp. Jean 1,
49, 50 ; Matt. 16, 20, suivi de 17 ; et Luc 9, 20-22). 

Maintenant (v. 17) le Seigneur ne veut plus de Jérusalem ; Il en sort, va à Béthanie et
y passe la nuit. 

Le figuier (v. 18-22) représente, je n’en doute nullement, Israël, soit l’homme sous
l’alliance de la  loi.  Il  est  jugé définitivement et  pour toujours.  Il  n’y avait  qu’une belle
apparence et pas de fruit, et il n’y en aurait jamais sur ce pied-là. Mais le Seigneur se sert
du fait qu’à Sa parole le figuier sèche incontinent, pour montrer à Ses disciples l’effet de la
foi en eux, dès qu’elle se trouvait là. Toutes les difficultés disparaîtraient. Non seulement
Israël sous la loi sécherait,  mais toute la puissance mondaine qui s’y élevait contre eux
disparaîtrait sous les eaux du jugement de Dieu. 

Au verset  23,  les  autorités  judaïques  mettent  en  question  celle  de  Jésus,  marche
usuelle de ceux qui possèdent officiellement l’autorité,  lorsque Dieu agit à côté de cette
dernière par Sa puissance spirituelle. Le Seigneur, dans Sa sagesse divine, ne conteste pas
l’autorité  officielle  dans sa sphère,  mais lui  présente un cas  qui  allait  mettre  sa valeur
pleinement à l’épreuve. La puissance divine ne manque pas d’autorisation, et elle venait de
se manifester pleinement, mais Jésus répond comme dans l’humiliation et, moralement,
comme nous le pouvons toujours avec Son aide, si nous ne pouvons pas manifester cette
puissance  extérieurement.  Au  reste,  Dieu  ne  fait  pas  de  miracles  pour  satisfaire
l’incrédulité. 

Le  Seigneur  démontre,  par  leur  propre  confession,  leur  incapacité  de  porter  un
jugement  sur  ce  qui  se  faisait  de  la  part  de  Dieu.  Jean  ne  faisait  pas  de  miracles.  Le
baptême  de  Jean  était-il  du  ciel  ou  des  hommes ?  S’il  était  du  ciel,  Jean  avait  rendu
témoignage à Jésus, et pourquoi ne croyaient-ils pas ? Mais ils avaient peur, à cause du
peuple,  de  répondre :  « des  hommes ».  « Nous  ne  savons »,  disent-ils.  Comment  donc
prétendre juger de la mission de Jésus ? Or maintenant eux doivent être jugés à leur tour,
ainsi que toutes les sections de la nation juive. 

Dans toute cette partie de l’évangile, Christ étant rejeté, le temps présent d’alors se lie
sans intervalle à Sa seconde venue en jugement, ainsi que nous l’avons vu dans les citations
de Zacharie 9 ; Psaumes 118 ; 2 et 8. Seulement le Seigneur constate tout premièrement le
caractère de ce rejet (v. 28-32). Il leur propose le cas de deux fils. Le premier dit : Je n’irai
pas,  et  toutefois  il  va ;  l’autre  répond :  J’y  vais,  mais  ne  va  pas.  C’était  la  prétendue
obéissance des Juifs,  tandis  que de pauvres pécheurs se repentaient de leurs péchés et
suivaient Christ. Ses interlocuteurs reconnaissent que c’est bien le premier des deux fils qui
a fait la volonté de son père. Le Seigneur leur fait l’application du cas et ajoute que, encore
qu’ils eussent vu le repentir des autres, ils n’y allaient pas davantage. 

Ensuite (v. 33) Il leur raconte leur histoire dans la parabole de la vigne louée à des
cultivateurs. La vigne avait été soigneusement mise en état et environnée d’une clôture. Le
propriétaire envoie ses serviteurs pour recevoir sa part des fruits. C’étaient les prophètes ;
ils ont été persécutés et tués, comme Étienne en accuse les Juifs au chapitre 7 des Actes.
Enfin il a envoyé son fils. Mais l’homme (les Juifs), avec tous les avantages dont il pouvait
jouir de la part de Dieu, a voulu avoir le monde — le monde religieux si vous voulez — sans
le Fils de Dieu, sans Dieu et  sans Son autorité,  car  celui  qui  n’a pas le  Fils  n’a pas le
Père [1 Jean  2,  23].  Les  cultivateurs  le  jettent  hors  de  la  vigne  et  le  tuent.  Les  Juifs



reconnaissent qu’il faut faire périr misérablement ces méchants. Alors le Seigneur cite ce
même psaume 118, déjà mentionné plus haut : N’avez-vous jamais lu dans les Écritures :
« La pierre que ceux qui bâtissaient ont rejetée, celle-là est devenue la maîtresse pierre du
coin. Celle-ci est de par le Seigneur, et est merveilleuse devant nos yeux » ? Le royaume de
Dieu leur était ôté et donné à ceux qui en rapporteraient les fruits. 

Puis (v. 44), Il fait la différence entre l’effet du jugement qui allait tomber sur eux et
ce qui  arriverait  aux derniers jours.  Ils  tomberaient  sur la  pierre  d’achoppement et  ils
seraient brisés ; ceux sur lesquels elle tomberait en jugement seraient broyés et réduits en
poussière. 

Ayant entendu ces paroles, les principaux sacrificateurs et les scribes s’aperçoivent
bien qu’Il parlait d’eux ; mais ils sont retenus par la crainte qu’ils avaient encore de ce que
pouvaient être les dispositions de la foule, car celle-ci Le tenait pour un prophète. 

Quel  témoignage solennel  la  bouche du Seigneur  rend ici  de la  crise  par  laquelle
passait en ce moment la race humaine, par laquelle l’âme passe encore partout où Jésus est
annoncé ! Celui qui heurte contre la pierre se ruine, mais le Seigneur viendra en jugement
contre Ses adversaires qui seront broyés par la puissance de Sa venue en gloire. L’autorité
rebelle  qui  rejette  la  vérité,  est  toujours  faible  et  dépend de l’opinion du monde.  Une
mauvaise conscience est toujours faible. Celui qui a la vérité et la foi peut dire la vérité ; il
est entre les  mains de Dieu et  le sait.  Souvenons-nous que le  monde dans lequel  nous
vivons a rejeté le Fils de Dieu. L’évangile lui dit, de la part de Dieu : Qu’avez-vous fait de
mon Fils ? Que peut-il répondre ? Dieu annonce la grâce avec une longue patience, jusqu’à
ce que cette patience soit inutile ; mais le monde est jugé, ayant non seulement péché et
transgressé la loi quand il l’a eue, mais rejeté Dieu Lui-même venu en grâce. 

Non seulement l’homme a été chassé du paradis terrestre, un monde, pour ainsi dire,
que Dieu avait créé autour de lui, mais, autant que cela dépendait de lui, il a chassé Dieu de
ce monde du dehors, que le péché et les convoitises avaient formé autour de l’homme. Il a
chassé Dieu, quand Son amour L’avait amené ici-bas, quand Il délivrait l’homme tous les
jours de tous les maux que le péché avait introduits dans le monde. L’homme ne veut pas
Dieu ; il ne Le veut à aucun prix. 

Chapitre 22. — La parabole des cultivateurs se rapporte à la venue de l’homme, même
quand il s’agit de la venue de Christ. Maintenant le Seigneur va parler des voies de Dieu en
grâce  envers  Israël  et  aussi  envers  les  Gentils.  Dans  la  parabole  précédente,  il  était
question de chercher du fruit, comme Dieu le faisait en Israël. Ici un roi fait un festin de
noces pour son fils, et convie les invités au festin. Remarquez aussi que c’est une similitude
du royaume des cieux (v. 2),  tandis que, dans la parabole précédente, on cherchait des
fruits  d’après  une mesure arrêtée  d’obligation,  c’est-à-dire la  loi,  quoique ce  fût  par  le
ministère des prophètes et du Fils, sans que le royaume fût en question. 

Les premiers conviés étaient les Juifs, et tout premièrement ceux du vivant du Christ
(v. 3). Ensuite, lorsque tout fut préparé, il envoya encore une fois ses esclaves — les apôtres
après Sa mort — pour les convier au festin. Ils s’en moquèrent. On trouve ici  les deux
caractères des hommes : les intéressés qui s’occupent du monde et ne s’inquiètent pas du
Seigneur,  et  les  violents  qui  persécutent  ses  messagers.  Luc,  comme  il  le  fait  souvent
lorsqu’il  s’agit des choses morales, entre plus dans le détail,  tandis que, d’autre part,  il
raconte en peu de mots une foule d’incidents qui ne font pas un tableau moral. Luc, dis-je,
entre dans plus de détails, afin de montrer quelles excuses les hommes présentent pour



négliger  le  Christ,  puis  il  nous  fait  voir  le  Seigneur,  cherchant  en  grâce  les  pauvres
méprisés d’Israël, alors que les chefs ne veulent pas du Christ. 

Ici  nous avons le  grand fait  historique,  que Jérusalem et les  Juifs comme tels  ne
voulaient aucunement de Lui, et persécuteraient les siens, amenant, comme ils l’ont fait,
sur eux-mêmes le jugement de Dieu et la ruine. 

Ensuite Il fait chercher les Gentils, les pécheurs où qu’ils soient, et la salle des noces
est remplie de monde ; mais alors il  y a un jugement qui s’exerce à l’égard de tous ces
conviés.  Nous  n’avons  ici  qu’un  exemple,  mais  c’est  pour  constater  le  principe.  La
chrétienté, rassemblée par le message de l’évangile, est l’objet du jugement de Dieu, selon
la nature de l’invitation qui a été faite. Pour un festin de noces, il faut une robe de noces. Il
faut être revêtu de Christ, pour avoir part à Sa joie. 

Nous trouvons encore ici un autre principe important et digne de remarque, principe
qui découle de la forme de la parabole : le jugement est un jugement individuel. 

Voici ce que je veux dire : La première partie de cette parabole, dont le sujet est la
grâce, amène le jugement sur les Juifs, qui avaient méprisé l’invitation du roi agissant en
grâce et les conviant au festin, qui avaient maltraité les messagers, et qui, à la suite de leur
refus de lui rendre les fruits  de sa vigne,  avaient outragé ses envoyés les prophètes,  et
finalement porté les mains sur son fils unique et mis à mort son bien-aimé. Mais, à la fin de
la parabole, lorsque, l’invitation ayant été envoyée de tous côtés, la maison a été remplie de
conviés,  bien  que  la  chrétienté  soit  retranchée  comme le  judaïsme,  un  autre  genre  de
jugement  nous  est  révélé,  un  jugement  individuel,  dans  lequel  il  s’agit  de  savoir  si
l’individu est dans un état qui convienne aux privilèges dont il jouit. Il ne s’agit pas de la
destruction d’une ville  et  de la  nationalité  du peuple terrestre  de Dieu ;  d’un jugement
extérieur qui met fin à l’économie, à l’existence de la nation sous l’ancienne alliance, à tout
le système judaïque ; il s’agit de savoir si l’état de celui qui se trouve au festin convient aux
noces du Fils du grand Roi ; sinon, tandis que le festin continue, l’individu, impropre pour
les noces, est jeté dans les ténèbres de dehors, là où sont les pleurs et les grincements de
dents. 

Le  principe  établi,  on  voit  qu’il  s’applique,  hélas !  à  plusieurs :  il  y  a  beaucoup
d’appelés, mais peu d’élus. 

La  parabole  des  cultivateurs  est  l’histoire  du  judaïsme  jusqu’au  rejet  et  au
crucifiement  du  Christ ;  celle  du  festin  est  l’histoire  de  la  réception  de  l’évangile,
premièrement par les Juifs,  puis par les Gentils,  avec ce qui résulte de la participation
extérieure à cette grâce, et le triage qui se fait au sein même de ces privilèges. 

En reprenant l’ordre des pensées depuis le  chapitre  20,  verset 29,  nous avons vu
jusqu’ici :  la  présentation de Jésus,  comme Fils de David,  à Jérusalem ;  l’état  des Juifs
constaté, quant au fait, dans la parabole des deux fils ; leur jugement comme nation dans la
parabole de la vigne, jugement qui, du reste, avait déjà été dépeint dans le figuier devenu
sec. 

Ici, il est utile de faire remarquer la différence entre ces deux cas. Dans les deux, c’est
Israël sans fruit, jugé et mis de côté ; mais, dans le cas du figuier, c’est Israël de fait, tel que
le  Sauveur  l’a  trouvé :  beaucoup  de  feuilles,  une  belle  apparence,  mais  aucun  fruit
répondant  à  ce  que  le  Seigneur  cherchait,  à  ce  dont  Son  cœur  avait  besoin ;  aussi  le
jugement  a-t-il  un  autre  et  plus  profond  caractère.  L’arbre  était  mauvais ;  la  nature
humaine, sous la culture de Dieu même, ne valait rien. En entrant dans ce monde, il n’y



avait,  sur le chemin du Sauveur, qu’un seul peuple qui eût joui de cette culture ;  c’était
Israël,  l’homme ayant  tous les  avantages  que l’homme pût  avoir  comme placé  sous  sa
responsabilité ici-bas. Or l’homme selon la chair est condamné ; jamais il ne portera de
fruit ; c’en est fait de lui. 

La parabole des cultivateurs se rattache davantage à la nation, comme sphère des
voies de Dieu, une économie sur la terre ; non pas la nature humaine sous la loi, mais les
chefs  de  la  nation  auxquels  la  vigne  de  Dieu  avait  été  confiée.  Dieu  avait  eu  longue
patience ; Il cherchait les fruits qui Lui étaient dus, et Ses messagers, Ses serviteurs, avaient
été honnis, maltraités, même tués. Dieu pouvait faire encore une chose et Il l’a faite ; Il a
envoyé Son Fils. Les cultivateurs L’ont jeté hors de la vigne et L’ont tué ; ils devaient subir
le jugement qu’ils avaient mérité. Ce n’est pas le mal inguérissable, la chair qui ne peut
plaire à Dieu, qui dépérit devant Ses yeux : c’est un jugement extérieur et terrible, tombant
sur la nation qui, malgré toute la patience de Dieu déployée envers elle dans sa longue
carrière, a mis le comble à son iniquité en rejetant et en crucifiant Son Fils. Ce peuple subit
le jugement public de Dieu ; il est déjà ruiné, brisé à la suite de son péché ; il sera broyé
(sauf  un petit  résidu que Dieu s’est  réservé),  quand,  aux derniers  jours,  il  sera trouvé
adversaire et apostat. 

Après  cette  parabole  nous  avons  trouvé  le  royaume  des  cieux,  la  grâce  qu’Israël
rejette également, mais qui, étant promulguée, remplit la maison de conviés, de Gentils
aussi bien que de Juifs. Ici nous trouvons aussi le jugement, mais portant sur la question si
l’individu est propre à la position dans laquelle il se trouve. 

Maintenant, après ces grands principes, après ces traits qui dépeignent la situation,
toutes les classes des Juifs, chacune à son tour, viennent pour être jugées, alors qu’elles
pensaient jeter la sagesse divine dans la perplexité par des questions qu’elle ne saurait
résoudre, car elles se croyaient sages et pensaient avoir affaire à un pauvre Galiléen illettré.
Combien le monde et les hommes religieux sont aveugles ; et que le cœur de l’homme est
méchant !  Le Seigneur est au milieu d’eux en grâce,  et ces hommes, les uns comme les
autres, voudraient montrer qu’Il est dans Ses torts. 

D’abord  (v.  15)  les  pharisiens  se  réunissent  et  tiennent  conseil  ensemble  pour
chercher à L’enlacer dans Ses paroles.  Ils tenaient  eux-mêmes fortement à l’autonomie
judaïque, comme étant le peuple de Jéhovah qui ne devait pas être assujetti aux Gentils ;
les hérodiens, au contraire, s’attachaient à la dynastie d’Hérode, représentant la puissance
impériale  de  Rome  qui  l’avait  placé  là  comme  roi  subalterne.  Si  Jésus  reconnaissait
l’autorité romaine, Il perdait, pensaient-ils, aux yeux du peuple Son caractère de Messie
qui devait les délivrer de ce joug ; s’Il rejetait cette autorité, eux pourraient le dénoncer au
pouvoir civil. Peu leur importait qu’ils fussent inconséquents, si seulement ils pouvaient se
débarrasser de Dieu et de Sa vérité. Les ennemis les plus acharnés deviennent amis pour se
défaire  de  Christ.  Comme  Hérode  et  Pilate,  pharisiens  et  hérodiens,  pharisiens  et
sadducéens, tout le monde est d’accord pour cela. Les pharisiens et les hérodiens vont donc
ensemble le questionner et Lui demandent, en Le flattant sur Son intégrité, si, oui ou non,
il fallait payer le tribut à César. Le Seigneur, s’apercevant clairement de leur hypocrisie, la
leur signale ; puis Il leur demande de Lui montrer la monnaie courante, avec laquelle on
payait le tribut dans le pays. De qui cette pièce portait-elle l’image et l’inscription ? Ils lui
disent : « De César ». « Rendez donc, leur dit-Il, à César ce qui lui appartient, et à Dieu ce
qui appartient à Dieu ». Dieu avait assujetti  les Juifs aux Gentils pour leurs péchés ;  ils



devaient  reconnaître  Sa main et  se soumettre à ce joug,  jusqu’à  ce que Dieu,  selon Sa
promesse, les en affranchît. En attendant, ils devaient rendre à Dieu ce qui Lui appartenait.
Ils ne faisaient ni l’un ni l’autre. Rebelles à Dieu dans toutes leurs voies, ils se soulevaient
constamment contre les Romains. Étonnés de la réponse du Seigneur, ils Le laissent et s’en
vont. 

Le même jour les sadducéens, qui nient la résurrection, viennent Lui soumettre le cas
d’une femme qui, selon la loi de Moïse, avait eu sept maris. Duquel des sept, demandent-
ils, serait-elle femme, lors de la résurrection ? Il s’agissait ici d’une vérité fondamentale ;
aussi  la  réponse  du  Seigneur  est-elle  formelle  et  précise.  Mettre  en  question  la
résurrection, c’était ignorer les Écritures et la puissance de Dieu. La mort ne terminait pas
l’existence des hommes ; si Dieu était le Dieu d’Abraham, d’Isaac et de Jacob, Il n’était pas
le  Dieu  de  ceux  qui  n’existaient  pas.  Tous  vivent  pour  Lui,  s’ils  sont  morts  pour  les
hommes ;  et  bien que  la  vie  et  l’incorruptibilité  n’aient  été  mises  en évidence  que par
l’évangile [2 Tim. 1, 10], l’Ancien Testament suffisait pour montrer que Dieu avait été, était et
serait le Dieu des fidèles, pour qu’ils fussent avec Lui, non seulement comme des âmes,
mais comme des hommes, âme et corps, ainsi qu’Il les avait faits : seulement ressuscités,
chose  nécessaire  après  la  mort.  Lorsque  Dieu  disait :  « Je  suis  le  Dieu  d’Abraham »,
Abraham était un homme vivant pour Lui et devait être ressuscité. 

Mais le Seigneur traite aussi le côté positif de la question. Dans la résurrection tout
est changé ; il ne s’agit ni de se marier ni de donner en mariage ; on est comme les anges de
Dieu dans le ciel. Il n’est pas question ici de la position dans laquelle on se trouve, mais du
caractère dans lequel on subsiste. C’est un fondement de l’évangile, que la résurrection. 

Notre  foi  est  vaine si  Christ  n’est  pas ressuscité ;  chose évidemment vraie,  car,  si
l’homme ne ressuscite pas, Christ Lui-même n’est pas ressuscité  [1 Cor. 15, 13] ; Il est donc
mort aussi, sans remède ni réponse ; Il est vaincu, non pas vainqueur. Les sadducéens sont
réduits au silence, et les deux grandes sectes des Juifs n’ont plus rien à dire. 

Mais le Seigneur ayant fait ce que ne pouvaient faire les pharisiens, adversaires des
sadducéens, la curiosité des pharisiens est excitée, et ils se réunissent (v. 34). L’un d’entre
eux  questionne  le  Seigneur,  mais  sa  demande  a  pour  résultat  que  Jésus  pose  le  vrai
fondement de la loi et des prophètes, et puis constate clairement la situation des choses, la
question du moment, comme Dieu l’envisageait. Lequel, demande le docteur de la loi, est le
grand commandement dans la loi ? Question très débattue parmi les Juifs, pour lesquels
chaque  commandement  avait  une  valeur  spéciale,  l’observation  de  chacun  d’entre  eux
procurant, comme dans un examen au collège, tant de bonnes marques de la part de Dieu.
Le Seigneur saisit  l’occasion,  offerte  dans les  voies  de  Dieu,  de constater  les  principes
fondamentaux  de  la  loi  divine :  Aimer  Dieu  de  tout  son  cœur,  tel  est  le  premier
commandement ;  le  second  lui  ressemble,  c’est  aimer  son  prochain  comme  soi-même.
Tout, dans l’homme, dépendait de ces deux choses. C’est le sommaire de ce que l’homme
devrait être ; les racines et la mesure de la justice humaine. Ce n’est en aucune manière une
révélation de l’amour divin ; il n’est nullement question de la grâce, ni d’un chemin ouvert
au pécheur pour venir à Dieu ; mais c’est la règle parfaite de ce qu’un homme devrait être,
un résumé divin de la substance de la loi,  loi  sur laquelle  les prophètes insistaient,  en
cherchant à ramener le peuple à son observation. 

Maintenant tout change. À Son tour Christ les questionne. Il avait été clair et positif
quant à la résurrection,  clair  et positif  quant à l’essence et au fondement de la loi  que



l’homme aurait dû garder (et en la gardant il aurait joui de la vie avec Dieu, mais il est
pécheur) ; maintenant Il leur présente la question, grave et décisive pour eux, du jugement
qu’ils portaient sur le Christ et ainsi sur Sa propre personne. « Que vous semble-t-il du
Christ ? De qui est-il Fils ? ». Ils Lui disent : « De David ». « Comment donc, leur dit Jésus,
David l’appelle-t-il Seigneur ? disant : Le Seigneur a dit à mon Seigneur : Assieds-toi à ma
droite, jusqu’à ce que je mette tes ennemis pour le marchepied de tes pieds ». C’est ce qui
allait  arriver ;  Il  allait  quitter  la  position  de  Fils  de  David  sur  la  terre,  héritier  des
promesses faites aux Juifs, pour s’asseoir à la droite de la majesté dans les hauts lieux. 

Personne  ne put  Lui  répondre  un  mot  et  personne,  depuis  ce  jour-là,  n’osa  plus
L’interroger. Tout était terminé entre le peuple juif et le Seigneur ; sauf, hélas ! à mettre à
exécution les pensées de haine qu’ils avaient dans leur cœur. 

Chapitre 23. — Sans parler de l’instruction qu’il renferme, ce chapitre est important
parce qu’il montre la manière dont cet évangile se meut dans les relations de Dieu avec
Israël, tout en indiquant le jugement que ce peuple attirait sur lui par le rejet du Messie. 

Nous  trouvons  ici,  d’abord  la  position  des  disciples  au  milieu  des  Juifs,  aussi
longtemps que Dieu supporterait ces derniers, et ce qui, sous ce rapport, convenait aux
serviteurs  de  Jésus ;  puis  l’iniquité  et  l’hypocrisie  des  scribes  et  des  pharisiens ;  enfin
l’amour et la grâce souveraine de Jésus, grâce qui déborde et montre ce qu’Il est, même
quand Il annonce le jugement. Par là, toute cette partie de l’évangile se lie aux voies de
Dieu en relation avec Son peuple  terrestre,  comme le  moment d’alors,  où tout  cela  se
passait, se lie avec les derniers jours. Tout se rapporte aux Juifs d’alors et à la relation des
disciples avec ce peuple, et de là passe aux derniers temps en laissant l’Église de côté, sauf
que la mention des derniers temps introduit nécessairement la responsabilité de ceux qui
remplacent les Juifs comme serviteurs du Seigneur pendant Son absence, et finalement le
jugement des Gentils. 

Les disciples sont laissés par le Seigneur dans la relation avec les chefs judaïques dans
laquelle ils se trouvaient alors, et jusqu’au rejet judiciaire du peuple lors de la destruction
de Jérusalem. Le Sauveur les place dans la même catégorie que la multitude. Tous étaient
soumis à l’autorité des scribes et des pharisiens. Ceux-ci étaient assis dans la chaire de
Moïse ; on devait les écouter quant aux prescriptions qu’ils tiraient de la loi donnée par son
moyen. Toutefois il fallait bien se garder de suivre leur marche ; c’étaient des hypocrites qui
parlaient et ne faisaient pas. Ils faisaient la loi très stricte pour les autres et très légère pour
eux-mêmes ; ils aimaient à paraître devant les hommes avec les formes de la piété, pour
acquérir  une  réputation  religieuse ;  ils  recherchaient  les  premières  places  dans  les
synagogues, les salutations dans les places publiques, et d’être appelés : Rabbi, se faisant
valoir aux yeux du monde par la religion. 

L’esprit  des  disciples  devait  être  l’opposé  de  tout  cela.  Ils  ne  devaient  pas  être
appelés : Rabbi, car le Christ seul était leur maître et eux étaient des frères ; ils ne devaient
pas non plus en appeler d’autres du nom de père, car un seul était leur Père, Celui qui est
dans les cieux ; enfin, ils ne devaient pas être appelés docteurs, car Christ seul était Celui
qui les enseignait. Celui qui voulait être grand au milieu d’eux devait être leur serviteur, car
quiconque s’élèverait sur la terre serait abaissé et celui qui s’humilierait serait exalté. C’est
bien ce que Christ a fait, tandis que l’homme, ayant voulu s’élever et être comme Dieu, a
été abaissé et le sera encore en affrontant le jugement de Dieu (comp. Phil. 2). 

Ensuite  (v.  13),  le  Seigneur  dénonce  les  scribes  et  les  pharisiens,  ces  docteurs



religieux du jour, en mettant le doigt sur les divers traits d’iniquité qui les caractérisaient.
Ils fermaient le royaume devant les hommes, et ne voulaient ni entrer, ni permettre aux
autres d’entrer, car les docteurs religieux s’opposent toujours à l’entrée de la vérité dans
d’autres  cœurs.  Leur  vie  était  une vie  d’hypocrisie ;  ils  cherchaient  à  profiter,  par  leur
caractère religieux, de la bourse de ceux que leur faiblesse exposait à leurs artifices ;  ils
faisaient de longues prières ; leur jugement serait sévère en proportion. Ils montraient (v.
15) un zèle prodigieux pour  leur religion,  mais ils  rendaient moralement les prosélytes
pires qu’eux-mêmes ; ils proposaient des subtilités de casuistes et négligeaient les choses
essentielles de la loi de Dieu. Exacts quant aux minuties des dîmes demandées par la loi de
Moïse,  ils  négligeaient  la  justice,  la  miséricorde  et  la  foi,  tout  ce  qui  était  réellement
important aux yeux de Dieu ; ils nettoyaient le dehors, et au-dedans ils étaient pleins de
rapine et d’iniquité. Hypocrites ! ils bâtissaient les tombeaux des prophètes, et assuraient
que s’ils avaient vécu au temps de leurs pères, ils n’auraient pas trempé dans la mort de ces
messagers de Dieu.  Ils témoignaient  ainsi  être les  fils  de leurs pères — eh bien !  qu’ils
comblassent donc la mesure de leurs pères ! 

Jamais le Seigneur n’a accusé personne comme ce qu’on peut appeler le clergé de Son
temps, ceux qui, sous des formes religieuses, étaient le grand obstacle au succès de Son
travail  ici-bas.  Serpents,  race  de  vipères !  dit-Il,  comment  pourrez-vous  échapper  à  la
condamnation de l’enfer ? — Sauveur humble et débonnaire ! Lui qui avait commencé Sa
carrière en dépeignant le caractère de ceux qui seraient bénis, Il l’a terminée, rejeté par la
religion  du  monde  et  des  formes,  en  dépeignant  l’hypocrisie  et  l’iniquité  de  ceux  qui
s’opposaient à la bénédiction de leurs prochains — et Il l’a fait avec une sévérité d’autant
plus terrible, que c’était la bouche de l’amour et de la grâce qui s’exprimait ainsi. 

Tel est le point de départ de ces paroles brûlantes qui mettent en lumière, comme Lui
pouvait le faire, le vrai caractère de la religion qui ne veut pas la vérité. Au moins, disaient-
ils, ils n’auraient pas pris part à la persécution, ni à la mort de ceux qui apportaient le
message de Dieu. Mais Dieu avait l’œil sur eux ; ils seraient mis à l’épreuve à cet égard.
Christ, car c’était le Seigneur Lui-même qui les jugeait ainsi, enverrait des prophètes, des
sages et des scribes (ce qu’Il a fait après être monté en haut) ; ils les persécuteraient, les
tueraient, les fouetteraient dans les synagogues, pour maintenir la religion intacte ; mais —
c’est Dieu qui prononce le jugement — afin que le sang juste, versé sur la terre depuis Abel
jusqu’à Zacharie, vint sur la génération à laquelle Dieu avait accordé Son dernier et Son
plus grand bienfait, et qui avait ainsi montré, au plus haut degré, la perversité et l’iniquité
de  l’homme.  Nous  savons,  d’après  Apocalypse  18,  24,  qu’il  en  sera  de  même  de  la
chrétienté sous sa forme babylonienne. 

Le point très solennel qui est mis ici en évidence, c’est que l’iniquité s’accumule. La
patience de Dieu attend, et non seulement cela, mais elle emploie tous les moyens pour
ramener à la sincérité et à Lui-même ceux qui possèdent la vérité ou qui en ont tout au
moins la forme. Les appels les plus touchants, les avertissements les plus énergiques, la
condescendance qui emploie des raisonnements presque d’égal à égal, tout cela est rendu
inutile  par  l’obstination  des  hommes  à  mépriser  la  grâce  et  à  pratiquer  l’iniquité.
Lorsqu’enfin  Dieu  a  épuisé  tous  Ses  moyens  d’appeler  à  la  repentance,  alors  arrive  le
jugement  que  cette  patience  divine  avait  suspendu.  Il  est  enfin  amené  par  le  péché
accumulé  d’âge  en  âge,  et  par  la  dureté  de  cœur  qui  a  grandi  avec  le  mépris  des
avertissements divins et de la grâce. 



Toutefois  la  grâce  déborde du cœur du Sauveur,  qui  parle  ici  dans  Son caractère
divin. Rien de plus touchant que les plaintes de Sa douleur, en apostrophant Jérusalem qui
ne voulait  ni  recevoir  Ses appels,  ni venir  pour être gardée et  abritée  sous les ailes  de
l’amour divin. Elle est bien caractérisée par la persécution de tous les messagers de Dieu, et
que de fois Il aurait recueilli Ses enfants sous Ses ailes ! Mais, maintenant, Lui-même venu
en amour est rejeté, et sa maison à elle (car Il n’appelle plus cette maison sienne) lui est
laissée déserte — pas pour toujours, cependant, car les dons et l’appel de Dieu sont sans
repentance [Rom. 11, 29] ; — mais déserte jusqu’à la repentance du peuple, manifestée dans le
désir de voir et de saluer Celui qui avait été promis, selon le psaume 118, si souvent cité en
rapport avec ces jours et le retour du Sauveur. C’était ce que les enfants avaient crié au
chapitre 21, témoignage voulu de Dieu et produit par Sa puissance, lorsque le peuple ne
voulait  pas  de  son  Messie,  vrai  fils  de  David.  L’iniquité  du  peuple,  placé  sous  sa
responsabilité, était venue à son comble, mais Jéhovah, selon Sa grâce souveraine et selon
Sa fidélité, reviendra en puissance comme libérateur, au moins pour le résidu repentant,
lorsque l’iniquité  de l’homme, dans ce cas  comme dans tous les  autres,  aura fait  de la
bénédiction d’Israël, selon les promesses de Dieu, un acte de pure grâce et de miséricorde
envers des enfants de colère (Rom. 11, 29, 32). 

Chapitre 24. — Ce qui précède montre comment, en tout ceci, nous avons le peuple
juif sous nos yeux. Ce qui suit est l’histoire des Juifs, ou plutôt celle du témoignage des
serviteurs du Christ au milieu des Juifs, dans l’intervalle qui sépare le rejet du Messie, ici
en question, et Son retour en gloire. Ils sont encore — ou de nouveau — en Palestine ; pas
encore délivrés, ni publiquement reconnus de Jéhovah, mais sous Sa main, en châtiment,
s’il s’agit de ceux qui sont sous l’influence de Sa grâce et de Sa parole, et finalement en
jugement  contre  ceux  qui  se  jettent  entre  les  bras  de  l’Antichrist.  Ce  récit  vient  très
naturellement à la suite du témoignage des derniers versets du chapitre 23, et se rattache,
quant à son contenu, à ce qui y est dit. 

Le Seigneur sort du temple, maintenant délaissé en jugement jusqu’à Son retour, et
s’assied  sur  la  montagne  des  Oliviers,  séparée  par  la  vallée  du  torrent  de  Cédron,  du
plateau  élevé  sur  lequel  on  voyait  le  temple  dans  toute  sa  grandeur.  Les  disciples
s’approchent pour attirer Son attention sur la beauté de ce majestueux édifice ; le Seigneur
ne cherche pas à détourner leurs yeux de l’objet qui les préoccupait, mais Il annonce la
destruction  complète  de  ce  qui  semblait  être  le  palais  indestructible  de  leur  religion,
nécessaire,  de  fait,  à  l’accomplissement  des  devoirs  qu’elle  imposait,  lieu  obligé  des
offrandes qui étaient le seul moyen de mettre le peuple en relation avec Dieu. Tout serait
détruit de fond en comble ; leur religion et toutes leurs relations avec Dieu selon l’ancienne
alliance, qui se rattachaient au temple, seraient entièrement abolies avec lui. Autant que
cela dépendait de la responsabilité des hommes, le départ du Sauveur laissait le temple
vide de son Dieu. 

Les disciples Lui demandent quand ces choses arriveraient ; et, avec cela, quel serait
le signe de Sa venue et de la fin du siècle. Ils entendent la fin du siècle de la loi par l’arrivée
du Messie, savoir de Jésus en gloire, car les Juifs reconnaissaient « ce siècle », c’est-à-dire
celui de la loi, et « le siècle du Messie » qui le terminerait. 

Examinons la réponse du Seigneur. Elle se divise en deux parties : la première (v. 4-
14) donne une esquisse générale de leur position et de ce qui se ferait jusqu’à la fin ; la
seconde (v. 15-31) présente le tableau dont l’application est le développement du chapitre



12 de Daniel. En effet, ce chapitre annonce la grande tribulation par laquelle Jérusalem
passera dans les derniers temps ; tribulation sans pareille dans l’histoire du monde, après
laquelle le Sauveur apparaîtra pour la délivrance des siens, et pour rassembler, des quatre
coins de la terre, les dispersés d’Israël, savoir les élus de ce peuple. Le Seigneur s’occupe
tout particulièrement de ceux qui seraient des témoins pour Son nom, tout en racontant
l’état  de  choses  qui  les  touchait  de  si  près.  Il  laisse  de  côté  l’Église  et  tout  ce  qui  s’y
rapporte ; c’est des témoins au milieu des Juifs, qu’Il parle ; Il les met en garde contre les
faux christs. Maintenant que le vrai Christ avait été rejeté, le peuple serait en proie à ces
imposteurs, et nombre de personnes seraient trompées. Il y aurait aussi des guerres et des
bruits de guerre ; les disciples devaient rester tranquilles, la fin — savoir la fin du siècle —
n’étant pas encore. Les nations s’élèveraient l’une contre l’autre, les royaumes aussi ; il y
aurait des famines et des tremblements de terre en divers lieux. C’était le commencement
des douleurs d’enfantement pour l’accomplissement des voies de Dieu. 

Mais dans ces temps de trouble, même de la nation, l’homme n’en deviendrait que
plus méchant et ferait éclater sa haine contre les témoins de la vérité. On les tuerait, on les
livrerait pour être affligés, et ils seraient haïs de toutes les nations pour l’amour du Christ.
Une fois la bride lâchée, les Gentils comme les Juifs ne veulent ni Christ ni la vérité. Il y
aurait de faux prophètes qui tromperaient la multitude, et plusieurs se refroidiraient, parce
que l’iniquité surabonderait. Dans ces cas-là le courage moral vient à manquer, lorsque la
foi n’est pas en activité pour soutenir le cœur, en le faisant regarder vers le Seigneur qui est
au-dessus de toutes les difficultés, quelles qu’elles soient. Il s’agissait pour les disciples de
persévérer jusqu’à la fin, car la délivrance arriverait en son temps. Pour nous il s’agit de
moissonner, en nous appliquant à l’œuvre du Seigneur sans nous décourager ; pour eux il
s’agit d’être délivrés. En général il est vrai pour nous aussi qu’il faut persévérer jusqu’au
bout. Lorsque la Parole de Dieu nous parle du chemin du désert qui est à traverser, elle
insiste sur la persévérance et sur le maintien de la confiance jusqu’à la fin ; non pas que
l’issue soit incertaine pour le vrai croyant, parce que Dieu le gardera jusqu’au bout. Il est
fidèle  pour  le  faire,  mais  il  faut  qu’Il  le  fasse ;  le  chemin  est  là,  il  faut  que  nous  le
parcourions ; le danger est là, et il nous faut être gardés ; mais les brebis ne périront pas et
personne ne les ravira de la main du Seigneur  [Jean 10, 28]. Cependant il faut aller jusqu’au
bout ; c’est un devoir de compter sur Dieu pour cela ; mais ici, dans les derniers temps, il y
aurait  une délivrance.  Toutefois, malgré la prédominance du mal, la Parole de Dieu ne
s’arrêterait pas ; elle dépasserait les limites de la Palestine, et porterait à toutes les nations
la nouvelle de l’établissement du royaume qui vient. Alors viendrait la fin. Ce n’est pas ici
l’évangile  du salut,  comme au  chapitre  1  de  l’épître  aux  Éphésiens,  mais  l’évangile  du
royaume,  comme  Jean-Baptiste,  comme  le  Sauveur  Lui-même,  l’avaient  annoncé.  Le
royaume de Dieu est proche. 

Tout ceci est un aperçu de l’état de choses qui aurait lieu à la fin et qui commençait à
poindre immédiatement après le départ du Seigneur, état de choses qui avait son avant-
goût dans ce qui allait se passer entre Son départ et la destruction de Jérusalem, et dont les
versets 4 à 14 nous donnent une idée générale. L’Église, nous l’avons déjà dit, est laissée
entièrement hors de vue, le témoignage envoyé aux Gentils étant celui des derniers jours
quand l’Église sera en haut, et donnant lieu au jugement que dépeint le chapitre 25. La
destruction de Jérusalem par Titus ne se trouve pas ici  du tout,  mais néanmoins cette
destruction était d’une grande importance, parce qu’elle mettait fin à toute relation de Dieu
avec le peuple comme tel, jusqu’au moment où elle serait reprise lors de son retour dans le



pays à la fin des jours. Luc (21, 24) nous parle de la destruction de Jérusalem par Titus en
ajoutant qu’elle sera foulée aux pieds par les Gentils, jusqu’à ce que les temps des Gentils
soient accomplis. Daniel (9, 26) en parle en ces termes : « Le peuple du conducteur qui
viendra détruira la ville et le sanctuaire », et la désolation sera là par le jugement de Dieu.
À la fin le Messie prendra le royaume, lorsque Jérusalem et les Juifs auront subi jusqu’au
bout le jugement que Dieu a décrété. 

Le Seigneur (v.  15) arrive maintenant,  dans le  cours de Sa prophétie,  au moment
prédit par Daniel, où l’abomination qui cause la désolation serait placée dans le lieu que le
trône de Dieu doit occuper. Il y aurait donc, avons-nous vu, un temps de témoignage en
Israël,  qui  s’étendrait  jusqu’au  bout  du  monde,  à  toutes  les  nations ;  les  serviteurs  du
Seigneur  devraient  posséder  leurs  âmes  par  la  patience,  et,  quoique  haïs  de  tous,
persévérer jusqu’à la fin. Mais, pour ceux qui seraient en Judée, le moment viendrait où
une idole (c’est ce que signifie le mot « abomination ») serait placée dans le lieu saint. Cette
idole est appelée « de la désolation », parce que la confiance en elle et l’affront public fait à
Dieu amèneraient la désolation du peuple et du lieu saint. Lorsqu’elle y serait placée, les
fidèles qui seraient en Judée devraient s’enfuir dans les montagnes. Le Seigneur emploie
toutes les images pour montrer l’urgence du cas : celui qui serait sur le toit de la maison ne
devrait pas descendre pour emporter quelque chose hors de sa maison ; celui qui serait aux
champs ne devrait pas revenir en arrière pour chercher ses vêtements ; le moment serait si
terrible qu’il ne s’agirait que de prendre la fuite. Mais Dieu pense toujours aux siens : ils
devraient, dit le Seigneur, demander à Dieu que leur fuite n’eût pas lieu en hiver, ni un jour
de sabbat. Lorsqu’arrivera ce temps de tribulation sans pareille dans l’histoire du monde,
Dieu pensera à la température la plus convenable pour la fuite et à l’esprit consciencieux
qui arrêterait le fidèle un jour de sabbat. 

Ce  passage  nous  montre  clairement  qu’il  s’agit,  en  tout  ceci,  des  Juifs,  et  de
Jérusalem, et du pays environnant. C’est la dernière demi-semaine de Daniel, « un temps
de détresse à Jacob » ;  il  en sera cependant délivré. Malheur aux femmes enceintes et à
celles qui nourriront des enfants, ces sujets de joie pour les femmes juives en temps de
paix ; il y aurait une tribulation telle qu’il n’y en avait jamais eu de pareille. Mais le cœur du
Seigneur pense à toutes les difficultés, à tous les dangers des siens. Pour l’amour de Ses
élus, Il raccourcira ces jours-là, car autrement nulle chair n’eût été sauvée ; et, de fait, ce ne
sera pas un prolongement de misère selon la volonté de l’homme, car en trois ans et demi
tout sera terminé. 

La citation de Daniel montre clairement qu’il ne s’agit pas du siège de Jérusalem par
Titus,  car  Daniel  nous  fait  savoir  que  ce  temps  de  tribulation  est  sans  pareil,  et,  par
conséquent, il ne peut y en avoir deux. Mais de plus, la durée de la tribulation est de mille
deux cent soixante jours, soit trois ans et demi, puis viennent soixante-quinze jours pour
tout purifier, et alors aussi Daniel, naturellement ressuscité, aura sa part dans ces choses à
la fin des jours. Or prenez les mille deux cent soixante jours pour des jours, comme je le
crois, pour une demi-semaine d’années, ce qui correspond à Daniel 9, ou prenez-les, si
vous voulez, pour mille deux cent soixante années ; le fait est que rien n’est arrivé, ni à
l’une ni à l’autre époque, qui corresponde aux paroles prophétiques du Sauveur, ni à celles
de l’Esprit par Daniel. 

Luc  ne  parle  pas  de  Daniel,  ni  de  l’abomination  de  la  désolation,  car  il  s’occupe
toujours davantage de la période actuelle et des principes qui s’y rapportent ; aussi nous



dit-il  à  cette  occasion  que  Jérusalem  sera  entourée  d’armées  et  foulée  aux  pieds  des
Gentils, jusqu’à ce que le temps des Gentils soit terminé. 

Après cela (v. 23) viennent les grands signes. Il y aura, dans ces derniers temps aussi,
de faux christs et de faux prophètes, des promesses de délivrance dont les cœurs auront un
si  grand  besoin,  à  ce  moment  terrible  où  toutes  les  fausses  espérances  d’une  nation
incrédule s’évanouiront. Voici, dira-t-on, il est au désert ; voici, il est dans la chambre la
plus retirée de la maison ! Il y en aura aussi qui feront de grands signes et des miracles de
manière à tromper, si possible, même les élus. La méchanceté des hommes et les ruses de
Satan  s’emploieront  encore  pour  égarer  les  âmes  et  les  empêcher  de  s’humilier  et  de
chercher la délivrance où seule elle peut se trouver. C’est le temps terrible de la puissance
de l’ennemi et du jugement de Dieu sur le peuple, par le moyen des instruments que celui-
ci  s’est  choisis  pour  s’agrandir  et  s’établir  dans  son  incrédulité.  Il  ne  s’agit  pas  ici  de
chrétiens ; ils savent que Christ est dans le ciel ; leur dire : Il est au désert, Il est dans les
chambres intérieures,  ne répondrait  à aucun besoin d’un chrétien,  ne produirait  aucun
effet, même sur ceux qui ne le seraient que de nom. Pour le Juif, qui subira l’agonie d’une
persécution sans pareille, de la colère de Satan qui, chassé du ciel, sera dévoré d’une rage
brûlante, sachant qu’il n’a que peu de temps, pour le Juif, dis-je, au milieu de toute cette
souffrance,  le  désespoir  d’un cœur amèrement trompé par la  promesse d’un libérateur
arrivé, sera un piège évident. Il s’agit purement et simplement de la grande tribulation de
Jérusalem aux tout derniers jours, du temps prédit par Jérémie (30, 7) et par Daniel (12,
1), la délivrance du résidu qui devient la nation étant annoncée dans ces deux passages. La
puissance de Satan qui se développe dans cette période nous est montrée dans le chapitre
12 de l’Apocalypse ; l’ordre des temps au chapitre 9 de Daniel. 

Le Seigneur avertit Ses disciples, car dans tout ce chapitre ils sont envisagés comme
témoins au milieu des Juifs. Ils ne devaient suivre aucun de ces feux follets allumés par
Satan pour tromper les âmes, car le Seigneur, le Fils de l’homme, viendrait  comme un
éclair,  subitement,  et avec un éclat  qui  ne laisserait  aucune incertitude à l’égard de Sa
personne ainsi manifestée ; — Il viendrait en jugement, là où l’effet du jugement se trouvait
devant les yeux clairvoyants de Dieu (v. 28). Le Seigneur fait quelque allusion au chapitre
39, verset 30, du livre de Job, bien que ce soit une expression proverbiale dont on n’a pas à
chercher le sens bien loin. Là où est le corps mort d’Israël, là descendra le jugement de
Dieu, avec la vue et la rapidité de l’aigle. 

Après ce témoignage rapide et prophétique du Seigneur, prévoyant le jugement des
derniers jours, Il annonce avec plus de calme le grand résultat du jugement de Dieu, avec la
grâce qui rassemblera le résidu du peuple (v. 29-31). C’est moins un transport prophétique,
plaçant l’esprit dans les circonstances qu’il annonce, que la révélation des voies de Dieu,
faite avec le calme et l’élévation qui conviennent à Celui pour lequel tout est certain. Toutes
les autorités, toutes les puissances qui subsistent, seront bouleversées et tomberont. Je ne
doute pas qu’il n’y ait dans les derniers temps des phénomènes extraordinaires (Luc 21,
25), mais je crois que le Seigneur parle ici de la chute de tout ce qui, en se faisant grand et
fort,  gouvernait  le  monde.  Dieu  intervient,  et  toutes  les  puissances,  alors  en  rébellion
contre Lui, sont renversées pour toujours. Ceci arrivera tout de suite après la tribulation
annoncée par le Seigneur et par les prophètes. Les disciples avaient demandé quel serait le
signe  de  Son  arrivée.  Il  leur  avait  donné  des  avertissements  abondants,  et  leur  avait
annoncé le vrai caractère et les vrais dangers de ces temps-là ; mais le signe de Son arrivée
sur la terre serait l’apparition de Sa gloire dans le ciel. Ce qui était terrestre, Il le leur avait



exposé selon les besoins de ces temps-là, mais la venue du Sauveur était céleste, et c’est là
qu’on verrait le signe de Son arrivée sur la terre, l’apparition, je n’en doute pas, de Sa gloire
dans le  ciel ;  on verrait  le  Fils de l’homme venant sur les nuées avec puissance et  une
grande  gloire.  Alors  toutes  les  tribus  de  la  terre  (de  la  terre  d’Israël,  je  pense)  se
lamenteront : ceux qui L’avaient rejeté et qui maintenant Le voient revenir en gloire. Les
fidèles,  partageant  en général  le  sort  de la nation,  mais délivrés de leur incrédulité,  se
lamenteront, nous le savons, d’une autre manière (Zach. 12, 10-14), en regardant à Celui
qu’ils avaient percé. Les Gentils rebelles qui s’élevaient contre Jéhovah et contre Son Christ
seront détruits, mais ici, je le crois, l’Esprit a plutôt en vue les enfants d’Israël. 

Mais il y a davantage : non seulement en Palestine ceux qui sont écrits dans le livre de
Dieu  (Dan.  12,  1)  seront  délivrés,  mais  le  Fils  de  l’homme  enverra  Ses  anges  (car
maintenant les anges sont devenus les serviteurs de Celui qui hérite de tous les droits de
l’homme selon les conseils de Dieu), Il les enverra pour rassembler tous les élus d’Israël
des quatre coins de la terre, depuis l’un des bouts du ciel jusqu’à l’autre bout. Ceci termine
l’histoire des Juifs et du témoignage de Dieu au milieu d’eux, depuis le temps où ils ont
rejeté  le  Sauveur,  jusqu’à  Son  retour.  Nous  avons  vu  la  relation  du  témoignage  des
disciples  avec  le  peuple  juif,  et  les  circonstances  dans  lesquelles  ils  doivent  rendre  ce
témoignage jusqu’au retour du Seigneur. Ceci se termine au verset 31 du chapitre 24. Les
versets 30 et 31 de ce dernier chapitre se relient au verset 31 du chapitre 25. L’historique de
la prophétie reprend à ce dernier verset, le trône du Seigneur étant établi, de sorte qu’Il
juge les Gentils. Entre deux, nous avons des exhortations aux disciples, et la responsabilité
des chrétiens pendant l’absence du Seigneur.  Le résultat  général  pour la chrétienté  est
développé à la fin du chapitre 24. Tout dépendait de l’attente vivante du Seigneur. Si cela
venait  à  manquer,  le  serviteur  se  ferait  maître  de  ses  compagnons  de  service  et  les
tyranniserait ; il se joindrait au monde pour jouir de ses délices charnelles ; la conséquence
en serait qu’il serait retranché, compté parmi les hypocrites et jeté dehors. Ceci donne lieu
à des détails plus précis sur l’état et la responsabilité dans lesquels se trouvent les chrétiens
pendant Son absence : c’est ce que nous allons examiner. 

Chapitre 25. — La venue du Sauveur donne lieu d’envisager les chrétiens comme dix
vierges  sorties  pour  aller  à  la  rencontre  de  l’Époux.  La  vraie  force  du  mot  est  que  le
royaume des cieux sera alors devenu semblable à dix vierges ainsi sorties. Rien de plus
solennel et de plus instructif que cette parabole, quant à l’état des chrétiens. Il s’agit du
retour du Sauveur et de ce qui arrivera aux chrétiens, aux membres du royaume, à cette
époque-là.  Si  le  serviteur  disait :  « Mon  maître  tarde  à  venir »,  ce  serait  sa  ruine,  la
démonstration de l’état de son cœur. Mais, de fait,  l’Époux tarderait ;  et c’est ce qui est
arrivé. Il importe de remarquer les relations mutuelles dans lesquelles les personnages de
la  parabole  se  trouvent.  Il  ne  s’agit  pas  ici  de  l’Église  comme  Épouse.  Si  l’on  veut
absolument penser à une épouse, c’est Jérusalem sur la terre. Les chrétiens sont envisagés
comme des vierges sorties pour aller à la rencontre de Celui qui était l’Époux. Le résidu juif
ne sort pas. Quand Jésus reviendra, il se trouvera là, sur la terre, dans les relations dans
lesquelles il sera resté ici-bas. L’Époux tardait, et les vierges — les sages comme les folles —
s’endormirent, n’attendant plus l’Époux. De plus, elles entrent quelque part pour dormir
plus commodément. Toutefois il y en a qui ont de l’huile dans leurs vaisseaux avec leurs
flambeaux ; — c’est la grâce divine qui entretient la lumière de la profession chrétienne.
Elles ne sont pas surprises ; il s’agit de ceux qui font profession. 

L’état  moral  du royaume consiste  en ce  que tous  se  sont  endormis :  la  venue du



Sauveur  est  oubliée  de  tous.  À  un  moment  imprévu,  le  cri  se  fait  entendre :  « Voici
l’Époux ! ». Dieu réveille les âmes pour qu’elles y pensent ; mais quel témoignage rendu à
l’état des chrétiens ! Ce qui aurait dû les caractériser, la chose pour laquelle, en tant qu’état
vivant de l’âme du chrétien ici-bas, on avait été converti — selon qu’il est écrit : « Vous avez
été  convertis  pour  attendre  son  Fils  du  ciel » [1 Thess.  1,  9,  10] —  avait  été  entièrement
oubliée. On n’attendait plus le Seigneur ; et quoiqu’il y eût de l’huile dans les vaisseaux de
quelques-uns, les lampes étaient négligées. C’est l’âme qui attend le Seigneur, qui veille
pour  être  prête  à  Le  recevoir.  Leurs  flambeaux  ne  brillaient  plus  convenablement.  Il
pouvait y avoir de la fumée et de la cendre ; le feu n’était pas éteint, soit ; mais il y avait peu
de lumière, assez cependant pour bien manifester la négligence et le sommeil.  Où était
donc l’amour pour le Sauveur, lorsque tous L’oubliaient, ne s’occupant plus de Son retour ?
La fidélité et l’amour envers le Sauveur faisaient également défaut. 

On demande quelquefois  comment il  est  arrivé  que ces hommes si  excellents  des
temps passés n’eussent pas connaissance de cette vérité, ne fussent pas animés de cette
espérance. La réponse est facile : les vierges sages dormaient comme les folles. L’attente du
Sauveur était perdue dans l’Église. Et, remarquez-le bien, c’est le cri : « Voici l’Époux », qui
réveille  de leur sommeil  les chrétiens assoupis.  Il  ne faut  pas se faire d’illusions,  l’état
propre  des  chrétiens  dépend  de  cette  attente :  « Vous »,  est-il  dit,  « soyez  comme  des
hommes  qui  attendent  leur  maître »  [Luc  12,  36].  Sans  doute,  la  nouvelle  nature  que  le
chrétien  a  reçue  produit  essentiellement  les  mêmes  fruits,  quelles  que  soient  les
circonstances dans lesquelles elle se trouve, mais aussi le caractère se forme par l’objet qui
gouverne le cœur ; et il n’y a rien qui détache du monde, comme l’attente du Sauveur ; rien
qui  sonde  le  cœur  comme cette  attente,  pour  qu’il  n’y  ait  rien  qui  ne  convienne à  Sa
présence. Rien, par conséquent, n’introduit comme elle les sentiments de Jésus dans le
jugement que l’on porte sur le bien et sur le mal ; rien non plus n’entretient comme elle
l’affection pour Jésus, dans les motifs qui gouvernent notre conduite. Remarquez aussi
qu’en réalité c’est l’attente même du Sauveur, le fait de veiller en L’attendant, qui est en
question ici ;  non point le service que nous avons à accomplir pendant Son absence. Le
service et la responsabilité qui s’y rattache, se trouvent dans la parabole suivante (25, 14-
30). 

La même distinction se reproduit dans le chapitre 12 de Luc. Au verset 37, il est dit :
« Bienheureux sont ces serviteurs, que le maître, quand il viendra, trouvera veillant » ; —
puis la récompense est qu’ils jouiront des bénédictions du ciel et que Jésus se ceindra pour
les rendre heureux ; ensuite, verset 43, il s’agit du service à rendre pendant Son absence, et
là, la récompense est l’héritage. 

Revenant à Matthieu 25, 1-13, je pense que le fait que les autres vierges devaient s’en
aller pour acheter de l’huile signifie seulement qu’il était trop tard pour avoir part avec
l’Époux, et  que les vierges fidèles ne pouvaient  alors communiquer de la  grâce.  Il  faut
l’avoir à temps, de la source elle-même. J’ajouterai  que je ne pense pas que les vierges
folles fussent des âmes sauvées. L’Époux leur dit : « Je ne vous connais pas » ; — ce que
Jésus ne pourrait guère dire à ceux qui seraient siens. 

Dans la parabole des talents (v. 14-30), il  s’agit  de service. Le Seigneur s’en va et
confie à Ses propres serviteurs une partie de Ses biens pour qu’ils les fassent valoir. Ce sont
les dons spirituels que le Seigneur Jésus a départis à ceux qui Le suivaient lorsqu’Il s’en est
allé. Il ne s’agit pas de ce que la providence nous a donné, ni de tous les hommes, mais des



serviteurs de Jésus et de ce qu’Il leur a donné au moment de Son départ. Il y a une certaine
différence entre cette parabole et celle qui se trouve en Luc 19. Dans ce dernier passage, la
même somme est donnée à chacun des serviteurs ; la responsabilité humaine y entre pour
davantage dans les pensées de l’Esprit de Dieu ; aussi la récompense est-elle proportionnée
à ce que l’amour a gagné. Ici, la somme est en rapport, selon la sagesse divine, avec le vase
auquel elle est confiée, et chaque fidèle ouvrier est également appelé à entrer dans la joie
de son maître ; il est établi sur beaucoup de choses mais il entre dans la joie de son maître.
Fidèle à  Jésus selon ce qui  lui  avait  été confié,  Jésus le  fait  jouir  de Sa joie à Lui.  Le
principe du travail est la confiance que l’ouvrier a dans le maître et l’intelligence spirituelle
que cette confiance lui donne. Les talents ne leur avaient pas été confiés pour n’en rien
faire ; dans ce cas, le maître aurait pu les garder par-devers lui. Ils comprenaient bien qu’ils
leur avaient été remis afin qu’ils  en trafiquassent pour le maître pendant son absence ;
aussi emploient-ils ces talents — ces dons spirituels — pour le service du maître. Leur cœur
le  connaissait,  ce  maître,  voulait  son  profit  et  son  honneur,  ne  cherchait  pas  d’autre
autorisation ni d’autre garantie pour travailler, que le fait qu’il leur avait confié ces dons, et
que le zèle d’un cœur confiant par la connaissance qu’ils avaient de Lui. Ce qui manquait
au troisième, c’était justement cette véritable connaissance du maître. À ses yeux, il était
un homme austère. Et, remarquez-le bien, lorsqu’il n’y a pas la vraie connaissance de Dieu,
tel qu’Il s’est révélé en Christ, on a toujours de Lui une idée entièrement fausse. Le cœur se
trahit toujours par l’idée qu’on se fait de Dieu. L’incrédulité fait toujours du vrai Dieu une
peinture qui révolte le cœur. Il lui manque la connaissance des droits de Dieu, aussi bien
que de Son amour. Si Dieu était tel que l’incrédule l’imagine, et qu’il reconnût Son autorité,
il aurait dû agir en conséquence ; mais lorsque Son amour est inconnu, Son autorité est
méprisée. Dieu ne se révèle qu’en Christ ; ce n’est qu’en Christ qu’Il peut être réellement
connu. 

Ce cas du serviteur infidèle dessine encore nettement la différence entre les dons, et
la grâce, et l’effet de celle-ci dans le cœur. Nous n’avons pas d’exemple pratique à ce sujet
dans  le  Nouveau  Testament ;  cependant  le  principe  est  clairement  constaté  en  1
Corinthiens 13.  Dans l’Ancien Testament,  nous avons des exemples de la  puissance de
l’Esprit sans qu’il y ait conversion, et même bien loin de cela. C’est ce qui explique aussi
Hébreux 6. Ici, la paresse et l’infidélité découlent de l’ignorance dans laquelle se trouve le
serviteur touchant le caractère de son maître, ainsi que de l’idée fausse et coupable qu’il
s’était faite de lui. 

Remarquez, dans nos deux paraboles, un fait important qui se retrouve aussi ailleurs.
Le Seigneur, dans les enseignements qui se rapportent à Sa venue, ne dit rien qui puisse
donner lieu de croire qu’elle doive tarder au-delà de la vie de ceux auxquels Il s’adresse.
Ainsi, les vierges qui se sont endormies sont celles qui se sont réveillées ; les serviteurs qui
ont reçu les talents sont les mêmes que ceux dont le travail est estimé à la fin. Nous savons
que bien des générations  ont  paru et  disparu depuis  le  départ  du Sauveur,  mais Il  ne
voulait  pas  qu’on  s’attendît  d’avance  à  un  retard.  De  la  même manière,  lorsqu’Il  veut
donner l’histoire de l’Église jusqu’à sa fin, l’Esprit de Dieu prend sept églises qui existaient
dans ce moment-là, afin de décrire en sept époques les grands traits de cette histoire ; de
sorte que, bien que nous puissions reconnaître aujourd’hui ces traits et ces époques, il n’y
avait, lorsque l’Apocalypse fut écrite, rien qui annonçât d’une manière formelle une durée
quelconque de l’Église sur la terre. 

Une autre remarque me reste encore à faire. Ce qui est dit au verset 23 me semble



énoncer  un principe général.  Ceux qui  possèdent les  privilèges  chrétiens  sans en jouir
d’une manière vitale, sans vraiment connaître le Seigneur Jésus Lui-même, perdent tout ce
qu’ils ont (c’est encore le chapitre 6 de l’épître aux Hébreux) ; tandis que ceux qui sont
fidèles à la lumière qu’ils possèdent, en acquièrent davantage. Au reste, c’est l’explication
donnée au verset 29. Le jugement sur le méchant serviteur s’exécute au verset 30. 

Nous avons parcouru, dans ces trois paraboles, le jugement du système chrétien : de
l’Église  envisagée  comme  un  système  divin  établi  sur  la  terre,  mais  exposé  aux
conséquences  d’être  établi  sur  le  fondement de la  responsabilité  humaine ;  ensuite  des
individus qui font profession d’être chrétiens, considérés au point de vue de leur devoir
d’attendre la venue du Seigneur, et relativement à leur service pendant Son absence. Au
verset 31, le Seigneur reprend le fil de ce qu’Il avait déjà dit à l’égard de l’histoire de la terre
et des choses qui vont arriver lors de Sa venue. Ce verset (25, 31) se rattache, ainsi que je
l’ai dit, au 24, 31, avant lequel toutes les relations du résidu avec le peuple incrédule et avec
les Gentils, premièrement en témoignage, puis en des souffrances sans pareilles, avaient
été dépeintes, comme précédant la venue personnelle du Sauveur, qui mettra un terme à
ces souffrances. Or, quand le Seigneur apparaîtra dans ces circonstances-là, ce ne sera pas
seulement pour briller, puis pour disparaître comme un éclair. Il s’assiéra sur le trône de
Sa  gloire ;  puis,  lorsque  Son  jugement  guerrier,  à  savoir  celui  qui  s’exécute  sur  Ses
adversaires, sera accompli (voir Apoc. 19, 11), le Seigneur, assis sur Son trône, jugera les
Gentils du monde entier, auxquels l’évangile du royaume aura été envoyé. Cette mission se
trouve annoncée au verset 14 du chapitre 24, qui termine la première partie de la prophétie
de ce chapitre. Il s’agit là de l’évangile que Jésus a prêché de Son vivant, ainsi que Jean-
Baptiste ; ce n’est point l’évangile de la mort et de la résurrection de Jésus, c’est-à-dire une
œuvre de rédemption éternelle  pleinement accomplie,  mais  c’est  le  fait  solennel que le
royaume allait s’établir ; c’est « l’évangile éternel ». Le Seigneur allait commencer à briser la
tête du serpent par l’établissement de ce royaume, à prendre en main Sa grande puissance
et à agir en Roi. — Ce témoignage doit se rendre après l’enlèvement de l’Église et avant la
manifestation du Seigneur.  Le témoignage rendu aux Juifs se trouve au chapitre 11 de
l’Apocalypse, mais ici nous apprenons qu’il se fera entendre aussi dans le monde entier
avant que la fin n’arrive. 

Lors donc que le Seigneur se sera assis sur le trône de Sa gloire, Il commencera à
rendre Son jugement sur les nations et à l’exécuter. La Parole mentionne deux genres de
jugement : le jugement guerrier, et celui où le juge est en séance comme autorité suprême
et reconnue. Ainsi, Apocalypse 19 est le jugement guerrier. Au chapitre 20 commence la
séance judiciaire qui se tient lorsque la puissance du roi a établi son trône, et qu’il y sied
pour juger (Apoc. 19, 11 ; 20, 4). 

Quant  à  la  destruction  de  la  Bête  et  de  ses  armées,  elle  a  lieu  par  la  venue  du
Seigneur, qui détruit les armées et jette la Bête et le faux prophète en même temps en
enfer. Alors, Il établit Son trône à Jérusalem. Ensuite Gog arrive, pensant que tout est à
lui ; il trouve le Seigneur Lui-même et périt sur les montagnes d’Israël. Puis, le trône étant
établi  en  paix,  le  Seigneur  s’y  assied  pour  juger  les  nations  auxquelles,  auparavant,
l’évangile du royaume avait été envoyé. Les termes du jugement nous font voir qu’il  ne
s’agit nullement d’un jugement général, ainsi qu’on s’en fait communément l’idée. On y est
jugé selon la manière dont on a accueilli les messagers de l’évangile du royaume ; c’est de
cela uniquement que l’on rend ici compte au juge ; c’est sur cela seul qu’Il les interpelle. Or
le plus grand nombre des païens n’ont jamais entendu de tels messagers ; ce jugement ne



peut être le leur, il leur est totalement inapplicable. Au reste, au commencement de l’épître
aux  Romains,  le  jugement  des  nations  est  prononcé,  leur  culpabilité  établie  sur  des
principes  entièrement  différents,  savoir,  qu’ils  ont  renoncé  à  la  connaissance  de  Dieu
quand ils la possédaient ; qu’ils ont méconnu le témoignage de la création ; ensuite celui de
la conscience ; enfin, qu’ils se sont plongés, à la suite de cette aliénation volontaire de Dieu,
dans l’idolâtrie et dans la dissolution, à qui en ferait pis. Ensuite, nous trouvons ici trois
classes :  les boucs, les brebis,  et les frères du juge ;  c’est-à-dire :  ceux qui n’avaient pas
accueilli les messagers, ceux qui les avaient accueillis, puis les messagers eux-mêmes. C’est
le jugement des vivants, des nations ; un jugement final. Ils s’en vont dans la géhenne, dans
le tourment éternel, tandis que les justes possèdent la vie éternelle ici, sur la terre, mais ils
en jouissent avec Dieu. C’est le jugement de la vallée de Josaphat, quand Jéhovah aura
rassemblé  les  nations  et  qu’il  y  aura  des  multitudes  dans  cette  vallée  de  décision.  Le
jugement des vivants est une vérité scripturaire aussi sûrement que le jugement des morts.
Non seulement cela, mais les Juifs étaient bien plus familiers, et cela selon leurs propres
écritures  de l’Ancien Testament,  avec  le  jugement des vivants  qu’avec le  jugement des
morts.  Sans  doute  il  y  avait,  dans  l’Ancien  Testament,  des  paroles  qui  avaient  donné
l’intelligence aux pharisiens à l’égard de ce dernier ; aussi le Seigneur les justifie-t-il sur ce
point, tandis qu’Il condamne les sadducéens ; cependant ceux-ci étaient tenus pour de bons
Juifs ; et le souverain sacrificateur et les siens étaient de cette secte. Personne ne mettait en
question leur  orthodoxie.  Ils  avaient  tort,  nous  le  savons ;  mais  quand nous voyons le
passage  par  lequel  le  Seigneur  les  convainc,  nous  comprenons  que  des  personnes  qui
n’avaient pas l’Esprit de Dieu pussent demeurer dans l’ignorance de la vérité à cet égard. Si
l’on ne saisit  pas le  fait  que Dieu envisage l’homme comme ayant  un corps aussi  bien
qu’une âme, de sorte que la vie au-delà de la mort démontre aussi la résurrection, on a
encore de la peine à saisir la force de la preuve alléguée par le Seigneur. Pour celui qui sait
que le Seigneur est ressuscité et que nous devons Lui être conformes, la chose est simple.
La mort ne touche que le corps ; si l’on subsiste après, c’est pour être homme complet. Une
chose démontre l’autre. L’âme est heureuse avec Christ en attendant, mais l’homme n’est
pas complet.  Il vit, l’homme qui mourut ;  après la mort, tous vivent pour Dieu, ne sont
morts que pour l’homme ; ce dernier état de mort doit cesser, mais il ne cessera qu’à la
résurrection.  En attendant,  l’âme est avec le Seigneur,  témoin, puisque la vie n’est pas
terminée, que la mort ne doit pas retenir celui qui y est assujetti. 

Maintenant les chrétiens ont de la peine à croire à un jugement sur la terre, bien
qu’ils le professent dans le credo. Or la Parole de Dieu est claire là-dessus. La prophétie en
parle largement. Il y a un jugement des vivants, comme il y a un jugement des morts, et ce
jugement, nous l’avons ici, au moins la partie la plus formelle, celle où le Seigneur sied sur
Son trône et juge personnellement les nations. Ailleurs, ils sont détruits subitement par
Son apparition glorieuse, étant trouvés, ou rassemblés pour Lui faire la guerre, comme en
Apocalypse 17, 14, et 19, ou environnant le camp des saints et la cité bien-aimée (et ici ils
sont subitement détruits par le feu descendu du ciel), comme en Apocalypse 20, 7-9. Mais
ici, le Seigneur, assis sur Son trône, après être déjà venu comme un éclair sur ceux qui
étaient en guerre contre Lui, juge comme roi toutes les nations de la terre, selon l’accueil
que chacun aura fait à Ses frères les messagers du royaume, estimant tout ce qu’on leur a
fait comme ayant été fait à Lui-même personnellement. C’est là le grand principe de ce
jugement ; les brebis désavouent toute prétention d’avoir eu égard au roi personnellement ;
mais  Il  tient  pour  fait  à  Lui-même  tout  ce  qu’ils  avaient  fait  à  Ses  messagers,  qu’Il



reconnaissait pour Ses frères. Les boucs, par contre, prétendent n’avoir jamais manqué
envers le grand roi ; mais, d’après le même principe, l’indifférence qu’ils avaient montrée à
l’égard de Ses messagers compte, dans le cœur du roi, pour indifférence envers Lui. Ainsi,
c’est  bien le  jugement des nations,  mais  c’est  aussi  un grand encouragement pour Ses
serviteurs, qu’Il enverra vers les nations ; c’est même, comme principe, un encouragement
pour  tous  les  temps.  Il  pense  toujours  aux  siens  comme  s’ils  étaient  Lui-même.
« Pourquoi », dit-Il à Saul, « me persécutes-tu ? » [Act. 9, 4]. Ceci va plus loin, il est vrai, car
ceux que Saul persécutait étaient des membres de Son corps, tandis qu’Il était, Lui, dans le
ciel ; les autres sont Ses frères sur la terre. Je parle de cela comme témoignage à la grande
et précieuse vérité qu’Il porte toujours l’intérêt le plus profond aux siens ; intérêt qui ne fait
jamais  défaut  et  ne  sommeille  pas ;  qui  peut,  sans  doute,  permettre  l’épreuve  de  la
persécution,  s’il  le  faut,  mais  un intérêt  qui,  à  travers  tout,  tient  les  rênes en main et
reconnaît les souffrances des siens pour Son nom, comme un titre valable au bonheur du
royaume qui leur sera sûrement départi dans son temps. 

J’ai encore quelques remarques de détail à faire. Le Seigneur tient compte de toutes
les circonstances de la vie des siens. Le grand but de la parabole est de montrer que ce qui
est fait à Ses serviteurs, est fait à Lui-même ; mais Il sait qui a faim, qui est en prison, etc.
Rien ne Lui échappe. De plus, il est bien entendu que les siens souffrent, non seulement
maintenant,  mais  en tout  temps pendant  Son absence.  Ensuite,  c’est  devant  le  Fils  de
l’homme que les nations sont citées pour rendre compte de leurs voies. Au reste, le Père ne
juge personne, mais Il a confié tout jugement au Fils  [Jean 5, 22]. Ici, c’est le Fils de l’homme
venu et assis sur le trône de Sa gloire. Remarquez que, lorsqu’Il s’assied sur le grand trône
blanc pour juger les morts (non pas les vivants, comme ici), Il ne vient pas du tout. Le ciel
et la terre s’enfuient de devant Sa face. Ce n’est pas là venir. Ici, c’est quand Il vient dans Sa
gloire (comparez Joël 3, 11 et suiv.) qu’Il s’assied sur le trône de Sa gloire et qu’Il rassemble
les nations. Les bénis mis à Sa droite sont bénis de Son Père, mais ils ne sont pas des
enfants, ni des compagnons du juge, comme les ressuscités et les changés ; ils ne viennent
pas avec Lui ; ils étaient mêlés avec les boucs jusqu’à ce que le roi les eût séparés. Or cela
n’est pas vrai des chrétiens,  car les morts en Christ ressuscitent à part,  puis vont à Sa
rencontre avec les transmués. Ils sont ressuscités en gloire. Jésus qui en est les prémices
dans  Sa  résurrection  à  Lui,  vient  et  transforme  le  corps  de  leur  humiliation  selon  la
ressemblance de Son corps glorieux. Leur résurrection est comme une chose tout à fait à
part, et seuls les fidèles vont à la rencontre du Seigneur. Ici, Il vient sur la terre, sépare les
fidèles et condamne les méchants qui ont méprisé Ses frères, en même temps qu’Il donne à
ceux qui les ont reçus le royaume préparé pour eux par Son Père. Ce n’est pas le royaume
du Père non plus, comme en Matthieu 13, 43 ; cependant tout découle du Père et de Ses
conseils  comme source  et  cause  de la  bénédiction.  C’est  un royaume terrestre,  dont  la
bénédiction découle des conseils et de la bonté du Père de Celui qui était là comme Fils de
l’homme — un royaume préparé pour eux non avant, mais dès la fondation du monde ; le
résultat du gouvernement de Dieu ici-bas, mais selon les conseils de Dieu. Le feu dans
lequel les méchants devaient être jetés, était préparé pour le diable et pour ses anges. 

Chapitre 26. — Or, ayant achevé ce qu’Il avait à dire quand Il avait quitté, ou plutôt
abandonné Jérusalem, le Seigneur ramène l’attention et les pensées de Ses disciples à Ses
souffrances et à Sa croix. Deux jours plus tard venait la fête de Pâque, et le Fils de l’homme
devait être trahi pour être crucifié. Ce n’était pas la pensée des sages de ce monde, des
grands et des autorités, qui trouvaient que le moment n’était guère opportun alors qu’il y



aurait un tel rassemblement de gens, car ceux-ci, ayant joui en grand nombre des effets de
Sa puissance et de Sa bonté, pouvaient soulever un tumulte si les autorités essayaient de se
débarrasser de Lui d’une manière violente et injuste ; mais, dans les conseils de Dieu, cela
devait  avoir lieu à cette époque.  Vrai  agneau de pâque,  Il  devait  souffrir  pour nous en
réalisant  le  type  de  la  délivrance  hors  de  l’Égypte,  au  moyen  d’une  rédemption  bien
autrement excellente. Aussi le Seigneur, dans le calme de Sa perfection, annonce-t-Il à Ses
disciples ce qui allait arriver, en employant les complots des conducteurs de la nation, pour
accomplir les conseils de Dieu, tandis que toutes leurs précautions étaient réduites à néant.
Or l’homme était  assez méchant et l’ennemi assez puissant, lorsque Dieu le permettait,
pour qu’il n’y eût aucun tumulte. Le monde se montre tout entier sous la puissance de son
prince,  et  ennemi  de  Dieu.  En  fait  de  tumulte,  il  n’y  avait  que  ces  cris :  « Crucifie-le,
crucifie-le ». Tout ce qui suit est ce témoignage solennel que, dans ce moment suprême, le
Sauveur, victime de propitiation, agneau destiné à la boucherie, brebis muette entre les
mains de celui qui la tond [És. 53, 7], ne doit trouver aucun secours, aucun refuge, aucun
appui pour Son cœur, personne pour avoir compassion de Lui, bien qu’Il en cherchât. En
même temps Sa perfection, Sa patience, Sa grâce, se montrent d’autant plus qu’Il est plus
éprouvé. 

Nous allons parcourir un peu en détail le récit de cette grâce et de cette patience : on y
apprend la perfection du Sauveur, là où elle se présente de la manière la plus touchante et
en même temps la plus admirable. La fin de la vie du Seigneur se distingue en ce qu’Il est
envisagé à un point de vue différent, dans chaque évangile, comme aussi tout le reste de
Son  histoire,  bien  que  Marc  et  Matthieu  présentent  le  même  portrait,  avec  peu  de
différences. Mais l’évangile de Jean nous montre la personne du Seigneur, Dieu et la Parole
faite chair, la vie éternelle dans ce monde ; aussi, en Gethsémané et sur la croix, ne trouve-
t-on là ni souffrance, ni humiliation, mais une personne divine qui les traverse dans Sa
puissance. En Luc, c’est l’homme qui, en Gethsémané, sent davantage l’épreuve comme
homme, mais qui en est victorieux, de sorte que, sur la croix, l’expression de la souffrance
ne se trouve pas. En Matthieu, victime de propitiation, Il ne répond rien si ce n’est pour
faire une belle confession et rendre témoignage à la vérité, seul motif de Sa condamnation.
L’Esprit de Dieu montre ici d’une manière positive l’abandon des hommes et même de Ses
disciples, dans lequel le Seigneur se trouva sans aucune consolation pour Son cœur ; puis,
finalement, l’abandon de Dieu sur la croix quand Il crie à Lui, demandant qu’Il ne se tienne
pas loin lorsque les taureaux et les chiens L’environnent. En un mot, nous avons, en Jean,
le Fils de Dieu toujours homme ; en Luc, l’homme ; en Matthieu, la victime de propitiation ;
mais les circonstances sont d’un profond intérêt et nous voulons y toucher. 

Chapitre 27. — Le matin, la mort de Jésus étant déjà arrêtée dans le conseil improvisé
tenu au commencement de la nuit, lorsqu’Il avait été amené devant Caïphe, les scribes et
les pharisiens tiennent un conseil formel, le matin de très bonne heure, pour prononcer Sa
sentence  définitive ;  puis  ils  L’amènent  à  Pilate.  Ici  nous  trouvons  l’iniquité  et
l’aveuglement de tous, en présence de Celui qui devait mourir. Judas qui, évidemment ce
me semble, pensait que Jésus leur échapperait comme Il avait échappé tant de fois alors
que Son heure n’était pas encore venue, frappé, en tout cas, dans sa conscience, en voyant
Jésus condamné, vient aux principaux sacrificateurs avec les trente pièces d’argent. Saisi
de remords, il déclare qu’il a péché en livrant le sang innocent. Peu de sympathie l’attend
là. Ils avaient atteint leur but ; leur affaire avait réussi ; quant au péché de Judas, cela le
regardait.  Voilà toute la compassion que le remords trouve chez ceux qui se servent de



l’iniquité qui le produit. Le but est atteint ; et si leur instrument est perdu pour toujours,
tant pis pour lui,  c’est son affaire.  Eux ont atteint leur but.  Judas jette dans le temple
l’argent, pauvre prix de son âme, puis s’en va se pendre, triste fin d’une vie passée sans
conscience  près  du  Seigneur.  Rien  n’endurcit  comme  cela.  La  cruelle  et  insolente
indifférence des chefs d’Israël,  que ne soulage pas une conscience mauvaise, pousse au
suicide cet homme, qui perd sa vie, son âme et l’argent pour lequel il l’avait vendue. 

Mais quel tableau du cœur de l’homme nous trouvons dans ce qui suit : les hommes,
qui n’avaient eu aucun scrupule d’acheter le sang de Jésus, ne peuvent pas mettre dans le
trésor  l’argent  qu’ils  avaient  ainsi  employé,  parce  que  c’était  le  prix  du  sang !  Quel
témoignage  à  l’aveuglement  de  la  conscience !  Combien  les  scrupules  diffèrent  de  la
conscience !  Le bien et  le  mal  affectent  la  conscience qui,  en soi,  est  la  plus noble  des
facultés. Le scrupuleux est servile, craint pour soi, s’occupe des ordonnances et craint de
les violer. Le dieu que sert le scrupuleux est un dieu qui veille sur ce qui l’affecte, lui ; et il
abandonne son misérable serviteur qui ne tient pas compte de ce qui concerne l’honneur et
la volonté de ce maître qu’il craint. C’est un faux dieu rancuneux, le dieu d’un cœur qui ne
connaît  pas  le  vrai  Dieu,  lors  même  que  ce  cœur  le  nomme  l’Éternel.  Si  l’âme  n’est
qu’extérieurement en relation avec le vrai Dieu, elle négligera ce qui porte atteinte à Son
vrai caractère : la justice, la vraie sainteté, l’amour, pour s’occuper de ces ordonnances, que
l’homme sans foi et sans connaissance de Dieu peut accomplir et qu’il craint de négliger,
parce  qu’il  a  peur  de  Dieu.  Or  les  principaux  sacrificateurs  pouvaient  attacher  de
l’importance à Israël qui se perdait et qui était rejeté dorénavant à cause de son iniquité  :
Israël ne devait pas être souillé ; mais pour de misérables Gentils auxquels allait s’ouvrir la
porte, fermée sur Israël, un champ souillé par l’argent qui l’avait acquis, était assez bon.
C’est ainsi qu’un lieu de sépulture est acheté pour les étrangers.  Tout est aveuglement,
orgueil et ténèbres. La lumière, ils ne la voulaient pas. Mais le conseil de Dieu, déclaré
longtemps auparavant par le prophète, devait être accompli. Quand leur conseil, à eux, s’y
opposait,  il  n’aboutissait  à  rien,  mais  leurs  propres  actes  de  folie  accomplissaient  les
prophéties  qu’ils  n’écoutaient  pas,  bien  qu’elles  fussent  constamment  lues  dans  leurs
synagogues. 

Or Jésus se tenait là devant le gouverneur. Il rend un beau témoignage devant Ponce
Pilate. Il est le roi des Juifs. Lorsque les Juifs L’accusent, il est muet. Il est là pour être la
victime. Dieu Lui rend témoignage par le songe de la femme de Pilate ; alors celui-ci fait
des tentatives pour Le délivrer de la malice acharnée des Juifs, en profitant d’une habitude
qu’on  avait  de  relâcher  un  prisonnier  à  Pâques.  Mais  les  malheureux  Juifs  doivent
consommer leur iniquité, car il arrive un moment où Dieu permet que l’iniquité ait son
cours  jusqu’au  bout,  afin  qu’elle  se  manifeste  telle  qu’elle  est ;  ainsi  s’accomplissait  la
propitiation, par les souffrances et par la mort de Jésus. Pilate ne montre que la faiblesse
d’un homme qui méprisait tout ce qui l’entourait ; d’un homme qui voudrait sauvegarder sa
conscience, mais n’en a que très peu et encore moins de crainte de Dieu ; d’un homme qui,
lorsqu’il  lui  devient  trop incommode de maintenir  la  justice,  cède à la  violence et  à  la
persévérance dans le mal d’une volonté qui s’acharne contre Dieu et contre le bien. Aux
yeux de Pilate, il ne valait pas la peine, pour un pauvre juste qui n’avait aucune importance
humaine, de compromettre et sa personne et la paix publique. Il s’en lave les mains et
laisse  la  responsabilité  de  cette  mort  à  ceux  qui  la  désiraient.  Pauvres  Juifs !  cette
responsabilité,  ils la prennent sur eux. Aussi en portent-ils la peine encore aujourd’hui.
« Que  son  sang,  disent-ils,  soit  sur  nous  et  sur  nos  enfants ! ».  Terrible  anathème,



qu’appelle sur lui-même ce pauvre peuple ;  anathème qui pèse sur lui jusqu’à ce que la
grâce souveraine, en amenant un petit résidu à la repentance dans laquelle il sentira le
péché qui a été commis, change le sang d’anathème en un sang d’expiation ; et cela de la
part de Dieu qui les nettoiera du péché qu’ils  ont commis en le répandant.  Cette grâce
souveraine de Dieu est la seule qui puisse trouver, dans l’iniquité même de l’homme, le
moyen d’accomplir le salut de celui qui l’a commise. C’est ainsi que nous, qui avons été
sauvés par cette même grâce,  nous pouvons en rendre témoignage éternellement.  Dans
l’œuvre  qui  nous  sauve,  nous  n’avons  d’autre  part  que  nos  péchés  et  la  haine  qui  l’a
accomplie  du côté  de  l’homme.  Ce pauvre  peuple  devait,  dans  cette  occasion,  montrer
jusqu’à quel point il était tombé, abandonné de Dieu : ils choisissent un brigand à la place
du Fils de Dieu, un meurtrier, mais un homme qui flattait leurs propres passions en les
excitant contre les Romains, leurs maîtres, auxquels ils étaient assujettis à cause de leurs
péchés. Or Pilate leur relâche Barabbas et leur livre Jésus après L’avoir fait fouetter, Lui
reconnu innocent ;  car  ce  qui  caractérise  ici  Pilate,  c’est  le  manque  de  cœur  et  une
indifférence orgueilleuse tout empreinte de cruauté. 

Maintenant le bien-aimé Sauveur subit toutes les indignités qui peuvent monter au
cœur de l’homme brutal et libre d’exercer un pouvoir qui trouve ses délices à faire souffrir
ceux sur lesquels il domine pour un moment. Car l’homme est tyran par nature ; et lorsque
plusieurs  sont  réunis,  il  ne  se  trouve aucune  force  morale  là  où des  dispositions  plus
aimables existent, et ainsi l’on tombe au plus bas de l’échelle ; on a honte de ce qui est bon,
même de l’amabilité, et tout est au niveau de ce qui est le plus bas. Pauvre créature déchue !
Au reste, Pilate, leur chef, leur en avait donné l’exemple. 

Néanmoins ce qui nous regarde spécialement ici,  ce qui doit nous intéresser, c’est
l’Agneau destiné à la boucherie,  la  brebis  muette devant celui  qui la tond. Le précieux
Sauveur  supporte  les  insultes  et  les  injures  de  ceux  qui  n’étaient  capables  que  de  se
complaire dans le mal et d’agir en conséquence. Ce n’est pas Lui qui voudrait résister, ni
faire quoi que ce fût pour s’y soustraire. Il était venu  pour souffrir et donner Sa vie en
rançon pour plusieurs [Marc 10, 45]. Seulement, nous pouvons remarquer que Juifs et Gentils
s’unissent pour Le rejeter et Le fouler aux pieds, Lui qui ne leur résiste pas. La nation élue
et la dernière Bête, la Bête romaine à laquelle Dieu avait transmis les rênes du pouvoir sur
la terre, se mettent d’accord, tout ennemies qu’elles soient entre elles, pour persécuter et
insulter le  Fils  de Dieu.  Si  les Juifs  se mettent en avant  pour demander Son sang,  les
Gentils se prêtent aux Juifs pour le répandre. Maintenant tout s’accomplit. Le Sauveur est
emmené pour être crucifié, victime propitiatoire pour nos péchés. Il semblerait que Jésus
fût physiquement faible, car ils ont forcé un homme de Cyrène, nommé Simon, à porter Sa
croix. Eux, au moins, ne voulaient pas le faire ; seul, Jésus ne le pouvait pas. L’insolence et
la tyrannie sont en jeu ici ; il y avait, dans les hommes, de la joie à opprimer et à mettre à
mort le Fils de Dieu. L’homme s’en débarrassait pour sa ruine. Mais quoique ces taureaux
de Basan fussent là, que ces chiens entourassent le Sauveur, la grande et, pour nous, la
précieuse figure dans le cadre, c’est la victime silencieuse et muette, l’agneau qui va à la
boucherie. Le récit est d’une simplicité parfaite ; mais l’accomplissement des prophéties se
déroule devant nos yeux d’une manière admirable ;  la vue spirituelle perce à travers les
circonstances, contemplant la figure patiente et divinement calme du Fils de Dieu, parfait
dans Sa soumission. On Lui offre du vinaigre mêlé avec du fiel, dont l’effet devait être de
stupéfier  au  milieu  des  souffrances ;  mais  le  Sauveur  ne  cherchait  pas  de  pareils
soulagements. Il était là pour souffrir et pour accomplir la volonté de Son Père, non point



pour échapper à la conscience de ce que Lui coûtait cette obéissance. Ils partagent Ses
vêtements et jettent le sort sur Sa robe, que, sans cela, ils auraient dû déchirer. Ainsi était-
il  écrit ;  or  le  Sauveur,  exposé  nu  à  la  dérision  des  soldats,  n’était  point  insensible  à
l’ignominie dont Il souffrait, bien qu’Il n’en détournât pas Sa face. Il n’y avait personne
pour avoir compassion de Lui ; personne pour confesser Son nom, sinon que Dieu le Père
avait forcé l’homme à Lui rendre témoignage, car Pilate avait fait inscrire Son titre sur la
croix : « Celui-ci est Jésus, le roi des Juifs ». Les Juifs auraient voulu éviter cet affront ;
mais ils devaient être mis à honte sans remède et sans voile, et Celui qu’ils avaient rejeté
devait recevoir Son vrai titre malgré eux. Leur roi était crucifié, mais Dieu avait pris soin
qu’Il  fût  reconnu et proclamé tel.  Toutefois,  personnellement,  Il  devait  être outragé au
dernier point. Le plus bas état où l’homme pût se trouver, le laissait toujours homme ; et,
dans  ce  moment  suprême,  il  ne  s’agissait  pas  de  faire  la  différence  entre  un  homme
ouvertement  méchant  et  un  autre  qui  aurait  échappé  à  la  dégradation  que  produit  le
péché ; il s’agissait de placer l’homme tel qu’il est en face du Fils de Dieu ; aussi un brigand
est-il, ici, du parti des hommes, associé avec eux contre le Dieu d’amour. En cela, ils sont
ensemble et égaux. Ce brigand pouvait, de concert avec les autres, insulter le Fils de Dieu.
Tout est nivelé ; Christ seul est abaissé au-dessous de l’homme : un ver, comme Il le dit, et
non point un homme [Ps. 22, 6] ; et cependant c’est Dieu révélé dans l’homme. L’homme qui
révélait Dieu était là, et les outrages de ceux qui outrageaient Dieu tombaient sur Lui  [Ps. 69,

9]. Le Seigneur souffrait et accomplissait Son œuvre, sensible plus qu’aucun homme à tout
cela, car, en Lui, il n’y avait pas trace de la dureté qui rend insensible aux circonstances, ni
de l’orgueil qui se les cache ou qui, tout au moins, cherche à se les cacher. Il sentait tout
avec une sensibilité que la malice des hommes n’avait pu altérer ; et, parfait en patience, Il
en appelait à Son Dieu. « Mais toi, ô Jéhovah ! ne t’éloigne point de moi ». Les Juifs se
glorifiaient d’avoir atteint leur but. L’homme, trompé par Satan, pensait s’être débarrassé
de Dieu dont la présence le troublait. Ils hochaient la tête en disant : « Il a sauvé les autres,
il ne peut pas se sauver lui-même ». Quelles paroles ! Reconnaître Sa puissance pleinement
manifestée, rejeter ce qui était divin, avouer qu’ils  avaient effectivement banni Dieu du
milieu d’eux ! En effet, Il ne pouvait se sauver, ne pouvant penser à Lui-même : l’amour qui
avait sauvé les autres, allait plus loin et se donnait pour nous. L’amour parfait pour Son
Père, l’obéissance à Son commandement, Son parfait amour pour nous, Lui défendaient de
se sauver Lui-même. Il aurait pu avoir Ses douze légions d’anges, mais Il était venu pour
les autres, non pour Lui-même ; enfin, aimant les siens qui étaient dans le monde, Il les
aimait jusqu’à la fin [Jean 13, 1]. S’Il devait sauver les autres, Il ne pouvait se sauver Lui-
même.  Son  amour  et  Son  obéissance  étaient  complets.  Ce  qui  marque  l’aveuglement
affreux de ces pauvres sacrificateurs, c’est qu’ils citent des paroles qui, dans le psaume où
Sa mort est dépeinte telle qu’elle est ici racontée, sortent de la bouche des athées et des
méchants (Ps. 22, 7, 8). Dans tout ceci il s’agit des hommes et de Christ ; mais, ainsi que je
l’ai dit, Il en appelle à Dieu. C’est ce que nous trouvons dans le psaume 22 : « Ne t’éloigne
pas de moi ». 

Maintenant vient le moment où Sa position, Sa relation avec Dieu, doivent passer
devant nos yeux : « Depuis la sixième heure il y eut des ténèbres sur tout le pays jusqu’à la
neuvième heure ». Ainsi, même par des circonstances extérieures, Dieu a séparé Son Fils
des outrages et des insultes purement humains pour qu’Il fût seul avec Lui, et tout entier à
Son œuvre solennelle. Il était seul avec Dieu, fait péché ; rien pour détourner le coup de la
justice ; rien pour l’amortir. La puissance qui était en Lui ne L’abritait pas ; elle Le rendait



capable de supporter ce qui s’appesantissait sur Son âme : le sentiment de l’horreur de la
malédiction, dans la mesure dans laquelle l’amour du Père Lui était familier ; le sentiment
de ce que c’était que d’être fait péché, dans la mesure de la sainteté divine qui était en Lui ;
et ni l’un ni l’autre ne pouvait se mesurer. Il buvait la coupe du jugement de Dieu contre le
péché. Tout Le force à pousser le cri — cri qu’il nous est accordé d’entendre afin que nous
sachions ce qui se passait là, la réalité de l’expiation : « Mon Dieu ! mon Dieu ! pourquoi
m’as-tu abandonné ? ». Abandon que nul ne peut sonder, sinon Celui qui l’a senti, mais qui,
dans la petite mesure où son ombre seulement nous atteint et passe sur nous, est plus
terrible que tout ce que peuvent subir le cœur ou le corps humain. Dans la bouche de
Jésus, ce cri exprimait tout ce que Son cœur, à Lui, et ce que ce cœur seul, pouvait sentir.
Aussi le psaume 22, d’où il est tiré, et la voix de Jésus Lui-même (Ps. 20 ; 21), parlent-ils
des  souffrances  du  Christ,  telles  seulement  que  l’homme  peut  les  comprendre  en  les
voyant.  Elles  sont comme infligées par les hommes et  portent les conséquences qui  en
résultent pour leur victime et pour ceux qui les Lui infligent : — exaltation à la droite de
Dieu de Celui qui souffrait ; colère destructive sur Ses ennemis. Mais qui était l’ennemi de
Christ, dans Son caractère d’Agneau expiatoire ? Personne. Il souffrait en se donnant Lui-
même, de la part de Dieu en justice ; le coup même — les souffrances — était le coup de la
justice. Aussi, quant à ses conséquences, dans le psaume 22, tout est grâce et bénédiction
pour tous ceux qui en sont les objets — depuis le petit résidu qui, alors, reconnaissait Jésus
et qui est devenu l’Église, jusqu’au millénium et au « peuple qui naîtra ». Tous témoignent
qu’Il a fait cette œuvre. Il est intéressant de voir tous les témoignages de Dieu dans ces
psaumes 19-22 : — la création en haut (car ici-bas elle est trop ruinée pour servir comme
telle) ; la loi (Ps. 19) ; puis (Ps. 20), le témoignage de Jésus, vu prophétiquement, tel qu’Il se
présente au cœur de Ses disciples ; la réponse (Ps. 21) ; puis enfin ce que Jésus seul peut
manifester, ce qui se passait entre Son âme et Dieu, ce que Son âme seule était capable
d’exprimer.  Or  ce  n’était  ni  la  faiblesse  ni  l’épuisement,  comme quelques  personnes  à
petites pensées se sont imaginé de le dire ; matérialisme auquel non seulement la doctrine
chrétienne  est  inconnue,  mais  qui  trahit  un  manque  total  de  sentiment  et  de  sain
jugement. 

Maintenant, non seulement l’œuvre a été achevée, mais toutes les circonstances que
la prophétie avait annoncées comme devant arriver, ont reçu leur accomplissement. Aussi
devait-Il Lui-même remettre Sa vie entre les mains de Son Père. Elle ne devait point Lui
être ôtée. Il la laissait Lui-même. Il confie Sa mère à Jean ; puis Il accomplit la dernière
circonstance prophétique. Vrai homme, absolument calme et,  comme nous disons nous
autres hommes, se possédant parfaitement Lui-même, Il déclare avoir soif à la suite de Ses
souffrances, et goûte le vinaigre qu’on porte à Sa bouche au moyen d’une éponge attachée à
un roseau.  Tout  était  fini :  l’expiation,  parfaite  selon  Dieu ;  l’œuvre  de  la  rédemption ;
toutes les circonstances prophétiques, tout absolument avait reçu son accomplissement,
soit quant à l’homme, soit quant à Dieu. Alors, avec un cri qui indiquait à la fois une force
dans son entier  et  une entière  confiance  en Son Père5,  Il  Lui  remet Son âme dans ce
moment critique où la mort avait eu, mais où elle perdait dorénavant toute son horreur, au
moins pour le croyant. Avec ce cri, qui annonce la fin de toute relation humaine avec Dieu,
sauf en jugement, et la fin de tous les moyens que Dieu pouvait employer pour rétablir une
telle relation avec les enfants d’Adam, Jésus expira. 

Dans ce moment même, ce qui exprimait l’impossibilité pour l’homme de s’approcher

5 C’est cet aspect de Sa mort que Luc met plus particulièrement en avant.



de Dieu, le voile du temple, est déchiré du haut en bas, et le sanctuaire, le lieu très saint où
le trône de Dieu se trouve, est ouvert. Nous pouvons entrer en pleine liberté (Héb. 10, 19,
20) par ce chemin nouveau et vivant, à cause du sang précieux qui a été répandu. L’ancien
état de choses était terminé, soit quant aux relations de l’homme avec Dieu, soit en ce qui
concerne la création même. Non pas toutefois que le nouvel ordre de choses soit encore
établi, parce que la grâce cherche encore des cohéritiers de Christ ; mais, dans le rejet du
Fils de Dieu, toute relation du premier homme et de la première création avec Dieu a été
terminée à tout jamais. Une nouvelle base a été posée en justice et par la pleine révélation
de Dieu en amour souverain, pour la joie éternelle de l’homme, dans le second Adam et
dans la nouvelle création. Le voile, qui caractérisait l’état de l’homme quant à ses relations
avec Dieu, de l’homme qui était non seulement pécheur en Adam, mais qui avait toujours
failli, quoique Dieu employât tous les moyens possibles pour renouer Ses relations avec lui
— le voile  qui disait :  « l’homme ne peut pas venir  jusqu’à Dieu »,  est déchiré ;  la  terre
tremble et les rochers se fendent. La puissance de la mort est aussi détruite, ainsi que celle
du diable qui la possédait. Historiquement, ce ne fut qu’après la résurrection de Jésus que
les morts ressuscitèrent et apparurent à plusieurs dans Jérusalem, comme témoignage de
ce qui avait été opéré ; le fait est néanmoins rattaché ici à la mort de Jésus, parce que c’est
par  cette  mort  qu’a  été  accomplie  l’œuvre  de  délivrance  qui  rendait  la  résurrection
possible ; œuvre à laquelle témoignage a été  ainsi rendu d’une manière extraordinaire. Il
s’agit des corps des saints — anticipation précieuse de la première résurrection, alors que
la mort sera engloutie en victoire. On demandera peut-être : « Que sont-ils devenus ? ». Nul
ne le  sait,  parce  que Dieu ne l’a  pas  dit.  Le  fait  lui-même est  un témoignage  rendu à
l’efficace de la mort de Jésus. La question ne provient que de la vaine curiosité de l’homme,
et Dieu ne fait pas de révélations pour satisfaire cette curiosité. 

L’officier  romain  qui  était  de  garde,  ensuite  de  la  sentence  prononcée  contre  les
prisonniers, ainsi que les soldats qui se trouvaient là avec lui, voyant le tremblement de
terre et tout ce qui était arrivé, sont saisis de frayeur et reconnaissent que Jésus est, en
effet,  « Fils  de Dieu ».  C’était  la  cause  de Sa condamnation par les  sacrificateurs  et  les
scribes. Ils avaient involontairement rendu témoignage à Pilate qu’Il se disait tel — ce qui
avait effrayé ce dernier, qu’une mauvaise conscience rendait déjà craintif — de sorte que,
avec tout ce qui était ébruité en Palestine par les œuvres de puissance qu’Il y avait faites,
cette  pensée courait  le  monde ;  elle  était  connue de tous.  Ces  faits  extraordinaires  qui
accompagnaient Sa mort, le cri plein de force avec lequel Il rendait, sans motif apparent, le
dernier soupir, toutes les circonstances qui entouraient Son départ de ce monde, rendaient
témoignage  que cette  mort  était  plus  qu’une  mort  humaine.  Les  cœurs  des  assistants,
dominés par de tels événements, pouvaient (même dans leur état  naturel) déclarer que
c’était là le Fils de Dieu. Quant au résultat en eux, nul n’en peut rien savoir. Ici, c’est le
témoignage que de pauvres cœurs païens sous l’influence des événements qui se passaient
sous leurs yeux, ne pouvaient pas récuser, tandis que les cœurs endurcis des Juifs — « des
siens » [Jean 1, 11] — de ceux chez lesquels Il était venu, se réjouissaient dans Sa mort. Rien
n’endurcit  comme  la  religion,  lorsque  le  cœur  n’est  pas  changé.  Le  cœur  naturel  est
mauvais, non endurci, et des faits où Dieu se manifeste peuvent agir sur ce cœur-là. 

Dorénavant il s’agit de la résurrection, témoignage que Dieu rend à la perfection de la
victime et à la perfection de Son œuvre ; à la perfection divine de Celui qui est descendu,
jusqu’à la mort, dans les parties les plus basses de la terre, afin que, monté en haut, Il
remplît toutes choses, non seulement comme Dieu, mais selon l’efficace de la rédemption



qu’Il venait d’opérer (Éph. 4). Pour le moment, ce qui nous occupe c’est la part qu’ont prise
les hommes à ces événements, mais avant tout, la part qu’y ont prise les femmes. C’est ici
qu’est la bonne part de ces fidèles servantes du Seigneur. Les disciples n’y sont pour rien ;
ils s’étaient enfuis ; et, dans toute cette scène de douleur, à l’exception de Jean, on ne les
voit plus. Aussi est-ce Marie-Magdeleine qui devient la messagère du Seigneur ressuscité,
pour communiquer aux disciples les privilèges qu’Il venait de leur acquérir. Les femmes
L’avaient déjà suivi de Galilée, Lui avaient fourni ce qu’il fallait pour Ses besoins pendant
qu’Il marchait comme homme sur la terre ; maintenant elles allaient prendre soin de Son
ensevelissement, si Dieu Lui-même ne les eût devancées. Déjà elles avaient accompagné
Jésus  jusqu’au  lieu  où  Il  devait  être  crucifié,  regardant  de  loin  la  scène  solennelle  du
crucifiement qui se déployait devant leurs yeux. Or Jésus devait « être avec le riche en sa
mort » [És. 53, 9]. Joseph d’Arimathée se rend donc auprès de Pilate, qui lui remet le corps
du Sauveur. Dieu a voulu honorer le Christ, malgré le déshonneur qui Lui était infligé de la
part des hommes, et même à cause de ce déshonneur. Joseph le place dans son propre
tombeau, où aucun corps n’avait été encore déposé, L’enveloppant dans un linceul ; puis il
attend, selon que l’exigeait la loi, que le sabbat fût passé pour achever l’ensevelissement
honorable qu’il Lui préparait ; en attendant, il roule une grosse pierre devant l’ouverture du
sépulcre. 

Marie-Magdeleine  et  l’autre  Marie  (femme de  Cléopas)  se  trouvent  là,  veillant  et
contemplant, avec le profond intérêt produit par une affection ardente et un attachement
que  la  grâce  divine  avait  créé  dans  leurs  cœurs,  spécialement  en  celui  de  Marie-
Magdeleine, de laquelle Il avait chassé sept démons [Marc 16, 9]. Toutefois ce n’étaient pas
seulement ces femmes bienheureuses et Joseph, le disciple jusqu’à présent timoré, mais
que l’extrême iniquité des Juifs, comme il arrive souvent, forçait à se montrer, qui furent
occupés des restes de Jésus : les principaux sacrificateurs, aiguillonnés par une mauvaise
conscience  qui  inspire  toujours  la  crainte,  pensent  à  ce  qu’avait  dit  Jésus  — car  ils  le
savaient très bien — savoir, qu’Il ressusciterait. Chez eux c’était un parti pris, une inimitié
contre le bien et contre tout témoignage rendu à sa puissance6, inimitié qui ne leur laissait
ni repos, ni relâche. Ils se rendent auprès de Pilate, protestant que Ses disciples pourraient
bien venir de nuit, ôter Son corps à la dérobée, puis dire qu’Il était ressuscité. Ils voulaient
que  Pilate  s’assurât  lui-même  du  corps  de  Jésus.  Mais  eux-mêmes  devaient  servir  de
témoins involontaires à la certitude de la résurrection du Sauveur. Pilate, plein de mépris
et ne se souciant pas de servir leur malice, leur laisse la tâche de se prémunir contre la
soustraction du corps du Seigneur par Ses disciples. Ils mettent les scellés sur la tombe,
outre une garde qui veillerait contre toute tentative de ce genre. Ce n’était que rendre le fait
de Sa résurrection plus patent et en assurer la constatation de manière à ne laisser lieu,
pour la bonne foi humaine, à aucune controverse. 

Chapitre 28. — Ici le récit devient rapide et abrupt. Marie-Magdeleine et l’autre Marie
arrivent à la fin du sabbat, c’est-à-dire le soir du samedi, pour voir le sépulcre. Puis, dans la
matinée du dimanche, le sépulcre s’ouvre, un ange ayant roulé la pierre de devant l’entrée.
La gloire de cet ange effraye les soldats qui le gardent, tellement qu’ils deviennent comme
morts.  Le même ange console et  encourage les femmes ;  il  leur montre où le  corps du
Seigneur avait été couché, disant : « N’ayez point de peur ; car je sais que vous cherchez
Jésus le crucifié ; il n’est pas ici ; car il est ressuscité, comme il l’avait dit ». 

6 Ils  avaient  voulu  mettre  à  mort  Lazare  ressuscité  [Jean  12,  10] ;  dureté  de  conscience  et
perversité presque inconcevables.



Ce qui  suit  tient  à  tout  le  caractère  de  cet  évangile ;  il  est  important  de  le  faire
remarquer. Nous ne trouvons ni les entretiens profondément intéressants et instructifs qui
sont  racontés  dans  l’évangile  de Jean,  ni  l’ascension qui  eut  lieu à Béthanie  et  qui  est
rapportée par Luc. L’ange dit aux femmes d’aller tout de suite annoncer à Ses disciples
qu’Il était ressuscité, qu’Il se rendait devant eux dans la Galilée et que là ils Le verraient.
Ceci  met  en  relief  un  tout  nouveau  caractère  de  Ses  relations  avec  eux  depuis  Sa
résurrection. Il est encore avec le résidu, avec les pauvres du troupeau, dans l’endroit où le
Messie a dû paraître en Israël selon la prophétie d’Ésaïe. Ces relations sont renouées sur le
pied de la résurrection. Sans doute, Il possédait toute puissance dans les cieux et sur la
terre ; mais Il rétablissait Ses relations avec le résidu d’Israël, non pas encore comme roi
manifesté en gloire pour subjuguer les nations, mais comme associé avec Ses disciples, vus
dans  le  caractère  de  messagers  du  royaume,  là  où  le  Christ  rejeté  de  Jérusalem  avait
recueilli  les  restes  d’Israël  et  les  avait  reconnus  en  grâce.  Tel  est  le  caractère  que  les
disciples revêtent ici. Les femmes s’en vont pour annoncer ces choses aux disciples ; elles
jouissent, en vertu de leur fidélité et de leur attachement à Jésus, de ce privilège spécial.
Elles sont les premiers témoins (et cela pour les apôtres eux-mêmes) de la victoire que la
grâce et la puissance de Dieu a remportée sur les efforts de l’ennemi, maintenant vaincu à
tout jamais. 

Ce n’est pourtant pas seulement l’ange qui les envoie. Lorsqu’elles s’en vont porter le
message aux disciples, Jésus Lui-même, plein d’amour, vient à leur rencontre, afin qu’elles
soient témoins oculaires de Sa présence sur la terre — touchante réponse du Sauveur à leur
fidélité ; témoignage béni qui prouve que le cœur de Jésus est aussi plein d’amour et de
condescendance  humaine,  maintenant  qu’Il  est  ressuscité,  que  lorsqu’Il  marchait  en
humilité ici-bas, Lui le plus accessible des hommes. Lui aussi les encourage. Mais ce fait est
en rapport avec d’autres vérités, qui se lient à la position que le Seigneur prend dans cet
évangile  et  plus particulièrement dans cette  occasion.  En Jean,  où le  côté  céleste  et  la
position actuelle du Sauveur sont en question, Il défend à Marie-Magdeleine de Le toucher.
Elle pensait avoir retrouvé Celui qu’elle aimait, comme revenu sur la terre pour y rester en
Sa qualité de Messie ressuscité. Tel n’était pas le cas : « Il montait vers son Père et notre
Père, vers son Dieu et notre Dieu » [Jean 20, 17]. Sa présence corporelle sur la terre ne devait
plus être l’objet de l’affection des siens. Il les avait placés dans Sa propre position à Lui-
même devant Son Père ; dans une même relation avec Lui — homme toujours avec Dieu,
Fils bien-aimé du Père. C’est pourquoi, lorsque Thomas ne veut croire qu’à la condition de
le toucher, le Seigneur lui accorde cette grâce, en lui faisant sentir toutefois que ceux qui
croient maintenant sans avoir vu sont plus heureux que ceux qui ne croiront que lorsqu’ils
verront. Les chrétiens, bien qu’ils ne le voient pas, se réjouissent d’une joie ineffable et
pleine de gloire [1 Pier. 1, 8], tandis que le résidu, typifié par Thomas, ne croira que lorsqu’ils
contempleront Celui qu’ils ont percé. 

Les  malheureux  Juifs  cherchent  à  cacher  leur  confusion  sans  s’humilier,  sans  se
repentir. Par des largesses ils induisent les soldats à répandre le bruit, même au risque de
tomber sous la sévérité de la discipline romaine, que les disciples avaient dérobé Son corps
pendant qu’ils dormaient. 

Enfin les onze se rendent en Galilée,  sur une montagne que le Sauveur leur avait
indiquée. Là, Il leur apparaît. Le doute demeurait encore dans le cœur de quelques-uns,
mais ils Lui rendent hommage dès qu’ils Le voient. Leur doute est changé pour nous en
une certitude,  basée  non seulement  sur  l’opération  du  Saint  Esprit  dans  l’âme — vrai



fondement  de  la  foi  —  mais  sur  l’évidence  claire  que  ce  n’était  ni  une  fable  de  leur
invention, ni une histoire arrangée d’avance, ni le fruit d’une imagination ardente qui ne
voyait que ce qu’elle voulait. Quelques-uns des disciples eux-mêmes doutent, comme nous
l’avons vu dans le cas de Thomas ; ils ne croient que sur une évidence irrésistible, scellée
par  le  don et  par  l’opération puissante  du Saint  Esprit,  descendu du ciel  le  jour  de  la
Pentecôte. Je pense qu’il y avait, présents en cette occasion, d’autres disciples que les onze ;
peut-être les cinq cents dont Paul parle [1 Cor. 15, 6]. 

Ici, la mission des apôtres a son point de départ dans l’entrevue en Galilée avec leur
maître ressuscité ; c’est un résidu déjà associé avec Jésus ; ce n’est pas, comme en Luc, un
Sauveur qui monte dans le ciel et qui, du ciel, commence par Jérusalem, ainsi que cela a eu
lieu. Ici Jérusalem est délaissée et livrée aux mains des méchants et des Gentils, tandis que
le résidu d’Israël est associé avec le Messie rejeté, mais maintenant ressuscité ; puis ceux
qui sont ainsi associés avec le Seigneur méconnu, sont envoyés pour faire des disciples de
toutes  les  nations,  les  baptisant  au nom du Père,  et  du Fils,  et  du Saint  Esprit.  Cette
mission,  jusqu’à  présent,  n’a  jamais  été  accomplie.  La  mission  aux  Gentils  a  été
formellement transférée à Paul par ceux qui étaient des colonnes parmi les apôtres (Gal.
2), avec l’autorité divine de la part de Jésus glorifié, et par l’envoi direct du Saint Esprit
(Act. 13, 4 ; 26, 16-18). Il se peut bien que les autres apôtres y soient allés plus tard ; mais
l’histoire qui nous est donnée dans la Parole, n’en parle pas, à moins que ce ne soit un
verset très général et même vague à la fin de Marc. Les apôtres sont restés à Jérusalem lors
de la persécution qui arriva après la mort d’Étienne ; alors l’évangile fut porté aux nations
par les dispersés, et plus tard confié à Paul. Jean est trouvé à Patmos, laissé le tout dernier
pour veiller sur l’Église en décadence. Les derniers versets de Marc disent qu’ils sont allés
partout et que le Seigneur a opéré avec eux pour confirmer la parole prêchée, par les signes
qu’il leur fut accordé d’opérer. Quoiqu’il en soit, ici en Matthieu, la commission leur en est
donnée. Ils devaient aussi enseigner aux nations baptisées à observer tout ce que Jésus
avait  ordonné aux disciples ;  et  Lui-même serait  avec eux  jusqu’à  la  consommation du
siècle. Ce n’est pas la mission chrétienne proprement dite ; celle-ci se trouve plutôt en Jean
20, Luc 24, et Marc 167.

7 Jusqu’au verset 8 de Marc 16, la même histoire que celle de Matthieu se retrouve ; dans les
derniers versets, celle que nous lisons à la fin de Luc et ce qui se trouve en Jean 20. Les
discours des chapitres 13 et 26 des Actes se rattachent comme ceux de Pierre à la mission
mentionnée en Luc. Dans l’évangile de Matthieu il n’est pas dit d’aller faire des Juifs disciples,
parce que le résidu est envisagé comme déjà séparé de la nation et associé à Christ. C’est une
espèce d’extension du chapitre 10 de ce même évangile,  où il  leur est défendu, au moins
quant à leur mission dans ce moment-là, d’aborder les Gentils, voire même les Samaritains,
mais où il leur est dit de chercher les brebis perdues de la maison d’Israël. Ici, une mission
plus  large  leur  est  donnée :  ils  doivent  aller  faire  disciples  les  Gentils.  Cela  suppose  que
l’œuvre au milieu des Juifs est autre que celle du chapitre 10, et, sous quelques rapports, le
chapitre 24 ne fait qu’expliquer pourquoi la mission dont il s’agit ici s’applique exclusivement
aux Gentils.  La  mission  du  ciel  pour  le  salut  des  âmes s’adresse  naturellement  aux  Juifs
comme aux Gentils. Cette dernière est celle qui se trouve accomplie dans les Actes ; seulement
la partie qui embrasse les Gentils a été transférée à Paul, ainsi que nous l’avons vu.


	Notes sur l’évangile de Matthieu

