Sur le sceau du Saint Esprit*

J.N. Darby

Le sceau du Saint Esprit est un point trop important, pour que nous le laissions dans
I'ambiguité et le vague ou il est tombé dans 'Ame de plusieurs. L'Ecriture est claire et
positive sur ce sujet, qui constitue, non pas le fondement, mais le caractere spécifique de
I’état chrétien. Les expériences particulieres qui s’y rapportent peuvent demander une
étude détaillée, ainsi qu'une expérience spirituelle saine et étendue; mais la présence, et,
quant a l'individu, ’habitation du Saint Esprit en lui, constituent le christianisme et ’état
chrétien.

Quand Jean-Baptiste annoncait Christ a ses disciples, il Le présentait sous deux
caracteres, comme «’Agneau de Dieu qui ote le péché du monde » [Jean 1, 29], et comme
« Celui qui baptise de I’Esprit Saint » [Jean 1, 33], ce dernier caractére étant démontré par le
Saint Esprit descendant et demeurant sur Christ Lui-méme. Toute la plénitude de la déité
habitait en Lui corporellement(col. 2, 9], mais comme homme, et jusqu'a ce que la
rédemption ait été accomplie, Lui seul fut scellé et oint du Saint Esprit. Dans Son cas,
c’était le témoignage rendu a Sa propre perfection : « Et moi, dit Jean, j’ai vu et j’ai rendu
témoignage que celui-ci est le Fils de Dieu» (Jean 1, 29-34; 6, 27; Act. 10, 38).

Ainsi Jésus fut conduit par 'Esprit dans le désert pour étre tenté par le diable [Matt. 4,
1]. Ainsi c’est par I'Esprit de Dieu qu’ll chassait les démons [Matt. 12, 28]. Par I'’Esprit éternel,
Il s’est offert a Dieu sans tache [Héb. 9, 14]. Il parlait les paroles de Dieu, parce que I’Esprit ne
Lui était pas donné par mesure [Jean 3, 34]. Si, par la résurrection, Il était déclaré Fils de
Dieu en puissance[Rom. 1, 4], c’était «selon 'Esprit de sainteté ». Je rappelle ces passages
(et I'on pourrait en citer d’autres en rapport avec le méme sujet), pour montrer 'immense
importance du fait dont je parle.

Le sceau du Saint Esprit sur Christ était le témoignage rendu a Sa propre perfection;;
en nous, le Saint Esprit est le fruit et le sceau de la rédemption. Mais si le Saint Esprit a
scellé la personne et le caractere de Christ, si c’est par Sa puissance qu’ll agissait comme
homme, et si nous en sommes faits participants en vertu de la rédemption, 'importance de
ce fait, bien qu’il ne soit pas le fondement, ne saurait étre estimée trop haut, et le rapport
qui existe entre notre position et celle de Christ se trouve ainsi mis dans une merveilleuse
lumieére. Lui seul avait le Saint Esprit tandis qu’ll vivait ici-bas, mais Il a pu Le conférer a
d’autres une fois qu’ll a été élevé en haut, et la rédemption nous a rendus propres a Le
recevoir. La venue ou le baptéme du Saint Esprit fut une conséquence de I'exaltation de
Christ. Le christianisme, qui, ainsi que je I'ai dit, est caractérisé par la présence du Saint
Esprit, ne pouvait pas exister avant que Christ fit glorifié (Jean 7, 39), et, quand Christ eut
été exalté, Il recut de nouveau le Saint Esprit comme homme glorifié, afin de Le répandre
ici-bas (Act. 2, 33). Cest ce que confirment ces paroles du Seigneur : «Il vous est
avantageux que moi je m’en aille; car si je ne m’en vais, le Consolateur ne viendra pas a
vous ; mais si je m’en vais, je vous I'enverrai » (Jean 16, 7).

Nous savons ou Christ est allé (Jean 14, 4). Le Consolateur est envoyé par le Péere en
Son nom (Jean 14, 26), et par Lui, Christ, d’aupres du Pere (Jean 15, 26). Mais ce sont la
des détails. Cette présence du Saint Esprit était une chose si réelle et si distinctive,
caractérisant le christianisme d’'une maniere définie comme tel, qu’il est dit dans Jean 7 :
« L’Esprit n’était pas encore, parce que Jésus n’avait pas encore été glorifié ». Le mot
«donné », introduit dans quelques versions, exprime bien I'idée générale, mais je cite le

1 Publié dans le Messager Evangélique de 1881.



passage littéralement, afin que toute la force des paroles, des paroles de ce méme Esprit,
soit devant nous. Ce n’est pas que le Saint Esprit n’existat point : il n’y a pas un chrétien
qui vouliit penser ou dire une telle chose. L’Ancien Testament rend témoignage, depuis la
création, de I'existence du Saint Esprit, et de Son opération dans tout ce que Dieu a fait sur
la terre. Mais, de méme que le Fils de Dieu créa toutes choses et cependant, jusqu'a Son
incarnation, comme Il le dit Lui-méme, ne vint pas personnellement ici-bas pour habiter
avec nous, de méme, bien que '’Esprit de Dieu ait opéré depuis qu’ll ornait les cieux et qu’ll
planait [Gen. 1, 2]* sur les eaux chaotiques, Il n’est pas venu demeurer personnellement ici-
bas, jusqu'a ce qu’il y etit un homme glorifié assis a la droite de Dieu. Comme le Fils
pouvait dire de Lui-méme : «Je suis sorti d’aupres du Pere, et je suis venu dans le monde;
et de nouveau je laisse le monde, et je m’en vais au Pere » [Jean 16, 28], ainsi Il pouvait dire
de I’Esprit : « Si je m’en vais, je vous ’enverrai. Et quand celui-la sera venu, etc. » [Jean 16, 7-
8]. L’Esprit avait été promis dans ’Ancien Testament ; cette promesse fut accomplie le jour
de la Pentecote, et le christianisme existe3.

Les textes que nous avons briévement rappelés placent devant nous quelques points
importants. Le Seigneur Lui-méme a été oint et scellé; et ce fait est donné comme un signe
qu’ll était « Celui qui baptise du Saint Esprit », et fournit occasion a Jean le baptiseur de
rendre témoignage que Christ était le Fils de Dieu.

Nous avons vu ensuite que, jusqu’a ce que la rédemption fiit accomplie et qu’il y eft
un homme qui avait fait la volonté de Dieu, assis en vertu de Son obéissance a la droite de
Dieu, le Saint Esprit, en tant que constituant et caractérisant le christianisme par Sa
présence, n’était pas encore, comme (Act. 19) les disciples de Jean & Ephése disaient a
Paul : « Nous n’avons méme pas oui dire si ’'Esprit Saint est ». Il fut envoyé sur la terre
pour étre le témoin que Christ, homme, est a la droite de Dieu.

C’est une chose de toute importance. Le point de départ du christianisme, c’est
'homme prenant en justice une place nouvelle dans le ciel, en conséquence de la
rédemption accomplie la ou se trouvaient le péché, la mort, la puissance de Satan et le
jugement de Dieu, cet homme étant en méme temps le Fils de Dieu. En vertu de cela,
Christ comme homme recut le Saint Esprit apres avoir été exalté en haut, non pour Lui-
méme maintenant, comme lorsqu’ll était un homme parfait sur la terre, mais pour Le
répandre sur les croyants, les mettant ainsi en relation avec Lui-méme et avec ce qui est
céleste.

L’Ecriture établit clairement que le Saint Esprit n’est que pour les croyants. Nous le
voyons dans le passage de Jean déja cité, ou le Seigneur parle de «I’Esprit qu’allaient
recevoir ceux qui croyaient en lui» (Jean 7, 39).

Mais cela est établi d'une maniere plus formelle au chapitre 14, 16, 17 du méme
évangile : «Je prierai le Pere, et il vous donnera un autre Consolateur, pour étre avec vous
éternellement, 'Esprit de vérité, que le monde ne peut pas recevoir, parce qu’il ne le voit
pas et ne le connait pas; mais vous, vous le connaissez, parce qu’il demeure avec vous, et
qu’il sera en vous ». Nous voyons la I'Esprit comme la portion constante des saints, envoyé
en raison de ce que Christ comme homme a été élevé a la droite de Dieu, dont Il a recu de
nouveau, pour Le donner aux siens, le Saint Esprit qui ne pouvait étre ainsi présent ici-bas
avant que Christ fit glorifié. Le Fils avait été ici-bas et y était venu, pour étre recu par tous
ceux qui entendraient parler de Lui : les hommes ne voulurent pas Le recevoir, mais c’est la
une autre chose. L’Esprit, Lui, n’est pas pour le monde : Il peut annoncer I'évangile au
monde par le moyen des instruments choisis de Dieu; Il est connu de nous, parce qu’ll est
avec nous éternellement et demeurant en nous ; les hommes ont été et sont nés de I’Esprit;
mais le Saint Esprit Lui-méme venant ici-bas, c’est une chose toute différente et qui eut

2 Ou «couvait ».

3 Je ne doute pas que le Saint Esprit ne soit donné d’'une maniére spéciale au commencement
du millénium, mais ce n’est pas ici notre sujet. Actuellement, le Saint Esprit donné nous unit a
un Christ absent, céleste et glorifié.



lieu le jour de la Pentecote. Les apoOtres durent ne pas partir de Jérusalem, mais y rester
jusqu’a ce qu’ils eussent été revétus de puissance d’en haut; ils durent attendre la
promesse du Pere qu’ils avaient ouie de Christ (Luc 24, 49; Act. 1, 4, 5). Rendus nets par la
parole qu’ll leur avait annoncée, leur ayant aussi déja ouvert lintelligence pour
comprendre les Ecritures, Jésus avait ensuite soufflé en eux, de méme que Dieu avait
soufflé en AdamiGen. 2, 7], afin qu’ils fussent faits participants de Sa nouvelle vie de
résurrection ; maintenant ils devaient attendre que le Saint Esprit descendit sur eux.

Le monde ne connaissait rien de cela, mais il pouvait en voir les effets. Le Saint Esprit
venait pour ceux-la seulement qui croyaient déja en Christ, les placant d’'une maniere
consciente dans la position ou Il était Lui-méme devant Dieu. Cet autre Consolateur, dans
un certain sens, prenait la place de Christ, mais seulement pour Le révéler plus
pleinement, comme un Christ céleste qui avait accompli leur rédemption et qui, par
I'efficace de Son ceuvre, était 'objet de leur espérance dans la gloire : en méme temps, 1l
était aussi les arrhes et le révélateur de cette gloire. Mais tout cela appartenait seulement a
ceux qui prenaient leur place avec un Sauveur rejeté, c’est-a-dire aux croyants. Il y avait
ceux qui, en croyant, avaient recu la vie par Son nom [Jean 20, 31], qui vivaient, ayant
entendu, par grace, la voix du Fils de Dieu [Jean 5, 25]. 1 avait fallu qu’ils fussent ainsi nés de
nouveau, pour voir le royaume de Dieu et y entrer [Jean 3, 3, 51. Les Juifs, eux aussi, devront
naitre de nouveau pour jouir ci-apres des promesses terrestres, comme le Seigneur le
montra a Nicodeme. Mais ’Esprit devait venir d’'une autre maniere, quand la rédemption
aurait été accomplie et que Christ aurait été élevé comme homme a la droite de Dieu, pour
prendre des choses de Christ et les annoncer aux disciples; or tout ce qu’avait le Pere était
a Christ[Jean 16, 15], et le Saint Esprit devait leur faire connaitre que tout ce que Christ avait
comme homme glorifié, était aussi a eux.

Tout cela est bien différent du fait d’étre né de nouveau, ou méme de cette vivification
spéciale par la puissance de Christ ressuscité, lorsque déja I'on est né de Dieu par Sa parole
de vérité (Jean 20, 22), si ce n’est que ces choses étaient nécessaires pour qu'une personne
ptt recevoir le Saint Esprit, et que le méme Esprit opere dans cette vie et par cette vie
quand Il habite en nous. C’est de ce dernier point que je parlerai.

La relation du Saint Esprit donné avec la vie nouvelle, lorsqu’Il habite dans nos corps,
ressort clairement dans Romains 8. Cette vie n’est pas séparée de sa divine source, lorsque
I'Esprit habite en nous, bien que l'habitation personnelle de I'Esprit en nous, comme
personne divine, soit une autre chose, présentée dans ce méme chapitre comme I’Esprit
Lui-méme. S’Il était notre vie en personne, ce serait une incarnation du Saint Esprit en
nous, pensée qui ne supporte pas le moindre examen. Nous sommes nés de ’Esprit, mais
ce qui est né de ’Esprit n’est pas I'’Esprit, bien que ce soit esprit, et caractérisé moralement
par la méme nature (Jean 3, 6). Dans ce sens, nous sommes faits participants de la nature
divine[2 Pier. 1, 4], L’épitre aux Colossiens traite de la vie et ne parle pas du Saint Esprit.
L épitre aux Ephésiens parle fréquemment de Lui, et ce qui la caractérise c’est le contraste
avec la chair, et I'union avec Christ et la relation d’enfants s’y trouvent développées.

Nos corps sont les temples du Saint Esprit que nous avons de Dieu, et nous sommes
achetés a prix; nous avons ainsi a glorifier Dieu dans nos corps[1 Cor. 6, 19-20]. Le Saint
Esprit donné est donc placé devant nous comme caractérisant par Sa présence le
christianisme et le chrétien. La difficulté qui s’éleve sur ce point dans les esprits provient
de ce que les effets de la présence de 'Esprit se lient nécessairement avec notre expérience.
Il ne saurait en étre autrement. Le Saint Esprit ne peut demeurer en nous, sans produire
certains effets sur nos esprits. Quand un croyant est scellé, il y a une puissance présente
qui agit en lui; or nous sommes enclins a juger de cela en regardant en nous-mémes, et la
confusion arrive. Il est tres bien de voir si notre marche s’accorde avec le privilege dont
nous jouissons, mais c’est une tout autre chose que ce dont nous parlons ici, ou il ne s’agit
pas d’'une ceuvre achevée, comme celle de Christ en dehors de nous, et ayant une valeur
divine absolue aux yeux de Dieu, mais d’une puissance divine qui opeére en nous, et dont la



présence est le sceau duquel nous sommes scellés.

Il est tres important de distinguer entre le fait d’étre scellé, et 'opération de Celui qui
est le sceau quand Il habite en nous. Dieu met Son sceau sur ceux qui croient, sur le
fondement de I'ceuvre parfaite de Christ et de Sa glorification comme conséquence de cette
ceuvre : Jean 7 et la Pentecote en rendent témoignage. Les disciples depuis longtemps
étaient des croyants, cependant ils durent attendre a Jérusalem d’étre revétus de puissance
d’en haut. Ils croyaient en Christ mort, ressuscité et glorifié, et cette foi fut scellée ; mais il
fallait que I'ceuvre fit pleinement accomplie et Christ pleinement glorifié, pour que le Saint
Esprit ptit descendre. L'effet devait suivre. Ils appartenaient a Dieu, en vertu de 'ceuvre
parfaite de Christ, et furent scellés comme tels. C’est ainsi que la rédemption d’Israél, afin
qu’il appartint a Dieu comme peuple, était absolue, indépendamment de leurs exercices
dans le désert et en Canaan. La conséquence immédiate de la perfection de I'ceuvre et de la
gloire de Christ, fut la présence du Saint Esprit, la ou était la foi, sans qu’il fit question
d’expérience ou d’ceuvre intérieure ; on croyait, c’était tout. Le Saint Esprit était le sceau de
la foi. Comme sceau, le Saint Esprit n’a rien a faire avec I'expérience.

Il sera bon de dire ici quelques mots sur I’épitre aux Romains, parce que, si elle n’est
pas bien comprise, il en résultera de la confusion dans I'esprit des saints.

Comme on le sait, il y a deux sections distinctes dans la partie doctrinale de I’épitre
aux Romains. La premiere traite de la culpabilité, et de la grace qui I'6te par la mort et
I'effusion du sang de Christ; elle se termine avec le verset 11 du chapitre 5. Dans cette
section, nos péchés sont ce dont Dieu est occupé : «tous ont péché » [Rom. 3, 23], Dans la
seconde section, qui s’étend du verset 12 du chapitre 5 a la fin du chapitre 8, ce n’est pas la
méme chose : il y est question de notre état, comme étant dans la chair, et ensuite comme
étant en Christ ou dans I'Esprit. «Par la désobéissance d'un seul homme », y est-il dit,
«plusieurs ont été constitués pécheurs » [Rom. 5, 19], Il ne s’agit pas ici du pardon des
péchés, mais de notre mort au péché, comme étant morts avec Christ. Tout ce qui est
développé dans cette section est expérience en rapport avec le moi; c’est quelque chose de
pratique. Ce n’est pas le cas dans la premiére section ; nous y avons I'effet d'une ceuvre faite
pour nous et en dehors de nous, et 'amour de Dieu connu actuellement comme en étant la
cause : Christ a été livré pour nos fautes et a été ressuscité pour notre justification [Rom. 4,
25]; c’est pourquoi, ayant été justifiés sur le principe de la foi, nous avons la paix avec
Dieu[Rom. 5, 1].

Le chapitre 5 nous montre le bonheur conscient du croyant, découlant de I'ccuvre
accomplie pour nous, et Dieu, en amour, connu par elle;; mais il n’y a rien qui se lie a notre
expérience. Ici, pour la premiére fois, le Saint Esprit est mentionné; c’est par Lui que
Iamour de Dieu est répandu dans nos coeurs[v. 5]. La présence du Saint Esprit dans le
chrétien est supposée, mais c’est par elle que I'amour de Dieu est connu. Nous ne voyons
pas dans cette section, comme dans la seconde, de quelle maniére I’Esprit opére et ce qu’Il
produit en nous, bien qu’assurément Il agisse en nous quand Il est donné. Mais c’est une
erreur que de rattacher cette seconde partie de la portion doctrinale de I’épitre aux
Romains, a la premiére, comme en étant la continuation.

Etre coupables a cause de nos actes, est une chose différente de notre état comme
enfants d’Adam. Notre culpabilité, si nous ne sommes pas justifiés, nous amene en
jugement; comme enfants d’Adam, nous sommes perdus. L'effet de I’ceuvre de Christ est
d’6ter pour toujours tous nos péchés. Par une seule offrande, Il a rendus parfaits a
perpétuité (eig 10 Suvémeg) ceux qui sont sanctifiés [Héb. 10, 14]; de sorte qu'une fois
purifiés, nous n’avons plus «aucune conscience de péchés» [Héb. 10, 2]. « Bienheureux
I’homme a qui le Seigneur ne compte point le péché » [Rom. 4, 8]. Dieu ne se souvient plus de
nos péchés, et Christ en ayant fait par Lui-méme la purification, et s’étant assis a la droite
de la Majesté dans les cieux[Héb. 1, 3], nous, non seulement nous sommes purifiés, mais
nous sommes élevés en Lui dans cette position nouvelle qui est, pour 'homme, I'effet de la
rédemption.



Or le sceau du Saint Esprit, basé sur le pardon des péchés, donne l'intelligence et la
conscience de cette nouvelle position. L’'idée que Dieu nous impute ce dont nous sommes
coupables est des lors impossible*. Mais ce n’est pas tout. Par cet Esprit, par le don duquel
nous sommes scellés, nous savons que nous sommes fils, et nous crions : « Abba, Pere »
(Gal. 4); nous savons que nous sommes en Christ et que Christ est en nous (Jean 14);
I’amour de Dieu est versé dans nos cceurs (Rom. 5, comp. avec 1 Jean 4); et Il est les arrhes
de notre transformation future a I'image de Christ (2 Cor. 5).

L’Esprit peut nous reprendre et nous humilier quant au degré de conformité de notre
marche avec la position qui nous est donnée. Graces a Dieu, Il le fait. Mais Il ne peut
jamais rendre dans nos ames un témoignage autre, que celui de la place ot une rédemption
parfaite nous a mis ou qui la contredirait, car c’est en vertu de cette rédemption qu’ll est
venu habiter en nous. Avoir une telle pensée serait Lui faire rendre un faux témoignage ; or
I’Esprit est la vérité[1 Jean 5, 6].

«Vous n’avez pas recu un esprit de servitude pour étre derechef dans la crainte, mais
vous avez recu I'Esprit d’adoption, par lequel nous crions : Abba, Pére!» [Rom. 8, 15]. Ce
n’est pas la simplement le fait d'une nouvelle vie communiquée, mais la conscience de la
position dans laquelle la rédemption a placé ceux qui ont cette vie. «Je monte vers mon
Pere et votre Pere, et vers mon Dieu et votre Dieu » [Jean 20, 17]. Cela ne dit pas seulement
que le Fils nous a vivifiés, mais que Christ a achevé ’ceuvre qui Lui avait été donnée a faire,
qu’ll est entré comme homme dans une place entierement nouvelle (ot Adam innocent
n’était pas), et que, ayant été glorifié, Il a envoyé I’Esprit qui nous donne la conscience de la
relation dans laquelle Il nous a amenés.

Cette place est le fruit d'une ceuvre accomplie en dehors de nous, bien que ceux qui y
ont part doivent aussi étre nés de nouveau, et elle est connue par le Saint Esprit donné
comme sceau de notre foi en cette ceuvre, mais de rien d’autre. Mais la question
d’expérience est introduite dans la Parole, et elle se lie a la différence qu’il y a entre la chair
et I'Esprit. Nous sommes ainsi amenés a considérer ce qu’est la chair. Il n’est pas
nécessaire que je m’arréte ici sur ce qu’elle est dans sa mauvaise nature : c’est la mauvaise
nature dans laquelle nous sommes en tant qu’issus d’Adam pécheur; mais quant a la
relation dans laquelle nous nous trouvons, il y a autre chose a considérer. Dans ce sens,
qu'est-ce que c’est que d’étre « dans la chair » ? C’est étre en relation avec Dieu sur le pied
de notre responsabilité naturelle comme hommes, comme enfants d’Adam déchu. Clest,
quant a notre état moral, faire dépendre les dispositions de Dieu envers nous, de ce que
nous sommes a Son égard, ce qui en soi est vrai. La loi est la regle parfaite pour ’homme
dans cet état. On dit, si la conscience est éveillée : Je suis tel et tel; Dieu sera envers moi
ceci et cela. La grace est sur un terrain tout opposé : Dieu, par Christ, a été et est tel et tel,
et je serai ceci et cela comme fruit de cela. Tout change ainsi.

Voyez le fils prodigue de Luc 15. Quand il rentre en lui-méme, la Parole nous parle
beaucoup de [ui : il reconnait son péché, il voit qu’il va périr, il se leve pour aller vers son
pere, car la confiance (non la paix) se trouve toujours dans une ame réveillée par une
action divine ; mais la conséquence de tout, c’est qu’il dit : « Traite-moi comme I'un de tes
mercenaires » [v. 19]. Arrivé pres de son pere, tout cela disparait, et [ui en méme temps; il
n’est plus question que de ce que son pere est et fait pour lui. Déja converti et dans le bon
chemin, il n’avait pas encore la plus belle robe, son pére ne s’était pas encore jeté a son cou,
pour lui donner la conscience de ses pensées envers lui et de la place qu’il avait dans son
coeur. Mais maintenant sa condition est toute changée ; elle est ce que son pere est, et a fait
pour lui.

L’esprit peut étre troublé par un faux enseignement, qui place sous la loi, quand on
n’a pas encore découvert son véritable effet. C’était le cas des Galates; mais par la ils
étaient déchus de la gracels, 41, Christ ne leur profitait plus de rien (5, 2]. Ce n’était pas un

4 Sauf peut-étre le cas extréme ou quelqu’un serait livré a Satan, comme chatiment.



état d’ame. En ajoutant la circoncision, ils ne pensaient pas faire autre chose que d’ajouter;
mais l'apbtre voyait clairement ce quau fond ils faisaient. Ce n’était point la une
expérience, un état d’ame; c’était I'abandon complet du christianisme dans son principe
méme. Ils étaient, quant a leurs pensées, sinon quant a Dieu, déchus de la grace.

Voila pourquoi nous ne trouvons dans I’épitre aux Galates, ni paroles d’affection au
commencement, ni salutations a la fin. Pour 'apdtre, ce n’était pas un état d’ame ou se
trouvaient les Galates, qui le préoccupait, mais 'abandon du christianisme. Il désirait que
ceux qui les bouleversaient fussent retranchés(s, 121; car si leur systeme était vrai, Christ
était mort en vain[2, 21], ceux qui ’enseignaient étaient maudits. Tout cela n’a rien a faire
avec les expériences et I'état de I'ame. C’était faire Christ « ministre de péché » [2, 17]. Par la
rédemption qui était en Christ, la bénédiction d’Abraham venait sur les Gentils, afin que
ceux qui croyaient recussent I'Esprit promis.

L’apotre montre ensuite comment les croyants recevaient 'Esprit. Par la foi en Christ
ils étaient fils, et, parce qu’ils étaient fils, Dieu leur donnait 'Esprit d’adoption. L’apé6tre
insiste particulierement sur la présence de I'Esprit et le principe sur lequel ils Le
recevaient. Il y avait la la liberté dans laquelle Christ nous place en nous affranchissant [5,
1].

Mais maintenant, comme il I'exprime, I'ap6tre travaillait de nouveau pour leur
enfantement[4, 19]. Les Galates n’étaient pas tombés dans un facheux état spirituel comme
chrétiens, mais, dans leurs pensées, ils avaient abandonné le christianisme. La question
qui se posait pour eux était donc la chair et la loi, ’Thomme tel qu’il était et la regle de Dieu
pour lui — ou bien Christ glorifié, et 'Esprit nous mettant d'une maniere consciente dans
la position et I'acceptation de Christ devant Dieu le Pére, par la rédemption. Que l'on efit
fait abandon de cette derniére n’était pas, je le répéte, un mauvais état d’ame, c’était
I’abandon du christianisme, non sans doute dans la volonté des Galates, mais en soi-
meéme; et c’est la le point important. Le Saint Esprit n’était pas donné, en rapport avec un
état d’ame particulier, non pas méme parce que l'on était né de nouveau, bien que cela fiit
vrai de ceux qui Le recevaient, mais simplement en vertu de la foi en un Sauveur, qui avait
été mort, qui était ressuscité et glorifié. Il n’y en avait point d’autre; et si Paul, par
exemple, L’avait connu autrement (et comme Juif, cela avait été le cas pour lui), il ne Le
connaissait plus ainsi[2 Cor. 5, 16].

La présence du Saint Esprit était d'une maniere spéciale et distinctive la conséquence
de la glorification de Jésus qui, en mourant, en versant Son sang pour nous, comme
homme, et en ressuscitant, avait accompli 'ceuvre qui nous sauve. Ainsi il y a évidemment
deux choses quant a Christ Lui-méme : Ses souffrances dans I'obéissance jusqu’a la mort,
lorsqu’Il but pour nous cette coupe terrible dont la pensée fit découler Sa sueur comme des
grumeaux de sang [Luc 22, 44] — puis, comme conséquence, Sa glorification.

La premiere chose était 'accomplissement de la rédemption démontré par la
résurrection de Christ, sans laquelle notre foi serait vaine. S’Il n’était pas ressuscité, nous
serions encore dans nos péchés. Christ serait couché dans la mort comme un autre.
Subjectivement, 'homme était dans son nouvel état en Christ ressuscité. Cest pourquoi
nous lisons : « Il a été livré pour nos fautes et a été ressuscité pour notre justification » [Rom.
4, 25]. « Il nous aime et nous a lavé de nos péchés dans son sang » [Apoc. 1, 5].

La seconde chose, Sa glorification, est la place qu’ll est allé occuper et qu’Il a obtenue
pour nous, mais que nous ne posséderons que lorsqu’ll reviendra pour nous prendre a Lui,
bien qu’en attendant nous soyons heureux si nous venons a déloger.

Il est évident, selon I'Ecriture, que le Saint Esprit est descendu quand Jésus eut été
glorifié, apres avoir accompli Son ceuvre. Mais lorsque, par la foi, nous avons part au salut
accompli, sans étre encore arrivés a la gloire, le Saint Esprit est le sceau du salut et les
arrhes de la gloire. Car en Christ tout est accompli, et Il est entré au ciel comme notre
précurseur; et le Saint Esprit descendu, habitant et agissant en nous, nous donne



pleinement conscience du fruit de la rédemption pour le pardon, et de notre position en
Christ. Il nous fait connaitre en méme temps, d’'une maniére consciente pour nous, que
nous sommes fils et par conséquent héritiers. Pour avoir la moindre part dans ces choses, il
faut que nous soyons nés de nouveau, mais c’est la foi en I’ceuvre de Christ qui est scellée
par le don du Saint Esprit.

Nous avons la rédemption par le sang de Christ, la rémission des péchés [Col. 1, 14]; le
Saint Esprit est les arrhes de notre héritage, jusqu'a la rédemption de la possession
acquise [Eph. 1, 14]. La grande vérité générale est que les croyants, et eux seuls, recoivent le
Saint Esprit. Si nous regardons aux détails et aux déclarations de I'Ecriture, nous verrons
que, pour étre scellé, il faut la foi en 'ceuvre de Christ aussi bien qu’en Sa personne. Ainsi
(Act. 2), quand les Juifs furent saisis par la terrible conviction que Jésus, qu’ils avaient
rejeté, était le Christ, et que Dieu L’avait exalté dans la gloire, ils dirent : « Que ferons-
nous, freres? ». Pierre leur répondit : « Repentez-vous, et que chacun de vous soit baptisé
au nom de Jésus Christ, en rémission des péchés; et vous recevrez le don du Saint Esprit ».
Ils devaient croire a la glorification de Christ, dont les dons du Saint Esprit étaient la
preuve présente, mais ils devaient aussi participer aux effets de 'ceuvre de Christ et
recevoir eux-mémes le Saint Esprit. Ainsi, au chapitre 10 des Actes, c’est le témoignage a la
rémission des péchés (v. 43), qui est scellé par le Saint Esprit tombant sur tous ceux qui
entendaient la Parole. De méme, en Ephésiens 1, 13, c’était «I'évangile de leur salut»
auquel ils avaient cru, de sorte que, croyant en Christ, ils avaient été scellés du Saint Esprit
comme arrhes de leur héritage. Il est parfaitement certain, d’aprés 1'Ecriture, qu'une
personne peut étre née de nouveau et ne pas avoir regu le Saint Esprit, car « quiconque
croit que Jésus est le Christ, est né de Dieu » [1 Jean 5, 1], et ¢’était le cas des disciples tandis
que Christ était sur la terre. Cependant ils ne pouvaient pas alors avoir recu le Saint Esprit,
qui ne vint que le jour de la Pentecdte, bien qu’ils eussent la vie et qu’ils fussent nets par la
Parole.

On allegue que le cas était différent du notre; on dit que le Saint Esprit n’était pas
encore venu. C’est tout a fait vrai; mais les disciples étaient nés de Dieu. Je signale le fait,
que nous pouvons distinguer le don du Saint Esprit d’avec la nouvelle naissance. Les
Samaritains aussi, apres que le Saint Esprit fut venu, crurent et furent baptisés, mais le
Saint Esprit n’était venu sur aucun d’eux; cela n’arriva qu’apres que les apotres leur eurent
imposé les mains. De la méme maniere Paul, alors appelé Saul, fut converti par la
révélation de Christ, qui lui apparut sur le chemin de Damas; mais trois jours apres
seulement, Ananias lui fut envoyé afin qu’il recouvrat la vue et flt rempli du Saint
Esprit [Act. 9, 17].

Un chrétien est donc un homme dans le corps duquel I'Esprit Saint habite comme en
un temple, lui donnant, d'une maniere consciente, la place ou le met une rédemption
accomplie. Dieu 'a préparé pour la gloire ou il sera avec Christ et semblable a Christ; mais
tandis que la connaissance de sa position en Christ est claire a son ame, la gloire reste
comme une espérance qui lui est réservée dans les cieux [Col. 1, 5]. Les Juifs devront étre nés
de nouveau pour entrer dans les bénédictions milléniales (Jean 3; Ez. 36); mais ceux qui
croient en Christ sans L’avoir vu, associés avec Lui pendant qu'on ne Le voit pas, et scellés
du Saint Esprit, ont leur part avec Lui la ou le monde ne peut Le voir. « Celui qui sanctifie
et ceux qui sont sanctifiés sont tous d'un; c’est pourquoi il n’a pas honte de les appeler
fréres » [Héb. 2, 11],

Ily a trois grands privileges qui résultent de la présence du Saint Esprit, bien que tout
en nous devrait découler de cette présence. En premier lieu nous crions : « Abba, Pére »
(Gal. 4); nous savons que nous sommes enfants (Rom. 8). Ensuite, nous savons que nous
sommes en Christ et Christ en nous (Jean 14). Troisiemement, 'amour de Dieu est versé
dans nos cceurs (Rom. 5). La présence de I'’Esprit est la puissance de bénédiction avec Dieu,
avec Christ, avec le Pere (comp. 1 Jean 4, 12, 13).

Ce ne sont pas la des promesses, ou la paix milléniale accomplie, quelque bénies que



soient ces choses a leur place, mais c’est Dieu qui nous a préparés pour un poids éternel de
gloire[2 Cor. 4, 17], ce que I'ceil n’a point vu, ce que l'oreille n’a pas entendu et qui n’est pas
monté au coeur de 'homme, ce que Dieu a préparé pour ceux qui L’aiment [1 Cor. 2, 9] et
qu’ll leur a révélé. Subjectivement, le nouvel homme est rendu propre a jouir de Dieu
meéme; mais la sphere dans laquelle ses affections se développent est celle qui est faite
pour lui et qui lui est révélée, et c’est 'oeuvre de Christ, Ses souffrances et Ses gloires, et
pour nous les gloires célestes qui seront révélées. Entre ’'accomplissement de 'ceuvre de la
rédemption et le moment ot nous aurons part a la gloire, le Saint Esprit est descendu pour
nous sceller comme rachetés et justifiés, et pour étre les arrhes de ce que nous n’avons pas
encore, si ce n'est que comme Christ est, «nous sommes, nous aussi, dans ce
monde » [1 Jean 4, 17], et nous en avons la conscience par une foi vivante.

Le pardon, 'amour du Pere, notre portion et notre position en Christ, avec la joie
dans l'espérance de la gloire de Dieu, voila ce qui appartient a ceux dont Christ est la vie.
C’est de cela que le Saint Esprit est la puissance actuelle et le révélateur a I'ame, quand la
foi en Christ et en Son ceuvre a été scellée pour le jour de la rédemption; ou, plus
exactement, quand ceux qui croient ont été scellés, sur le fondement de cette foi.

Le nouvel homme est capable de jouir des choses divines et célestes, mais il ne peut
les révéler. Si 'on dit : elles sont dans la Parole, je 'accorde; mais c’est spirituellement
qu’on les y discerne. Le croyant est scellé du Saint Esprit, sur le fondement de sa foi en la
personne et en I'ceuvre de Christ, qui a accompli la rédemption et qui est assis a la droite de
Dieu, de sorte qu’il connait l'efficacité de cette ceuvre et sa place devant Dieu comme fils et
comme étant en Christ. Cest 1a une vérité établie dans I'Ecriture aussi clairement que
possible, et qui, comme état de choses présent, constitue le christianisme et le chrétien,
savoir, certitude que Dieu a 6té nos péchés, adoption actuelle comme fils dans la faveur
divine, et joie dans 'espérance de la gloire de Dieu. Mais cela aussi, dans ce chapitre 5, est
fondé sur I'ceuvre de Christ livré pour nos péchés.

Un autre sujet prend place ici; je veux dire, la relation de ce qui précede avec I’état ou
Iexpérience de I'ame. Je ne parle pas maintenant de culpabilité et d'imputation du péché,
c’est ce que j’ai déja fait — notre conscience est purifiée par le sang de Christ; mais ce qui
m’occupe, c’est ce qui se passe dans ’ame. Il y a la ce qui n’est jamais pardonné, le péché,
son principe dans notre nature, ce que Dieu doit abhorrer et que déteste la nouvelle nature,
et que nous trouvons en nous. J’ai déja fait allusion a la division, bien connue maintenant,
que nous trouvons en Romains 5, a la fin du verset 11. Jusque-la, nous trouvons,
pleinement exposés, notre état de culpabilité et la grace qui y répond; la propitiation,
Christ livré pour nos offenses et ressuscité, la paix avec Dieu, Sa faveur actuelle sur nous,
I’espérance de la gloire, Son amour versé dans nos cceurs, pour notre route, par le Saint
Esprit qui nous est donné, en sorte que nous nous glorifions méme en Dieu par Christ par
lequel nous avons recu la réconciliation : nous sommes réconciliés avec Dieu, et nous nous
réjouissons en Lui. Apres cela vient un autre sujet : un homme, chef de race quant au
péché, et un homme, chef de race quant a 'obéissance : plusieurs, en relation avec le
premier, constitués pécheurs par le péché dun seul; et plusieurs, en relation avec le
second, constitués justes par l'obéissance dun seul. Cest la évidemment un terrain
nouveau et un sujet nouveau. La culpabilité personnelle et le jugement dépendent de ce
que chaque pécheur a fait; mais ici il s’agit d'une race plongée dans un état de ruine par la
faute de son chef. La loi est intervenue, de maniere a aggraver les péchés en les faisant
devenir des transgressions, afin de mettre a nu par ses exigences, quand la conscience est
éveillée, le péché, racine et principe du mal.

A partir du verset 12 de Romains 5, il n’est donc plus question du pardon des péchés
du vieil homme, et de la purification de ces péchés par grace, pour étre amenés ainsi dans
la faveur présente de Dieu envers nous, mais d’étre placés devant Dieu dans un nouvel état
et une nouvelle position dans le second homme, le Christ Jésus. Au chapitre 6, se trouve
exposée la doctrine ; au chapitre 8, nous avons notre état comme résultat, nous sommes en



Christ et Christ est en nous; nous sommes héritiers de la gloire, et, en 'attendant, nous
souffrons avec Christ ici-bas. Le chapitre 7 nous présente 'action de la loi, par laquelle
nous acquérons la connaissance de nous-mémes, afin que moralement nous consentions a
avoir Christ en place de nous-mémes. Cette seconde partie de ’épitre aux Romains traite,
non pas de Christ mourant pour nos péchés, mais de notre mort avec Christ.

Remarquez ici la différence entre les chapitres 5 et 8. Au chapitre 5, ou 'apdtre a
montré la culpabilité comme étant universelle, et la grace qui la rencontre dans la
propitiation, et Christ, livré pour nos offenses et ressuscité pour notre justification [Rom. 4,
25], tout est faveur et bonté divines : nous avons la paix avec Dieu, tel qu’ll est, a I'égard de
nos péchés; nous jouissons actuellement de Sa faveur, nous avons I'espérance de la gloire;
Son amour est versé dans le coeur, et nous nous glorifions en Lui. Au chapitre 8, c’est notre
état qui est présenté : nous sommes morts avec Christ et vivants en Lui; nous sommes en
Lui devant Dieu, de telle sorte qu’il n’y a aucune condamnation; la loi de I'Esprit de vie
nous affranchit, la pensée de I'Esprit est vie et paix. Au chapitre 5, 'amour de Dieu était
répandu dans nos ceeurs par le Saint Esprit; au chapitre 8, I'Esprit rend témoignage avec
notre esprit que nous sommes enfants de Dieu, et Il intercéde en nous; nous y avons notre
état vis-a-vis de Dieu comme étant en Christ, et non pas ce que Dieu est envers nous.

J’ai dit que le chapitre 6 pose la base de la doctrine. Nous sommes baptisés pour la
mort de Christ, notre profession de christianisme est la reconnaissance de cette mort :
notre vieil homme est crucifié avec Lui, afin que le corps du péché, comme un tout dans sa
forme concrete, soit annulé. La croix met fin a notre ancien état en Adam; a ce point de
vue, Christ est mort, non pas pour nos péchés, ici, mais au péché, et nous sommes baptisés
pour Sa mort, nous avons a nous tenir pour morts au péché et pour vivants a Dieu, non pas
en Adam, mais dans le Christ Jésus notre Seigneur. Tout ce qui constitue la gloire du Pere,
tout ce qui se déploie de Lui et L’environne selon Sa propre nature, était engagé dans la
résurrection de Christ : sainteté, justice, majesté, amour pour le Fils, reconnaissance de ce
qu’ll avait accompli, suprématie au-dessus de tout mal en lumiere et en amour, et Christ,
comme homme, ressuscité par cette gloire et y entrant, et cela comme ayant parfaitement
glorifié Dieu, l1a ou tout était entiérement contraire a la gloire de Dieu. Et nous sommes
vivants en Lui, nous avons en Lui, ressuscité, la vie qui convient a notre nouvelle position :
nous avons ce trésor dans un vase de terre([2 Cor. 4, 7], cela est vrai, mais c’est notre place
devant Dieu. La chair ne peut avoir absolument aucune part en cela. Comme homme,
Christ est entré par la mort dans cette nouvelle position, mettant fin (Lui-méme toujours
sans péché, et a part) a toute relation avec ’homme comme né d’Adam. Il était vraiment et
réellement homme et Fils de ’'homme, mais en tant que ressuscité, Il est chef d’'une
nouvelle race et d'une position nouvelle. Il est digne de remarque que jamais nous ne
trouvons qu’ll se soit uni Lui-méme aux hommes, comme I'enseigne une doctrine funeste
et trés répandue. « A moins que le grain de blé, tombant en terre, ne meure, il demeure
seul » (Jean 12, 24). Lui seul, comme nous ’avons vu, fut oint du Saint Esprit et scellé de
Dieu le Pére; toutefois Il était un vrai homme né de femme, né sous la loi[Gal. 4, 4] et en
ressemblance de chair de péché [Rom. 8, 3], et allant avec le résidu pieux comme s’associant a
Lui. II était 1a un homme parmi les hommes ; mais cette association prit fin a Sa mort, sauf
en ce qu’ll reste Seigneur au-dessus d’eux. Nous sommes unis a Lui dans Son nouvel et
glorieux état comme Chef ou Téte (Eph. 1, 11). Mais c’est une nouvelle création (nauvr)
UTIO1G).

Revenons maintenant a notre sujet. « Nous sommes crucifiés avec lui ». Ici, c’est de
«notre vieil homme» qu’il s’agit. Nous sommes encore dans le corps, mais nous ne
sommes plus sur le terrain de notre ancienne position devant Dieu, nous en sommes sortis
en Christ en mourant avec Lui, nous avons été crucifiés avec Lui, nous nous tenons pour
morts au péchés et vivants a Dieu dans le Christ Jésus, pour nous livrer nous-mémes a
Dieu comme étant ceux qui, en Christ, d’entre les morts ont été faits vivants [Rom. 6, 131, et

5 Dans |'épitre aux Colossiens, nous sommes morts au monde[2, 20].



qui, dans cette nouvelle vie, sont libres de le faire. Dans I’épitre aux Romains, nous ne
sommes pas envisagés comme ressuscités avec Christ, mais comme justifiés, et ayant
Christ pour notre vie, comme des hommes vivants ici-bas de la vie naturelle, seulement y
ayant Christ pour notre vie, étant en Lui devant Dieu, non pas dans la chair.

Or la premiére partie de ’épitre nous amene, depuis la connaissance consciente de
notre culpabilité, jusqu’a la faveur divine et a la connaissance de I'amour divin, comme
étant justifiés par 'ceuvre de Christ; la seconde partie, a la connaissance de nous-mémes,
comme étant morts avec Christ a notre ancien état, et étant en Lui devant Dieu. Notre
profession n’est pas simplement que nous croyons en Christ, mais que nous avons été
amenés dans Sa mort, baptisés pour elle comme notre part. Toutefois la premiere partie est
complete et absolue. La doctrine du sceau du Saint Esprit ne s’y trouve pas; mais la
personne est scellée, un coupable se trouve rétabli dans la faveur de Dieu et jouissant de
Son amour; réconcilié avec Lui et prenant en Lui ses délices. Je le répete : cette premiére
partie est compléte en elle-méme. L’homme est pardonné, justifié, jouissant de la faveur de
Dieu, ayant I'amour de Dieu dans son cceur par le Saint Esprit qui lui est donné, et se
réjouissant dans I'espérance de la gloire. Tout est judiciaire. La vie éternelle n’y est pas
présentée comme une existence actuelle, mais elle est donnée a ceux qui perséverent a bien
faire®; seulement Dieu constate Son amour a Lui envers nous. La question de notre état,
notre position hors de Christ et en Christ, est un autre point différent et distinct, mais
quand nous sommes envisagés comme étant en Christ, le sceau du Saint Esprit est, ici aussi
(dans I’épitre aux Romains), un fait admis et développé.

Cette vérité est enseignée dune maniere spéciale dans la seconde épitre aux
Corinthiens et dans celle aux Ephésiens, mais toujours comme une chose qui n’appartient
gqu’aux croyants, savoir, a ceux qui ont déja la vie et qui sont lavés dans le sang de ’Agneau.
La ou cette vérité ne se trouve point, le christianisme n’est pas connu dans son vrai
caractere. Le point de départ de tout ceci, quant a notre position, est celui-ci : nous avons
été baptisés pour la mort de Christ, notre vieil homme a été crucifié avec Christ, afin que
nous ne servions plus le péché[rRom. 6, 5-6]; c’en est fait de lui pour la foi, nous sommes
affranchis. Mais n’y a-t-il aucun remeéde, aucune amélioration possible pour le vieil
homme, et aucune puissance dans le nouveau pour marcher en dehors du vieil homme et
étre indépendant de lui? Non, il n’y a point d’amélioration du vieil homme, ni puissance
dans le nouveau pour marcher bien par lui-méme, alors méme que la volonté y est. Si la
justice devait étre trouvée dans I’état ou nous a placés la chute d’Adam (c’est-a-dire dans la
chair), alors la loi en serait la mesure. Mais la chair ne se soumet pas a la loi de Dieu, et
aussi elle ne le peut pas[Rom. 8, 7] : la loi dans son caractere spirituel, bien entendu, car elle
défend la convoitise, et la chair convoite. Subsister devant Dieu sur ce fondement est donc
impossible, et de ce c6té il n’y a point d’espérance ; mais cette seconde partie de I’épitre aux
Romains traite de notre position devant Dieu.

Nous avons ces deux points : nous sommes nés de nouveau, mais cela ne suffit pas,
car la chair est 13, et ce qui caractérise la loi, c’est que sous elle on obtient la justice par ce
qu’on est. Mais le péché est 1a. Mais si ce n’est pas assez d’étre nés de nouveau, il y a autre
chose : notre vieil homme est crucifié avec Christ; en Lui nous sommes morts au péché.
Ainsi, pour la foi, c’en est fait de la chair dans la mort, et Christ est introduit en vie. Le
péché dans la chair a été condamné a la croix, mais la mort est venue pour I'ancienne
condition de ’homme, non point évidement que Christ ait eu aucun péché, mais Il a été fait
péché pour nous[2 Cor. 5, 21]. Il était sur la croix «pour le péché». De sorte que la
condamnation du péché dans la chair est passée, et la mort, la puissance de la mort de
Christ, est venue. Je suis maintenant en relation avec Christ ressuscité d’entre les morts.
Mon premier mari, la loi, avait pouvoir sur moi aussi longtemps que je vivais, mais je suis
mort avec Christ, et par Sa mort Dieu a condamné le péché dans la chair. Christ a pris cette

6 Elle est toujours une chose future dans |'épitre aux Romains, la ou elle n’est pas simplement
un fait général de grace.



condamnation et y a mis fin en mourant; ainsi, par ma mort, j’ai cessé d’étre sous la loi, je
suis mort et suis ainsi sorti hors de la condition a laquelle la loi s’appliquait, et je ne suis
pas seulement vivant en Christ, mais en relation avec Christ ressuscité, dans cette nouvelle
position ou le péché et la condamnation ne sont absolument plus. Quoique je fusse vivifié,
la chair était encore la en moi, bien que je haisse ses fruits et ses ceuvres; et comme le
principe de la loi et notre pensée, quand nous lui sommes assujettis, sont que le jugement
de Dieu a notre égard est le résultat de ce que nous sommes, plus mes désirs sont saints,
plus je suis misérable ; mais ayant une fois part a la mort de Christ, je me tiens moi-méme
pour mort. La délivrance est donc par la mort de Christ, c’est-a-dire par le fait que je suis
crucifié avec Lui, et uni a Lui ressuscité.

Mais comment connaitrai-je cela? Par le Saint Esprit. Au chapitre 8 de I'épitre aux
Romains, il est dit que nous sommes en Christ, et Christ en nous (8, 1, 10). Or ce qui nous
en donne la connaissance, c’est le Saint Esprit (Jean 14, 20). Nous ne sommes pas dans la
chair, mais dans I’Esprit, si du moins I’Esprit de Dieu habite en nousI[v. 91. Il n’y a aucune
condamnation, parce que nous sommes en Christ, et si Christ est en nous, le corps est bien
mort a cause du péché, seule chose qu’il puisse produire s’il est vivant : mais nous vivons
parce que I'Esprit est vie, a cause de la justice.

Et maintenant, remarquez que dans le chapitre 7 (qui n’est qu'une parenthese), ou
lapotre traite de la portée de la loi dans la question, nous voyons deux états de ’ame, tous
deux pouvant exister lorsque I’ame a été vivifiée, états, non de progres ou de degré, mais
absolument incompatibles I'un avec l'autre, si incompatibles que I'un ne peut exister tant
que l'autre existe : dans I'une de ces positions relatives, ’'ame est unie a la loi comme a un
mari; dans lautre, c’est a Christ ressuscité d’entre les morts. L’ame est morte dans la
premiére, de maniére a en avoir fini avec elle, afin d’étre placée hors de cette relation, mais
seulement comme crucifiée avec Christ, autrement la loi aurait été, pour elle,
condamnation aussi bien que mort (2 Cor. 3; Gal. 4). Nous sommes morts a la loi par le
corps de Christ, afin que nous soyons a un autre; nous ne pouvons avoir deux maris a la
fois. Ensuite nous avons vu, dans ce chapitre 7, I'effet expérimental de la loi, vue et estimée
a la lumiere du christianisme. La loi éveille, et, comme occasion, excite le péché.
L’expérience du chapitre 7 n’est pas le cri d'un homme qui est dans le péché sans savoir ce
qu’est le péché, mais c’est le péché estimé par quelqu'un qui peut en juger avec une
connaissance spirituelle. Nous, chrétiens comme tels — c’est ainsi que ce mot «nous » est
toujours employé — « nous savons que la loi est spirituelle ». Quant au fait, personne ne fut
jamais dans un semblable état, c’est-a-dire avec la volonté toujours parfaitement bonne et
le faire toujours mauvais. Il s’agit de I’action de la loi quand la volonté est renouvelée, mais
que 'homme est sous la loi, et, dans ses pensées quant a sa relation avec Dieu, «dans la
chair », aimant 'obéissance et la loi de Dieu, mais jugeant des pensées que Dieu a envers
lui, d’apres ce qu’il est lui-méme. Or cela est 'opposé de la grace.

Un homme qui est dans cet état voit que la loi est spirituelle dans ce qu’elle demande;
sa conscience la reconnait bonne, son coeur y prend plaisir quant a ’homme intérieur, mais
il ne réussit pas a I'observer. Il est captif de la loi du péché qui est dans ses membres. Le
vouloir est bien avec lui, mais le moyen d’accomplir le bien, cela il ne le trouve pas. Or c’est
la une expérience que considere une personne affranchie, mais c’est 'expérience dune
personne qui évidemment n’est pas délivrée, mais qui est sous la loi; c’est ’expérience d’'un
homme quand il était dans la chair. Il apprend ainsi, non pas qu'’il est coupable, mais qu’il
n’y a point de bien en lui, c’est-a-dire dans sa chair; en second lieu, que ce n’est pas lui qui
pratique le mal, puisqu’il le hait, et enfin, que le péché est trop fort pour lui, car il ne peut
réussir a faire le bien qu’il veut. Il y a 1a une double lecon ; premiérement, qu’il n’y a aucun
bien dans la chair quand elle est jugée spirituellement, et, en second lieu, que nous n’avons
point de puissance. Distinguer le péché de soi-méme est souvent un soulagement, mais
non la délivrance. Or il est de toute importance de savoir ce qu’est la chair et de le savoir
par expérience, et ainsi d’avoir appris ce que c’est que d’étre sous la loi; mais Dieu ne



prend point plaisir a garder dans cet état celui qui le connait. Ce n’est point I’état chrétien.
Il y a lutte jusqu’a la fin, lorsqu’on est affranchi, mais alors cette lutte a lieu dans le
chrétien : la chair convoite contre I'Esprit[Gal. 5, 17]. Ici il n’est pas question de I'Esprit, ni
de Christ, si ce n’est comme contraste : Christ est présenté comme un autre mari, auquel
on ne peut étre en méme temps qu’au premier. Sur ce point, le chapitre est positif : nous ne
pouvons avoir deux maris a la fois. Si j’ai appris a connaitre 'amour de Dieu dans le don de
Son Fils, et si je sais que ma position est 1a, en Christ, mon acceptation devant Dieu ne
repose pas sur ce que je suis pour Dieu, comme cela a lieu sous la loi.

Ce chapitre nous présente 'appréciation de 'action de la loi par quelquun qui a
I'Esprit, et qui peut dire : «nous savons». Il ne dit pas: nous sommes charnels; les
chrétiens ne peuvent pas dire cela. Si 'on me demande : Celui dont il est question dans ce
chapitre a-t-il I'Esprit ? est-il scellé ? je réponds : Certainement non, il est captif de la loi du
péché : or 1a ou est 'Esprit du Seigneur, il y a la liberté [2 Cor. 3, 17], et au chapitre 8, le captif
est affranchi, et il n’est pas dans la chair. Si quelqu’un est conduit par ’Esprit, il n’est pas
sous la loi[Gal. 5, 18]. Or étre sous la loi, est précisément ce que décrit Romains 77, mais par
la bouche de quelqu’'un qui, n’y étant plus, peut le décrire par I’Esprit. Le péché n’aura pas
domination sur vous, parce que vous n’étes pas sous la loi, mais sous la grace [Rom. 6, 14].
Bien que j’aie parlé, et avec raison, du chapitre 7 comme étant une parenthese, car il vient
entre la doctrine du chapitre 6 et I’état pratique du chapitre 8, cependant, en un certain
sens, la doctrine de I'épitre se termine avec le chapitre 6. Le péché n’a pas domination sur
ceux dont il y est parlé, car ils ne sont pas sous la loi, mais sous la grace : ainsi, se livrant a
Dieu pour l'obéissance, ils ont leur fruit dans la sainteté et pour fin la vie éternelle [Rom. 6,
22]. Les gages du péché, c’est la mort; le don de Dieu, c’est la vie éternelle, par Jésus Christ
notre Seigneur [Rom. 6, 23],

Ainsi les deux états nous ont été présentés, savoir I'état expérimental d'une ame sous
la loi, et celui qui est dans la puissance de 'Esprit en Christ. Le contraste complet qui existe
entre les deux est évident; ce n’est pas une différence de degré, mais d’état.
L’incompatibilité des deux se voit dans l'exemple des deux maris, le changement ne
pouvant avoir lieu que par la mort, qui brise absolument le lien. Mais je parle maintenant
du contraste dans I’état lui-méme. Au chapitre 7, '’homme est dans la chair; au chapitre 8,
il n’est pas dans la chair, parce que I'Esprit de Dieu demeure en lui. L’expérience du
chapitre 7 ne considere que la loi; au chapitre 8, ’Thomme est mort a la loi par le corps de
Christ, et la question est entre la chair et 'Esprit. Christ est en nous, et le corps est mort,
mais 'Esprit est vie dans I'ame délivrée. Nous avons donc, en premier lieu, au chapitre 7,
les deux maris mis en contraste : un homme renouvelé en relation avec la loi, et ensuite le
méme homme en relation avec Christ ressuscité d’entre les morts, le premier lien (celui qui
liait a la loi) étant brisé d’'une maniere absolue par la mort de la personne qui y était
retenue. Apres, vient I’expérience du premier, de ’homme renouvelé sous la loi, expérience
jugée par l'intelligence chrétienne de quelquun qui n’est plus sous la loi; la chair est jugée,
ainsi que 'impuissance de 'ame renouvelée pour vaincre la chair en étant sous la loi. Il
faut un libérateur; c’est Dieu par Christ. Nous sommes vivants en Lui, et Lui est en nous;
et nous sommes morts au péché, ayant été crucifiés avec Christ. Il n’y a donc maintenant
aucune condamnation pour ceux qui sont en Christ, car, bien que la chair soit en moi, je
suis affranchi de sa loi, par la loi de 'Esprit de vie dans le Christ Jésus, et moi, quant a ma
position devant Dieu, je n’ai rien d’autre que Christ comme vie, dans la puissance de
I’Esprit. Ce que la loi ne pouvait pas faire, ce que je ne pouvais pas réussir a faire quand
j'étais sous la loi, parce que la chair ne se soumet pas a la loi, Dieu I'a fait, car la chair a
judiciairement disparu de devant Dieu dans la mort de Christ comme sacrifice pour le
péché, et 1a, la chair et moi, nous mourtimes au péché avec Lui. Le vieil homme a été
crucifié ; c’en est fait de lui a la croix. La Dieu a condamné le péché dans la chair.

Cest alors qu’est introduite la puissance du Saint Esprit qui habite en nous, un
sommaire de notre état, déja au verset 2. Mais les choses de I'Esprit et la marche selon



I’Esprit se rapportent directement a une personne divine et a une nouvelle nature, et c’est a
elles qu’est rattaché le changement de notre ancienne position en Adam, en notre nouvelle
position en Christ, bien que I’Esprit ne soit pas séparé de la vie dont Il est la puissance.
Vous n’étes pas dans la chair, mais dans I’Esprit, si du moins I'Esprit de Dieu habite en
vous [Rom. 8, 9]. Ce n’est point assujettir la chair, qui ne peut se soumettre a la loi; mais si
Christ est en vous, le corps est mort[Rom. 8, 10], d’apres le chapitre 6, car, vivant en lui-
meéme, il ne produit que le péché; cependant je suis vivant, 'Esprit est vie comme la
puissance et Celui qui produit la justice. Et de plus, afin de compléter la délivrance : si
I'Esprit de Celui qui a ressuscité Jésus d’entre les morts habite en nous, Celui qui a
ressuscité Christ (le chef des siens) d’entre les morts, vivifiera aussi vos corps mortels, a
cause de Son Esprit qui habite en vous. C’est UEsprit de Dieu, en contraste avec la chair; —
c’est UEsprit de Christ, quant a ce que nous sommes, comme formés maintenant d’'une
maniere vivante selon Christ; — c'est UEsprit de Celui qui a ressuscité Jésus (nom
personnel de Christ) d’entre les morts, comme accomplissant notre délivrance finale. A
partir de 1a, il est parlé du Saint Esprit, non seulement comme d’'une personne divine
habitant en nous, et agissant ainsi sur la vie, mais comme opérant d’'une maniere distincte
de nous. Par I'Esprit, nous faisons mourir les actions du corps ; nous sommes conduits par
I'Esprit; Il est 'Esprit d’adoption, par lequel nous crions : « Abba, Pére »; «1'Esprit lui-
méme rend témoignage avec notre esprit, que nous sommes enfants de Dieu » [Rom. 8, 16],
ayant I'héritage en espérance, et Il nous est en aide dans notre infirmité durant notre
passage, pendant que nous attendons avec patience d’étre mis en possession de I’héritage;
I’Esprit Lui-méme, quand nous ne savons pas ce qu’il faut demander comme il convient,
intercede pour nous, mais en nous, et cela selon Dieu. Telle est la réalité de Sa présence
avec nous.

Il y a donc une délivrance’ : ce n’est pas étre né de nouveau, ce n’est pas le pardon
(bien que ces deux choses soient réelles), mais c’est une délivrance, en ce que nous sommes
morts avec Christ, notre vieil homme étant crucifié avec Lui, et Lui étant notre vie dans la
puissance de 'Esprit de Dieu; et, Son ceuvre en étant la base, cette délivrance est possédée
et connue, en méme temps que notre place en Lui, par 'Esprit habitant en nous. Et nous
recevons I’Esprit en croyant en l'efficace de I'ceuvre de Christ pour le pardon de nos péchés.
Nous ne sommes pas dans la chair, mais dans I’Esprit, si du moins 'Esprit de Dieu habite
en nous [Rom. 8, 91. L’Ecriture sur ce point est aussi claire que possible. II est également clair
que celui dont parle le chapitre 7 de I'épitre aux Romains, ne possede pas cette délivrance;
la preuve en est tres simple, il cherche a étre délivré. Cette délivrance n’est pas une chose
qui ait a se répéter; c’est un état dans lequel nous entrons : le chapitre 8 tout entier le
démontre. Nous sommes en Christ, nous avons I'Esprit d’adoption, le Consolateur qui ne
nous est point oté.

Etre affranchi n’est pas étre né de nouveau. Quand il s’agit « d’étre né de nouveau », il
y a un «il faut» (Jean 3, 7), ce qui n’est point la révélation de la grace et du salut qui n’est
que par la croix. La visitation, prophétisée par Zacharie (Luc 1, 77-79), avait pour but de
donner la connaissance du salut par la rémission des péchés; et ce fut apres avoir entendu
I’évangile de leur salut et y avoir cru, que les Gentils furent scellés (Act. 10, 43, 44 ; Eph. 1,
13, 14). Je ne doute pas que Celui qui a commencé la bonne ceuvre ne 'achéve aussi
jusqu’au jour de Jésus Christ [Phil. 1, 61; mais le témoignage de I'Ecriture est constant. Le fils
prodigue revint a lui-méme, se repentit, confessa son péché, reconnut qu’il périssait, et
entra dans le chemin qui, de fait, le conduisait chez son pere; mais il n’avait pas rencontré
son pere, il ne connaissait pas sa pensée, il ne pouvait pas crier : « Abba, Pere », et n’avait
point la plus belle robe, qui le rendait propre pour entrer dans la maison. C’est en vain
quon dira qu’il n’en avait pas la conscience; il ne possédait pas ces choses. Christ a été

7 Nous I'avons ici, basée sur la mort de Christ, et on en jouit par I’'Esprit. De méme en Galates
5, 1 : «Christ nous a placés dans la liberté en nous affranchissant»; et en 2 Corinthiens 3,
17 : «La ou est I'Esprit du Seigneur, il y a la liberté ».



livré pour nos offenses ; mais bien qu’ll ait fait la paix par le sang de Sa croix [Col. 1, 20], nous
ne possédons pas cette paix jusqu'a ce que nous ayons été justifiés par la foi. Il est
également important de voir que la paix a été faite parfaitement, et que nous ne la
possédons pas avant que nous ayons cru. En fait, dire que nous avons la paix avec Dieu et
que nous n’en avons pas la conscience, est un non-sens, et en méme temps une chose qui
détruit la relation qui existe entre la présence de I'Esprit et 'ccuvre de Christ. Etre
affranchi et en liberté, avoir liberté avec Dieu, disant : « Abba, Pére », et étre délivrés de la
loi du péché et de la mort — et n’en pas avoir la conscience, cela n’a pas de sens; bien que
nous ne soyons peut-étre pas capables d’expliquer comment cela a lieu, cependant nous le
savons et nous en jouissons.

Je n’attache aucune importance au mot « chrétien », nom donné probablement par le
monde ; mais le corps de celui qui est tel, est le temple du Saint Esprit qu’il a de Dieu [1 Cor.
6, 19].

En comparant entre eux quelques passages des épitres aux Romains et aux Galates,
on voit clairement que I'affranchissement ou la délivrance est un état distinct et non un
simple progres dans la condition de 'ame; c’est la liberté de fils, fruit de la rédemption, en
contraste avec l'esclavage sous la loi, méme si I'on est né de Dieu. Au chapitre 5 des
Galates, verset 18, nous lisons : « Si vous étes conduits par I’Esprit, vous n’étes pas sous la
loi ». Avant que la foi vint, nous étions gardés sous la loi, notre conducteur jusqu’a Christ,
mais apres que la foi fut venue, nous n’avons plus été sous le conducteur (Gal. 3, 23, 24);
car nous sommes tous fils® de Dieu par la foi dans le Christ Jésus. Mais «aussi longtemps
que I'héritier est en bas age, il ne difféere en rien d'un esclave, quoiqu’il soit seigneur de
tout;... mais, quand 'accomplissement du temps est venu, Dieu a envoyé son Fils, né de
femme, né sous la loi, afin qu’il rachetat ceux qui étaient sous la loi, afin que nous
recussions 'adoption. Et, parce que vous étes fils, Dieu a envoyé I'Esprit de son Fils dans
nos ceeurs, criant : Abba, Pére ».

Le chapitre 5 exhorte les Galates a demeurer fermes dans cette liberté; la chair
convoite contre I'Esprit, et 'Esprit contre la chair, mais si I'on est conduit par I’Esprit, on
n’est pas sous la loi. La chair était la, mais leur état et leur position étaient entierement
changés : ils étaient fils, ils étaient libres, conduits par ’Esprit, pas sous la loi, parce que
Christ les avait rachetés de cet état-1a, et ainsi la foi étant venue, le Saint Esprit leur avait
été donné. L’état dans lequel ils se trouvaient, était la conséquence de la venue du Fils de
Dieu pour les racheter, et de leur foi en Lui et en Son ceuvre.

Maintenant examinons ce qui est dit en Romains 8, quant a I’état d’affranchissement
ou de délivrance : « Tous ceux qui sont conduits par ’Esprit de Dieu, ceux-la sont fils de
Dieu ». « Vous n’avez pas recu un esprit de servitude pour étre derechef dans la crainte ».
Et d’ou vient cela? «Vous n’étes pas sous la loi, mais sous la grace » ; «tenez-vous vous-
mémes pour morts » [Rom. 6, 11] (comp. Gal. 2, 19, 20). Christ étant mort, nous sommes
affranchis de la loi; nous sommes morts avec Christ au péché, et a la loi aussi; mariés a un
autre, a Christ ressuscité. Nous sommes en Christ; la loi de 'Esprit de vie en Lui nous a
affranchis ; car ce que la loi ne pouvait pas faire, Dieu I’a fait, en envoyant Son propre Fils
pour le péché. La conséquence est, non point une loi imposant une justice humaine, mais
les choses de ’Esprit comme notre portion.

Quoique la chair soit en nous, nous ne sommes point dans la chair — dans cette
position devant Dieu — si du moins '’Esprit de Dieu habite en nous; il n’est pas dit : si nous
sommes nés de nouveau, ce que 'on peut étre sans connaitre encore la délivrance. Et si
Christ est en vous, le corps est bien mort a cause du péché, mais '’Esprit est vie [Rom. 8, 10];
et alors on entre, par ’Esprit, dans une relation consciente de fils, et ainsi, n’étant pas
simplement nés de Dieu, mais ayant le témoignage par I'Esprit d’étre nés de Dieu
(«enfants », non pas «fils»), nous sommes héritiers de Dieu, cohéritiers de Christ. Les

8 Non «enfants » ; ce sont deux choses que Paul ne confond pas.



principes de I’état décrit dans le chapitre 7, sont la loi, la chair, le péché, la captivité sous la
loi du péché; on n’est pas délivré ; la volonté est bonne, mais il n’y a pas de puissance pour
l’accomplir. Les six premiers versets présentent les deux relations : I'une avec la loi, 'autre
avec Christ ressuscité, la mort mettant entiérement fin a 'une, et étant le seul moyen d’en
étre délivré. Les principes du chapitre 8 sont que l'on est en Christ (non seulement
pardonné, mais dans un nouvel état), affranchi par la loi de 'Esprit de vie en Lui, le péché
dans la chair étant condamné, en ce que Christ est mort comme sacrifice pour le péché ; on
n’est pas dans la chair, mais dans I'Esprit; ’Esprit de Dieu habite en nous, le corps est
mort, IEsprit est vie. Nous sommes fils, et nous savons que nous le sommes; nous
souffrons avec Christ, pour étre glorifiés avec Lui. Christ et I’Esprit, qui ne sont pas
mentionnés dans le premier état, se trouvent ici; le sujet tout entier, c’est le second mari,
dans la puissance de '’Esprit. Il est impossible de trouver deux positions et deux relations
plus distinctes. Ayant cru au pardon des péchés par le sang de Christ, le croyant a recu
I’Esprit, et sait par Lui ou il en est comme mort avec Christ, et maintenant en Christ.

Un mauvais enseignement, qui met la nouvelle naissance® a la place d'une
rédemption connue et accomplie par 'ceuvre de Christ, ayant détourné plusieurs coeurs
sincéres de la simple vérité scripturaire, j’ajouterai ici ce que I’Ecriture révéle clairement. Si
une ame peut en vérité dire devant Dieu : « Abba, Pére », cette ame est scellée. Si quelqu'un
sait réellement qu’il est en Christ, et Christ en lui, il est scellé. Si 'amour de Dieu est versé
dans le cceur d'un homme, cet homme est scellé (Rom. 8; Gal. 4; Jean 14 ; Rom. 5). Il peut
en exister d’autres preuves, car toute la vie d'un homme sera, sauf quelques manquements
particuliers, la manifestation évidente de I’habitation de I'Esprit de Dieu en lui; mais je
prends a dessein la preuve la plus simple et la plus immédiate, dans les termes ou nous la
donne I'Ecriture. Or ce qui empéche I'acceptation pure et simple de cette vérité, c’est que
I’'on ne croit pas pleinement la doctrine de la rédemption. On regarde le pardon comme se
rapportant aux péchés passés'®, a ceux commis avant la conversion, ce qui était réellement
le pardon pour les Juifs, et que I'Ecriture présente en contraste avec le pardon chrétien
(voyez Héb. 9 et 10). On ne croit pas a ce que 'Ecriture nomme «rédemption éternelle ».
La plupart des chrétiens ne pourraient pas vous dire ce que c’est que de n’avoir plus
« conscience de péchés » ; ils ne savent pas méme ce qu’est le bonheur de 'homme a qui le
Seigneur ne compte point le péchéRom. 4, 8]. Ils comprennent bien que tous leurs péchés
passés ont été pardonnés quand ils ont cru, mais, quant aux péchés commis depuis, ils
estiment qu’il faut une nouvelle aspersion du sang de Christ, ou bien que la sacrificature
présente de Christ dans le ciel s’applique a ce point : deux choses qui ne se trouvent point
dans I'Ecriture. Demandez-leur ce que signifie cette parole : « Par une seule offrande, il a
rendu parfaits a perpétuité ceux qui sont sanctifiés » [Héb. 10, 14]; ils ne pourront vous le
dire. Chaque péché, apres avoir été commis, doit, selon eux, trouver son pardon quand et
comme cela se pourra, et 'on enseigne que penser autrement est une chose tres
dangereuse.

Or le fait est que, dans chaque cas de péché, il y a interruption de la communion, et
que la ressource se trouve dans ce que Jésus enseigne a Ses disciples lorsqu’ll leur lave les
pieds (Jean 13) avec de l'eau. Mais quand une fois j’ai cru a 'ceuvre de Christ, le péché ne
m’est plus imputé, je suis rendu parfait quant a la conscience. Nous avons une pleine
liberté pour entrer dans les lieux saints par le sang de Jésus [Héb. 10, 19]; Celui qui a porté

9 Vérité vitale et nécessaire, mais qui ne se confond pas avec une rédemption connue et
accomplie; on veut, chose tres naturelle pour ceux qui ne distinguent pas ce que Dieu
distingue, que nous examinions si nous sommes dans la foi, interprétant ainsi I’Ecriture d'une
maniére tout a fait erronée.

10 Dans Romains 3, 25, les « péchés précédents » sont ceux des saints de I’Ancien Testament.
Il est clair qu’au moment ol je saisis le pardon, je ne puis l'appliquer qu‘aux péchés déja
commis. Je n‘en ai pas d'autres. Mais cela ne touche pas |'étendue et la portée de la mort de
Christ, qui a eu lieu avant que j'eusse commis aucun péché. Il ne faut pas confondre I'ceuvre
de I'Esprit et celle de Christ.



nos péchés et les a 6tés depuis longtemps, est la. Il ne faut pas confondre I'ceuvre de
I'Esprit qui me fait reconnaitre mes fautes, avec I'ceuvre de Christ, accomplie et ayant son
efficace une fois pour toutes et pour toujours. Il a porté mes péchés quand je n’en avais pas
encore commis un seul; et si le pardon, dans le sens de non-imputation, doit étre obtenu
maintenant, il serait impossible a trouver, car Christ devrait souffrir pour ces péchés-la,
comme dit 'apdtre : « Puisque dans ce cas il aurait fallu qu’il souffrit plusieurs fois depuis
la fondation du monde » [Héb. 9, 26].

Il suit de la que, par I'enseignement courant, celui qui n’a pas dans son ame, par la
foi, le sentiment de la rédemption, et celui qui I'a en réalité, sont mis sur le méme niveau,
quoique l'un ait ’Esprit d’adoption et que 'autre ne l'ait pas : celui-ci cherche a obtenir
miséricorde, ne 'ayant pas encore saisie par la foi; celui-la, avec Dieu, crie : « Abba, Pere »,
mais on les enseigne tous deux a supposer que le péché est imputable de la méme maniere,
et a rechercher s’ils sont enfants de Dieu; et ainsi 'homme délivré, par un faux
enseignement, est rejeté sous la loi dans Romains 7. Si, vraiment, vous pouvez dire :
«Abba, Pere», assurément vous étes scellé, mais alors aucun péché ne peut vous étre
compté, autrement Christ est mort en vain. Le judaisme, sous ce rapport, valait mieux que
ce demi-christianisme qui nous entoure. Pour un Juif qui avait péché, il y avait un sacrifice,
et son péché était pardonné. Maintenant, avec la doctrine courante, quelquun sera peut-
étre pardonné pour ce qui a eu lieu dans le passé, mais pour tout ce qui suit, il n’aura rien
qu’incertitude. Mais Christ a obtenu une rédemption éternelle [Héb. 9, 12]; et bienheureux
est 'homme a qui le Seigneur ne compte point le péché [Rom. 4, 8]. L’ceuvre étant achevée, et
celui qui est sanctifié étant rendu parfait a perpétuité, I'adorateur purifié une fois pour
toutes, n’a plus conscience de péchés, et Christ est assis sur le trone du Péere, parce que tout
est achevé. C’est de cela que le Saint Esprit est le témoin ; étre né de Dieu ne l’est pas.

Il y a un passage sur lequel il sera bon d’ajouter un mot. « Si quelqu'un n’a pas I'Esprit
de Christ, celui-la n’est pas de lui» (Rom. 8, 9). Ces mots «n’est pas de lui», troublent
quelques personnes. Cela veut dire simplement que celui dont il est question n’est pas de
Christ, tout comme le prodigue n’était pas a sa place de fils jusqu’a ce qu'’il eflit rencontré
son pere.

Le verset 1 de ce chapitre 8 nous place en Christ, le verset 9 voit Christ en nous, ce qui
est I’état chrétien, selon la promesse que nous lisons en Jean 14, 20. Ce n’est pas 'état de
I’ame qui est ici en question, mais le fait que Christ est en nous, comme le prouve le verset
suivant en relation aussi avec le chapitre 6. «Celui qui est uni au Seigneur est un seul
Esprit avec lui» (1 Cor. 6, 17); cela ne peut pas avoir lieu avant que nous ayons cet Esprit.
Nous ne sommes donc point, jusque-la, dans I’état chrétien, comme appartenant de fait a
Christ, bien que, comme le fils prodigue, nous puissions étre en chemin. L’habitation de
IEsprit en nous est une partie de 1’état chrétien, ainsi que le montrent les épitres aux
Galates, aux Romains, 2 Corinthiens 5 et 1, et quantité d’autres passages.

Je m’arréterai aussi un instant sur le texte suivant qui est fréquemment cité :
« Quiconque confessera que Jésus est le Fils de Dieu, Dieu demeure en lui et lui en Dieu »
(1 Jean 4, 15). D’abord, il n’est question ici ni du sceau de I'Esprit, ni de la nouvelle
naissance : ces deux choses sont supposées, et il y est fait allusion dans le chapitre 3, verset
24 ; mais la, le témoignage de I'Esprit, démontrant que nous demeurons en Lui, et Lui en
nous, n’est appliqué qu’a Sa demeure en nous, telle qu’elle pouvait méme étre manifestée
par les dons de toutes sortes. Mais ce qui caractérise le chrétien, c’est I'obéissance : il garde
les commandements de Dieu; et cela implique qu’'on demeure en Dieu et Dieu en nous, et
I’Esprit nous en donne la conscience. Il en est ainsi aux versets 4 et 13 du chapitre 4, mais
les termes varient ; au verset 13, il est dit : « Il nous a donné de son Esprit », termes qui, en
fait, se rapportent a 'Esprit de prophétie, mais tres importants ici, comme nous rattachant
a Dieu dans Sa nature.

Jean ne s’occupe pas d’actes administratifs, tels que le fait d’étre scellés, par lequel
nos relations sont connues. Il demeure dans ce qui a rapport a la nature de Dieu et a la



communion avec cette nature. Dieu est lumiére, nous le sommes aussi; Dieu est amour;
celui qui demeure dans amour, demeure en Dieu et Dieu en luillJean 4, 16]. Notre
communion (Mowvwvia) est avec Dieu, et nous marchons dans la lumiére, comme Dieu est
dans la lumiere ; dans I'amour, comme Christ nous a aimés. Sans doute, c’est par I'Esprit,
mais ce dont Jean est rempli, comme étant une chose actuelle, c’est que nous sommes en
Dieu et Dieu en nous; ce n’est pas le fait que nous sommes scellés pour le jour de la
rédemption qui n’est pas encore arrivé; Il nous donne de Son Esprit, de sorte que nous
demeurons en Lui et que nous avons communion avec Lui. Ce n’est pas la le fait de recevoir
le sceau de I’Esprit, quoique ce soit par son moyen, c’est-a-dire par le don du Saint Esprit.
Le chapitre 5 des Romains se rapproche de ce point de vue de Jean : 'amour de Dieu est
versé dans nos ceeurs par le Saint Esprit qui nous a été donné. C’est bien le don, mais ce
qui est envisagé ici, c’est 'effet du don, et non la chose elle-méme. Quand un homme a été
vivifié, qu’il se confie dans le sang de Christ, et qu’il est scellé du Saint Esprit, il entre dans
la plénitude de Dieu, de tout ce qui est en Lui; sa nouvelle nature en elle-méme jouit, est
capable en elle-méme de jouir, de tout ce que Dieu est; le Saint Esprit est le révélateur, en
méme temps que la puissance spirituelle, pour réaliser ce qui est révélé, et ainsi nous
entrons dans cette plénitude, notre conscience étant rendue parfaite par le sang de Christ.
Entrant ainsi dans tout ce en quoi le Saint Esprit nous introduit, nous demeurons en Dieu,
et Dieu en nous. Et c’est 1a la position de tout chrétien, de quiconque croit que Jésus est le
Fils de Dieu ; mais ceux qui ont part a ce privilege sont envisagés comme scellés, ainsi que
ce passage lui-méme le montre.

La description de I'état chrétien, dans cette premiere épitre de Jean, commence au
chapitre 3, verset 23, qui le présente dans sa manifestation extérieure ; au verset 24, puis
au chapitre 4, depuis le verset 7, on a le c6té intérieur de cet état. Les six premiers versets
du chapitre 4 sont une parenthese, indiquant le moyen de discerner les mauvais esprits.
Jean, dans ses écrits, ne s’occupe pas de la maniere divine dont Dieu, dans Ses voies,
administre les choses; il traite de la nature de Dieu et de la plénitude qui est en Lui, ainsi
que de notre relation avec cette plénitude dans son caractere et sa puissance. Le lecteur
trouvera la méme suite de pensées dans Ephésiens 3, 14-19. Cest la pleine bénédiction
dans laquelle nous amene le Saint Esprit, par lequel nous sommes scellés. L’épitre aux
Ephésiens nous en présente la réalisation.

Il y a un autre point important dans le passage de Jean qui nous occupe, c’est la force
de ces mots : « Quiconque confessera que Jésus est le Fils de Dieu» (v. 15). Ici celui dont
on parle occupe ouvertement la place de chrétien; il ne s’agit nullement de la personne de
Christ en contraste avec Son ceuvre. Dans le passage lui-méme, ce qui est mis en évidence,
c’est I'ensemble de ce qu’ll était, de ce qu’ll a accompli, de ce qu’Il est maintenant dans la
gloire; de méme dans ce qui suit (chap. 5), ce n’est pas simplement que nous sommes
vivifiés, mais que «celui qui a le Fils a la vie ». Nous avons la tout le mystere de la piété
quant a ce qui nous concerne : Christ, comme homme dans la gloire, venu une fois ici-bas
et ayant accompli Son ceuvre, puis remonté vers le Pére. Les versets 9 et 10 du chapitre 4
nous montrent le Fils envoyé dans le monde, afin que nous vivions par Lui et pour étre la
propitiation pour nos péchés. Au verset 12, 'amour de Dieu est consommé en nous
maintenant; le verset 17 présente Christ comme ’homme glorifié et, comme Il est, Lui,
nous sommes, nous aussi, dans le monde. Il est donc évident que I'expression « Fils de
Dieu » embrasse toute 'histoire de Christ. Mais la maniere dont Jean parle de Lui va plus
loin; il est vraiment un homme, « venu en chair », mais Il est Dieu dans Sa personne : nous
connaissons «le Véritable, et nous sommes dans le Véritable, savoir dans son Fils Jésus
Christ : lui (o0toc) est le Dieu véritable et la vie éternelle » [1 Jean 5, 201,

Lisez depuis le chapitre 2, 28, jusqu’'au verset 3 du chapitre 3. Est-il parlé de Lui
comme Dieu ou comme homme? Dans la moitié d'un verset, Il apparait sous les deux
aspects : nous sommes nés de Lui et par conséquent enfants de Dieu, mais le monde ne
nous connait pas, comme il ne L’a pas connu. C’est une méme personne qui est Dieu et qui



est homme, selon I'aspect sous lequel on la considére. Croire en Sa personne est le secret et
le fondement de tout; mais c’est une personne divine qui est descendue ici-bas, qui est
Dieu, qui a accompli 'ceuvre, et qui est remontée en haut; en méme temps, un vrai homme
qui est mort, mais qui était le Fils de Dieu. Ainsi nous entrons dans toute la plénitude de
Dieu, nous demeurons en Lui (étant en Christ), selon tout ce que, dans Ses voies envers
nous en Christ, Il a manifesté de Lui-méme, et cela est précieux. Mais ’administration de
ces voies — le sceau du Saint Esprit qui nous rend capables de demeurer en Lui — est une
chose différente.

Paul nous fait connaitre les voies administratives et judiciaires de Dieu. «Il n'y a...
aucune condamnation pour ceux qui sont dans le Christ Jésus » [Rom. 8, 1], par la foi en
Christ, le Fils, qui a opéré la rédemption. Nous sommes fils (vioi) et non pas simplement
enfants (ténva), et ainsi Dieu a envoyé I'Esprit de Son Fils dans nos cceurs. Jean va droit a
ce en quoi nous sommes ainsi introduits, dans sa plénitude en Dieu, comme révélé dans le
Fils. Tout, dans la pensée de Dieu, le voOg de Christ, appartient a chacun qui croit, de
meéme que la plus belle robe, les sandales et ’'anneau appartenaient au prodigue, mais nous
entrons dans la jouissance de ces choses en étant scellés du Saint Esprit, et nous sommes
capables de le faire, en étant fortifiés en puissance par Son Esprit, quant & ’'homme
intérieur (Eph. 3).

Ainsi, quant a cette dispensation, c’est seulement apres que le Fils de Dieu fut venu,
eut été crucifié, eut accompli la rédemption, et fut monté au ciel, que le Saint Esprit
descendit, sceau et témoignage publics que Jésus était le Fils de Dieu, ’homme glorifié en
haut. Il en est de méme individuellement : quand un homme croit que l'ceuvre est
accomplie, quand il croit a son efficace, alors il est scellé du Saint Esprit, qui donne
l’assurance de la place dans laquelle nous nous trouvons devant Dieu, par ce que Christ a
accompli, et qui est les arrhes de ce qu’ll a acquis pour nous, ayant 6té nos péchés, mis
entierement fin a notre ancienne position devant Dieu dans la chair et sous la loi, et étant
entré comme notre précurseur dans la gloire, comme homme, en vertu de la rédemption.

Or quand Christ est fidelement annoncé, méme la ou l'efficace de Son ceuvre n’est pas
clairement appliquée, cependant ce qui a cette efficace est placé devant I'ame comme une
vérité. Communément, dans la prédication de I’évangile, on dit aux auditeurs qu’il leur faut
étre nés de nouveau — ce qui est tout a fait vrai; — puis qu’ils doivent s’examiner eux-
mémes pour savoir s’ils le sont; et si on leur parle de la valeur du sang de Christ, on les
avertit soigneusement de prendre garde d’avoir une fausse confiance, de ne pas se séduire
eux-mémes, etc. L'effet de cet enseignement (quand la Parole a atteint I’ame) est que la
plupart restent dans un esprit de servitude, et se sondent eux-mémes pour voir si Dieu
peut les accepter. Le fondement peut étre posé chez eux, mais ils se demandent s’ils sont
propres pour le ciel. L'efficace du sang de Christ est une ressource pour la fin de leur
carriere : plusieurs vérités pour en vivre, comme on dit, une seule pour mourir. Un petit
nombre de chrétiens, chez lesquels I'Esprit de Dieu en a fait naitre le besoin, réalisent le
pardon comme fait actuel et méme une chose qu’ils possedent; en conséquence, étant
scellés, ils crient a Dieu : « Abba, Pére », mais, apres tout, ils restent dans un esprit de
servitude, rejetés qu’ils sont sur I'examen d’eux-mémes, et le jugement qu’ils peuvent
porter sur eux-mémes, ne cherchant pas pleinement a croitre dans la grace et dans la
connaissance de notre Seigneur Jésus Christ[2 Pier. 3, 18], en vraie sainteté et dans la vie
divine. Et, méme cela, ils le tournent en une question de propre capacité a paraitre devant
Dieu, c’est-a-dire en une question de justice, perdant ainsi la vraie sainteté aussi bien que
la justice divine. L’acceptation devant Dieu n’est pas connue; on en parle peut-étre en
passant, mais on n’en saisit pas la portée. Tel est I'’état du monde chrétien.

Que l'on insiste aupres des ames rachetées et sauvées sur la vigilance, la diligence de
coeur, la crainte de Dieu, sur la nécessité de travailler a notre propre salut avec crainte et
tremblement [Phil. 2, 12], & la bonne heure; mais qu’'on le fasse aupres de ceux qui sont
sauvés comme tels, et quand effectivement ils le sont. Car bien que nous ayons 'assurance



d’étre gardés et affermis jusqu’a la fin par la puissance divine, cependant, si nous sommes
rachetés, et précisément parce que nous le sommes, nous avons a traverser le désert ou
tout en nous est criblé et éprouvé (Jean 10; 1 Cor. 1), mais ou le vrai croyant se repose sur
la fidélité du Dieu vivant, qui ne retire pas Ses yeux de dessus les justes [Job 36, 7], et sur
I'ceuvre parfaite qui I'a racheté et sauvé, en sorte qu’il n’est plus dans la chair, et qui I'a
amené dans cette position ou il est éprouvé.

En résumé donc, la mesure et le modele de la position chrétienne se voit dans
Matthieu 3, 16, 17 : les cieux sont ouverts a Christ, Il est scellé et oint du Saint Esprit, et le
Péere Le reconnait comme Son Fils bien-aimé. Seulement Christ était 1a, comme homme,
selon Son excellence propre. Pour nous, la rédemption était nécessaire; car «a moins que
le grain de blé, tombant en terre, ne meure, il demeure seul; mais s’il meurt, il porte
beaucoup de fruit » [Jean 12, 24]. Il résulte de la que, pour que nous nous trouvions nous-
mémes dans cette position, notre foi doit reposer non seulement sur la personne de Christ,
mais sur Son ceuvre.

C’est quant a ce point qu’il peut y avoir retardement, non pas que Dieu tarde a sceller,

quand la foi en I'ceuvre de Christ est la (je ne vois pas pourquoi il y aurait du retardement),
mais le cceur peut tarder a croire a I'efficace de 'ceuvre de Christ — la foi a se 'approprier.



