
Qu’est-ce qu’une réunion d’assemblée ? 

(Héb. 2, 11-12 ; Matt. 18, 15-20 ; 1 Cor. 14, 23-33)   

H. Rossier

L’Assemblée...............................................................................................................................1
L’assemblée locale......................................................................................................................2
La réunion d’assemblée...............................................................................................................4
I...................................................................................................................................................4
II..................................................................................................................................................5
III.................................................................................................................................................6

L’Assemblée

Avant  de  répondre  à  la  question  de  notre  titre,  il  est  nécessaire  de  rappeler
brièvement ce qu’est l’Assemblée selon la Parole. 

L’Assemblée  (ou l’Église)  se  compose de  tous  les  rachetés  de  l’économie actuelle,
depuis la Pentecôte  jusqu’au retour du Seigneur.  Dans ce sens, tous les saints  de cette
économie,  qu’ils  soient  encore  ici-bas  quand  le  Seigneur  viendra,  ou  qu’ils  aient  été
recueillis auprès de Lui avant Sa venue, en font partie, mais ordinairement la Parole de
Dieu considère l’Assemblée comme étant composée de tous les membres de Christ présents
sur la terre à un moment donné. 

L’Assemblée est l’Épouse de Christ qu’Il a aimée, pour laquelle Il s’est livré Lui-même
et qu’Il se présentera glorieuse [Éph. 5, 25, 27] ; mais elle nous est encore montrée sous deux 
aspects, en rapport spécial avec le sujet qui nous occupe : 

1° Elle est le corps de Christ. Ce corps a été formé à la Pentecôte (Act. 2). En ce jour,
le Seigneur Jésus monté au ciel et assis à la droite du Père, à la suite de l’œuvre de la
rédemption, a envoyé ici-bas l’Esprit qu’Il a reçu (Act. 2, 33), pour unir ensemble tous les
rachetés sur la terre,  en un seul corps  avec Lui,  leur Tête glorieuse dans le  ciel.  À la
Pentecôte, il restait sans doute à révéler encore tout un côté de ce mystère, qui constitue le
service spécial de l’apôtre Paul, savoir que les nations étaient « cohéritières et d’un même 
corps et coparticipantes de sa promesse dans le Christ Jésus, par l’évangile » (Éph. 3, 6). Le 
second chapitre des Actes nous présente l’Assemblée sous sa forme juive, pour ainsi dire,
selon l’allusion qui en est faite au psaume 22, 22 ; néanmoins c’est   l’Assemblée. Ce qui a été
accompli à la Pentecôte par le don du Saint Esprit demeure et demeurera jusqu’à la venue
du Seigneur. Baptisés d’un seul Esprit pour être un seul corps ici-bas, tous les croyants
sont unis par ce seul Esprit avec leur Chef céleste, jusqu’à ce qu’ils soient recueillis auprès
de Lui dans la gloire. Cette  unité,  « un seul corps et un seul Esprit » (Éph. 4, 4), existe   
aujourd’hui  comme  au  commencement.  Elle  est  indestructible  et  la  ruine ne  peut
l’atteindre. 

Outre le principe de l’Assemblée, c’est-à-dire l’unité du corps de Christ, la personne
du Seigneur en est le centre (nous insisterons plus loin sur l’immense importance de ce
fait), et le Saint Esprit, l’agent de son fonctionnement. Il agit au moyen des dons conférés
par le Seigneur ressuscité à Son Église (Éph. 4), ou distribués par l’Esprit comme il Lui
plaît (1 Cor. 12).  L’expression de ce rassemblement sur la terre est la  table du Seigneur.
C’est là qu’outre le mémorial de Sa mort, l’unité de Son corps est proclamée (1 Cor. 10, 16-



17). 
2° En rapport avec la  descente  du Saint  Esprit  sur  la terre,  l’Assemblée est  aussi

considérée comme la maison de Dieu ici-bas, comme une habitation de Dieu par l’Esprit.
C’est comme édifice, et non comme corps, que l’Église nous est présentée en Matthieu 16,
dans  la  première  mention  qui  soit  faite  d’elle.  Lorsque  Pierre,  qui  en  avait  reçu  la
révélation du Père, eut déclaré que Jésus était le Christ, le Fils du Dieu vivant, le Seigneur
lui  annonça  que  sur  ce  roc  Il  bâtirait  Son  Assemblée,  et  que  les  portes  du  hadès  ne
prévaudraient point contre elle. Cette bâtisse a commencé par la descente du Saint Esprit,
après que le  Fils du Dieu vivant eut été déterminé par la résurrection « Fils de Dieu, en 
puissance » (Rom. 1, 4). Elle se continue et ne sera terminée qu’à Sa venue, lorsque ce qu’Il 
a bâti sera transporté dans le ciel pour être la cité de Dieu, la nouvelle Jérusalem. Cette
maison  est  composée  de  pierres  vivantes,  qui  sont  édifiées  sur  Celui  qui  en  est  le
fondement, « la maîtresse pierre de l’angle »     [1 Pier. 2, 5, 7]. Un tel travail est parfait, parce
qu’il est de Dieu, de Christ et de l’Esprit. Il est aussi inaltérable que la formation d’un seul
corps ici-bas. 

De  même que  le  corps,  l’édifice  est  aussi  considéré  comme  composé  de  tous  les
rachetés  existant  dans  le  monde entier  à un moment  donné.  « En qui »,  est-il  dit  aux   
Éphésiens, « vous aussi,    vous êtes édifiés ensemble, pour être une habitation de Dieu par
l’Esprit » (Éph. 2, 22).  

D’autre  part,  l’Assemblée  n’est  pas  seulement  considérée  comme  bâtie  par  le
Seigneur, mais comme confiée à la responsabilité de l’homme pour son édification (1 Cor.
3). De ce côté-là tout a manqué ; l’Église est devenue comme « une grande maison » où l’on     
trouve des vases à honneur et à déshonneur (2 Tim. 2, 20). Si la manifestation de l’unité du
corps  ici-bas  a  manqué,  et  si  nul  ne  peut  reconnaître  cette  unité  à  la  manière  dont
l’Assemblée se présente aujourd’hui  aux yeux du monde,  il  est de même entré dans la
construction de la maison d’autres éléments que des pierres vivantes, et sous ce rapport la
maison a été ruinée. 

L’assemblée locale

À  la  Pentecôte,  l’Assemblée,  toute  l’Assemblée  était  réunie  à  Jérusalem.  L’œuvre
s’étendant, elle ne put continuer à être réunie « en un même lieu » (Act. 2, 44). Partout se   
formèrent des réunions locales, comme nous le voyons dans les Actes et les épîtres, mais
chacune d’elles était la représentation de l’ensemble, du seul corps. C’était l’assemblée de
Dieu de la localité ; elle était inséparable de « tous ceux qui en tout lieu invoquent le nom   
de notre Seigneur Jésus Christ,  et leur Seigneur et le nôtre » (1 Cor. 1,  2).  L’assemblée 
d’une localité comprenait dans son sein tous les rachetés qui habitaient cette localité. Telle
était l’assemblée de Dieu à Corinthe, celle d’Antioche, de Jérusalem, d’Éphèse, et de tout
autre endroit. La  pensée de Dieu, quant à l’assemblée locale, est donc qu’elle comprend
dans son sein tous les rachetés d’une localité, et qu’elle représente aux yeux de Dieu, et doit
représenter aux yeux du monde, l’Assemblée entière. Ce fait est de toute importance pour
la  question  que  nous  avons  posée  au  début  de  cet  article,  car  c’est  précisément  de
l’assemblée locale que nous aurons à nous occuper. Nous ne pouvons assez insister sur ce
fait : il n’y a qu’un principe de rassemblement selon la Parole, celui de l’unité du corps de
Christ. Tout rassemblement local qui ne représente pas l’ensemble du corps de Christ, ne
peut être que sectaire. 

La Parole de Dieu prévoit en Matthieu 18, en 2 Timothée et en bien d’autres passages,
que la ruine de l’édifice confié à la responsabilité  de l’homme  changera complètement
l’apparence  primitive  du  rassemblement  des  saints  ici-bas,  jusqu’à  le  voir  consister
seulement en  deux ou trois assemblés au nom du Seigneur (Matt. 18, 20), mais elle ne
prévoit  jamais que le principe du rassemblement doive être modifié pour cela. Il y a un
seul corps et un seul Esprit, et nous devons toujours « garder l’unité de l’Esprit dans le lien 



de la paix » (Éph. 4, 3).  
Ainsi,  quand  nous  parlons  d’une  assemblée  locale,  elle  pourrait  ne  consister

aujourd’hui  qu’en deux ou trois réunis autour du nom de Christ et dans l’unité de son
corps,  au milieu de  centaines  d’autres  chrétiens,  qui  ont un terrain  de  rassemblement
antiscripturaire,  mais ces quelques-uns auraient le  privilège d’être la  représentation de
l’Assemblée universelle dans cette localité, en même temps qu’ils auraient la responsabilité
et l’autorité que la présence du Seigneur confère à l’assemblée locale. 

Le passage de Matthieu 18, 15-20, qui nous présente la portée pratique de la grande
vérité de l’Assemblée, proclamée au chapitre 16, nous montre le  fonctionnement de cette
assemblée, ne fût-elle composée que de deux ou trois. Elle est assemblée à Son nom, Il est
au milieu d’elle, lui conférant Son autorité pour s’administrer, et ce qu’elle décide, comme
réunie autour de Lui et sous la direction du Saint Esprit, est ratifié dans le ciel. Dans cet
important passage, le Seigneur prévoit même des difficultés personnelles entre deux frères.
S’agit-il  de  lui-même  (v.  8-9),  le  croyant  doit  être  sans  pitié :  il  lui  faut  trancher  et
arracher ; s’agit-il de son frère, le mal sans doute ne peut être toléré, mais il faut agir en 
grâce et avec beaucoup de patience. Si celui qui a péché contre son frère ne veut écouter ni
ce dernier, ni les témoins amenés par lui, la chose est portée devant l’assemblée, dont les
uns et les autres font partie, et celle-ci intervient en dernier ressort. L’assemblée parle et
n’est pas écoutée : alors, tous les moyens employés jusque-là étant épuisés, le frère lésé
doit considérer celui qui a péché contre lui « comme un homme des nations et comme un 
publicain ».  L’assemblée  possède  ici  la  compétence  pour  juger  en  dernier  ressort  une 
question  individuelle.  Ce  verset  17  ne  parle  nullement  de  la  discipline  exercée  par
l’assemblée et du retranchement du méchant. Tels ne sont ni la signification, ni le but du
passage. « Qu’il    te soit… » est-il dit, et non pas   : « Qu’il    vous soit… ». Il faut chercher en 1 
Corinthiens 5, et non pas ici, l’exemple du retranchement d’un méchant par l’assemblée. 

L’intervention de l’assemblée locale dans un cas individuel, conduit naturellement à
un second point contenu dans le verset 18 : « En vérité, je vous dis   : Tout ce que vous lierez
sur la terre sera lié dans le ciel, et tout ce que vous délierez sur la terre sera délié dans le
ciel ». Le Seigneur nous montre ici que, comme Il avait conféré individuellement l’autorité 
à l’apôtre Pierre  en vue du royaume des cieux (Matt. 16, 19), Il la confère maintenant à
l’Assemblée en vue de son administration par le fait de Sa présence personnelle au milieu
d’elle. Au temps apostolique, les douze avaient individuellement cette autorité dans l’Église
(Jean 20, 23), mais l’autorité de l’assemblée dépendait exclusivement de la présence de
Christ. Ces deux autorités subsistaient ensemble sans se remplacer l’une l’autre, comme on
le voit dans le cas de l’incestueux de Corinthe (1 Cor. 5, 4-5). Depuis la disparition des
apôtres, il n’y a plus cette autorité individuelle dans l’Église, mais l’autorité conférée par la
présence du Seigneur à l’assemblée locale subsiste jusqu’à Sa venue. 

L’assemblée a donc un devoir, celui d’ajouter ou de retrancher ici-bas. Ses décisions
sont ratifiées dans le ciel. Son autorité judiciaire a sa source dans le fait que le Seigneur est
au milieu d’elle et qu’elle possède aussi la direction du Saint Esprit. Il est fort important de
remarquer que le verset 20 : « Je suis là au milieu d’eux », se rapporte aussi bien au verset 
18 qu’au verset 19, dont nous parlerons plus tard.  La puissance réside, ne fût-ce qu’au
milieu de deux ou trois réunis à Son nom sur le pied de l’assemblée, dans le fait que Lui s’y
trouve personnellement. 

La réunion d’assemblée

Nous venons de voir ce que sont l’Assemblée et une assemblée locale selon la Parole.
Nous pouvons répondre maintenant à la question que pose notre titre. Mais disons d’abord
ce qu’une réunion d’assemblée n’est pas. 

Des chrétiens peuvent se réunir dans un but utile et béni, sans être réunis sur le pied
de l’Assemblée. Un père peut réunir sa famille, un maître sa maison, un frère des jeunes



gens pour méditer la Parole ou étudier les Écritures. Des frères plus âgés s’accorderont
dans ce même but. — Un frère doué du Seigneur, évangéliste ou docteur,  exercera son
ministère  devant  un  auditoire  convoqué  dans  ce  but,  que  ce  soit  dans  le  local  de
l’assemblée ou ailleurs — ce même frère aura à cœur d’exposer un sujet ou une portion de
la Parole d’une manière suivie dans une série de méditations et, avec le consentement de
l’assemblée, ces réunions auront peut-être lieu pendant la semaine, au jour ordinaire de la
réunion. — L’assemblée assistera à ces prédications, dont la responsabilité repose sur celui
qui exerce son don ; elle en profitera ; il y aura de la lumière accordée, des effets produits   
par le Saint Esprit sur la conscience ; celui qui croirait pouvoir s’en passer en éprouverait 
une  perte,  mais  tous  les  cas  que  nous  venons  d’énumérer  ne  sont  pas  des  réunions
d’assemblée. 

Une réunion d’assemblée est  une réunion où l’assemblée  locale se réunit  selon le
principe  de  l’assemblée comme telle.  « Quand vous  vous    réunissez  en  assemblée »,  dit 
l’apôtre  aux  Corinthiens  (1  Cor.  11,  18).  Ils  se  réunissaient  selon  le  principe  posé  au
chapitre 1, verset 2, de la même épître. De plus, l’assemblée se place  autour du Seigneur
qui  est  au  milieu  d’elle,  sous  Sa  dépendance  immédiate  et  sous  celle  du  Saint  Esprit,
agissant dans son sein. Lorsque les rachetés comprennent ce qu’est l’Assemblée, l’Église,
pour le cœur de Christ et aux yeux de Dieu, ils cherchent naturellement à réaliser cette
immense bénédiction,  et ont la joie de trouver le Seigneur personnellement présent au
milieu d’eux, selon Sa promesse. Cette présence n’est pas corporelle, comme lorsqu’Il se
tint au milieu des disciples après Sa résurrection, mais elle n’en est pas moins réelle. C’est
une présence  personnelle et spirituelle. Remarquons-le : Bien que les siens soient réunis
« à son nom » (Matt.  18, 20), Sa présence est personnelle. Il dit     : « Je suis là au milieu
d’eux » et aussi   : « Je te louerai au milieu de l’assemblée » (Ps. 22, 22). Il ne dit pas   : Mon
Esprit est là ; mon Esprit te louera ; mes rachetés te loueront par le Saint Esprit ; ce qui est     
vrai, mais : Je suis là ;   je te louerai, ce qui est bien davantage. 

Peu importe le nombre : Sa présence est la même ; qu’ils soient   trois mille, comme au
début, ou trois, comme en un temps de ruine, Sa présence au milieu des siens constitue la
bénédiction toute spéciale d’une réunion d’assemblée. 

*
*     *

Ceci nous amène aux différents caractères que peut revêtir une réunion d’assemblée. 

I

La première réunion d’assemblée est celle pour le culte. 
D’une manière générale, le culte est l’adoration rendue en commun à Dieu pour ce

qu’Il  est  en  Lui-même,  pour  ce  qu’Il  est  et  a  fait  en  notre  faveur.  Le  culte  est  d’une
importance capitale aux yeux du Père et du Fils. « L’heure vient », dit le Seigneur, « et elle     
est maintenant, que les vrais adorateurs adoreront le Père en esprit et en vérité ; car aussi 
le  Père en cherche de tels qui l’adorent. Dieu est esprit, et il faut que ceux qui l’adorent,
l’adorent en esprit et en vérité » (Jean 4, 23-24).  

Le culte est la première chose réalisée par les chrétiens qui ont compris ce qu’est
l’Assemblée, car il suppose des personnes unies en un seul corps par un seul Esprit. Le
culte a lieu en présence de Dieu le Père et autour de l’Agneau. Quand on prend cette place,
on pense à tout ce que le Fils est pour le Père, à tout ce que Christ est pour Dieu (Apoc. 5,
9), au fait que Dieu a été parfaitement glorifié ici-bas, dans la vie et la mort de Jésus. Mais
toute cette œuvre qui fait, ainsi que son auteur, les délices du Père, a été accomplie en vue
de nous. Nous pouvons en apprécier l’étendue, parce que nous en sommes les objets. La
reconnaissance se mêle donc dans le culte à l’adoration du Père et du Fils. 



Le Seigneur Lui-même est  le  centre  du culte  pour la  louange.  Lui-même nous a
réunis ; Il se place au milieu de nous. Sa présence personnelle dans le culte a une telle 
importance que, sans cette présence, il n’y aurait pas de louange digne de ce nom. Il dit :
« Je te louerai au milieu de l’assemblée » (Ps. 22, 22). Comment loue-t-Il ? En se servant de   
la voix de l’assemblée réunie autour de Lui. Il est incontestable que cela ne peut avoir lieu
que par Son Esprit et par notre bouche, mais il est tout aussi vrai que c’est Lui qui loue. La
louange s’exprime dans ce psaume envers le Dieu d’amour qui sauve et délivre, mais c’est
Christ Lui-même qui a été délivré de la mort :  « Tu    m’as délivré d’entre les cornes des
buffles ».  Lui  seul  peut  connaître  l’étendue  de  ce  salut  et  le  célébrer  d’une  manière 
adéquate. Mais cette délivrance est aussi bien pour nous, que l’œuvre qui a fait descendre
Jésus dans la mort. Sa louange doit donc être aussi la nôtre ; seulement Christ, par Son 
Esprit,  l’exprime  avec  une  plénitude  qui  n’est  pas  limitée  à  la  manière  dont  nous
l’apprécions. Christ, pour avoir été entre les cornes des buffles, sait parfaitement ce qu’est
Dieu en délivrant, et quelle est la grandeur de Sa délivrance ; nous ne le savons que très 
imparfaitement ; mais notre infirmité trouve sa consolation et son encouragement dans la 
pensée que la louange monte comme un parfum en la présence de Dieu le Père, parce que
le Seigneur qui nous le révèle, en est le centre, l’ordonnateur et Celui qui l’exprime. Il est
hors de doute que notre état moral peut contrister le Saint Esprit et l’empêcher de donner
Sa pleine expression à la louange, mais il n’en est pas moins vrai que Dieu en est la source
(comme il est dit : « De toi vient ma louange dans la grande congrégation » Ps. 22, 25) ; —   
que le Seigneur en est le centre, et qu’elle est exprimée par le Saint Esprit. 

Nous trouvons un second élément du culte,  aux chapitres 10 et 11 de la première
épître aux Corinthiens. La cène y est présentée comme centre visible de l’Assemblée réunie
autour de la table du Seigneur, alors que le Seigneur Lui-même en est le centre invisible.
Cette  réunion  à  laquelle  se  rattache  le  culte dans  sa  plus  haute  expression,  est  par
excellence une réunion d’assemblée, et c’est ainsi qu’elle est considérée en 1 Corinthiens 11,
où  nous  trouvons  ces  mots  déjà  cités  plus  haut :  « Quand  vous  vous    réunissez  en
assemblée » (v. 18), et encore   : « Méprisez-vous l’assemblée de Dieu » (v. 22), paroles qui   
indiquent clairement ce caractère de réunion d’assemblée autour de la table du Seigneur.
Ce sujet est trop connu pour que nous nous y arrêtions longuement. Il est plus nécessaire
peut-être de faire remarquer que si d’ordinaire le culte se rattache à la cène, cela n’exclut
nullement une réunion d’assemblée pour  le culte sans la fraction du pain, différente de
celle  du  premier  jour  de  la  semaine,  où  l’assemblée  est  réunie  autour  de  la  table  du
Seigneur  pour rompre le pain (Act. 20, 7). Ce culte qui trouve son expression dans ces
mots :  « Je  te  louerai  au  milieu  de  l’assemblée »     :  plus  d’une  fois  les  frères  réunis  en
assemblée en ont fait l’expérience heureuse et bénie. 

II

La seconde réunion d’assemblée est celle pour la prière, mentionnée en Matthieu 18,
15-201. 

Au verset 18, le Seigneur avait dit à Ses disciples : « Je vous dis… » ; au verset 19, Il     
ajoute :  « Je  vous  dis  encore… »  reliant  ces  deux  sujets  au  verset  20,  tout  en  les   
différenciant l’un de l’autre. « Je vous dis encore que si deux d’entre vous sont d’accord sur 

1 On peut voir, avec raison, dans l’exercice de l’admission ou du retranchement, au verset 18
de ce chapitre, une réunion d’assemblée. Nous ne faisons que la mentionner ici, parce qu’elle
se  joint  d’habitude  au  culte  où  les  âmes  sont  reçues  à  la  table  du  Seigneur  ou  sont
retranchées.  Mais  l’on devrait  rencontrer  plus  fréquemment  une réunion d’assemblée pour
l’humiliation. Elle est sous-entendue en 1 Corinthiens 5, 2. Lorsqu’un péché est découvert
dans  l’assemblée  et  nécessite  l’exclusion  du  coupable,  l’assemblée  doit  mener  deuil  et
s’humilier  de ce  péché en le  faisant  sien devant le  Seigneur.  Le retranchement peut être
prononcé par l’assemblée dans cette réunion d’humiliation, ce qui donne à cet acte une grande
solennité.



la terre pour une chose quelconque, quelle que soit la chose qu’ils demanderont, elle sera
faite pour eux par mon Père qui est dans les cieux ; car là où deux ou trois sont assemblés 
en mon nom, je suis là au milieu d’eux ». Ainsi la présence du Seigneur ne constitue pas 
seulement une réunion d’assemblée pour le culte, mais aussi pour la prière. 

Au point de vue pratique, il est de toute importance de comprendre cela. Une réunion
de  prière  a  un  caractère  tout  spécial,  aussi  spécial  qu’une  réunion  de  culte.  Un  frère
pourrait peut-être avoir quelque motif plausible de ne pas assister à l’exercice de tel ou tel
ministère, mais nul ne peut avoir une raison pour ne pas assister à la réunion d’assemblée
pour la prière, car le Seigneur est là, personnellement présent au milieu des siens. Si nos
cœurs apprécient ce privilège, il n’arrivera pas, ce qui n’a lieu que trop souvent, que dans
une grande assemblée cinq ou six seulement se sentiront poussés à venir prier ensemble.
Le laisserions-nous, Lui, le Seigneur, se présenter solitaire, là où toute l’assemblée devrait
être réunie ? Sans doute, selon Sa promesse, Il n’est pas moins présent au milieu des deux 
ou trois,  mais  quel  mépris  de l’assemblée  pour Sa personne,  quand il  pourrait  en être
autrement ! Ah ! puissions-nous sentir profondément notre responsabilité à cet égard !      

D’où vient la faiblesse des requêtes dans nos assemblées de prière ? D’où viennent les 
silences angoissants ? D’où viennent les vaines redites, les demandes banales présentées 
sans  conviction  et  comme  invariablement  taillées  sur  le  même  patron ?  Tout  cela  ne 
provient-il  pas  de  ce  que  Sa  présence,  au  milieu  de  l’assemblée,  n’est  ni  cherchée,  ni
réalisée ? S’il en était autrement, il y aurait autant de puissance dans la réunion de prières 
que dans le culte. Sans doute, l’une diffère de l’autre. Dans ce dernier ce sont les louanges,
dans la première, les  requêtes qui montent vers Dieu, mais dans les deux, la pensée des
saints, exprimée par le Saint Esprit, est dirigée par le Seigneur. La louange est plus élevée
que la requête ; les deux sont parfaites dans la bouche du Seigneur Jésus   : « Quand il a crié 
vers Lui, il l’a écouté » (Ps. 22, 24).  

Notons que les prières ne sont pas absentes de la scène céleste, tant qu’il y a encore
des saints souffrants sur la terre. Les vingt-quatre anciens tombent sur leurs faces devant
l’Agneau, ayant chacun une harpe (la louange) et des coupes d’or pleines de parfums, qui
sont les prières des saints (Apoc. 5, 8). Ainsi les anciens accomplissent ces deux actes.
C’est la « réunion d’assemblée » céleste, avec l’Agneau immolé comme centre, visible aux   
yeux de tous au milieu du trône (ce qu’Il n’est pas aujourd’hui), la réunion d’assemblée
céleste pour le culte et pour présenter les prières des saints. 

III

La troisième réunion d’assemblée est mentionnée en 1 Corinthiens 14. 
Pour  saisir  l’importance  de  ce  chapitre,  il  est  bon  de  remarquer  qu’après

l’introduction de l’épître (chapitres 1-2), les chapitres 3 à 10 traitent de l’organisation de
l’Assemblée comme maison de Dieu sous la direction du Saint Esprit. Le chapitre 10, 1-13
parle des privilèges et de la responsabilité de la profession chrétienne. Les chapitres 10, 14
à 14 nous montrent l’ordre dans l’Assemblée en rapport avec  l’unité du corps de Christ.
L’Esprit produit cette unité ; la cène en est l’expression (chap. 10-11).  

Au chapitre 12, nous trouvons que « nous avons tous été baptisés d’un seul Esprit 
pour être un seul corps », et que « nous avons tous été abreuvés pour l’unité d’un seul   
Esprit » ; non plus en rapport avec la cène, mais avec      les dons.  Cette  unité comporte la
diversité des  dons  administrés  par  le  Saint  Esprit.  Chaque  don  a  sa  place  dans  le
fonctionnement du corps de Christ qui est un. Les services par les dons s’exercent sous
l’autorité du  Seigneur et  pour Lui. La  doctrine des dons de l’Esprit est aussi exposée en
détail  dans ce passage, puis, au verset 28, nous avons, pour ainsi dire, les grands dons
placés par Dieu dans l’Assemblée. 



Au chapitre 14, l’apôtre nous montre le fonctionnement, l’exercice des dons dans la
réunion d’assemblée, après avoir, au chapitre 13, introduit l’amour comme mobile de leur
usage et de leur exercice. 

Ceci posé, revenons à notre troisième réunion d’assemblée. D’abord c’est une réunion
d’assemblée et pas autre chose. C’est l’assemblée réunie comme telle autour du Seigneur :
« Si donc l’assemblée tout entière se réunit ensemble », est-il dit au verset 23, employant le 
même terme qu’au chapitre 11, 20, au sujet de la cène2 (voyez encore les versets 4, 5, 12, 19,
26, 28, 33, 34, 35). Mais le but n’est plus le culte ou la prière ; c’est «   l’édification ». « Celui   
qui  prophétise  parle  aux  hommes  pour  l’édification ».  « Celui  qui  prophétise      édifie
l’assemblée » (v. 3, 4). « Afin que l’assemblée reçoive de     l’édification » (v. 5). « Cherchez à   
être abondamment doués » des dons de l’Esprit « pour     l’édification de l’assemblée » (v. 12). 

L’assemblée se trouve donc réunie ici, comme pour la cène, dans l’unité de l’Esprit et
autour  de  la  personne  de  Christ,  mais  ce  qui  s’y  passe,  c’est  que  les  bénédictions  se
répandent du Seigneur à Son assemblée, au lieu de monter à Dieu par Lui. C’est sous Son
autorité que les dons spirituels sont dispensés aux siens pour leur édification. 

Nous avons déjà dit en commençant qu’il peut y avoir un exercice de dons en d’autres
milieux que l’assemblée, sans même parler de l’évangéliste qui s’adresse au monde, mais ce
n’est nullement ce dont il est parlé ici, car le don d’évangéliste n’est pas même mentionné
dans ces chapitres. On est réuni en assemblée autour du Seigneur ; on s’attend à Lui pour 
recevoir, par Son Esprit, ce qui convient à l’édification de Son Église. Le fait de Sa présence
prête  aux  dons  un  caractère  particulier  dans  la  réunion  d’assemblée.  Il  s’agit  de
l’édification  de  l’assemblée,  c’est-à-dire  du  corps.  Chacun  peut  avoir  quelque  chose  à
donner (v. 26). Ce ne sont pas précisément ici  des ministères  constants qui s’exercent,
quand même on y trouve un don fondamental, comme celui de la prophétie, et que ni la
doctrine, ni même les langues ne sont exclues, mais nous voyons le fonctionnement du
corps confié  par occasion à  tous ou à chacun,  selon l’opération de l’Esprit,  et  selon la
volonté  du Seigneur qui  est  au milieu de l’Assemblée  en vue de son édification et  des
besoins réels connus de Lui, car Il veille sur les siens et purifie Son Assemblée — « par la 
parole » (Éph. 5, 26).  

En cette occasion, la scène qui se déroule est pleine de bénédictions. On trouve une
grande liberté unie à une grande dépendance. Un frère se lève et prophétise. De nos jours,
la prophétie diffère sans doute d’avec celle de 1 Corinthiens 14, en ce que, la Parole de Dieu
étant  complète,  il  ne peut plus y avoir  de révélation  nouvelle de Sa pensée — mais la
communication de  la  pensée  de  Dieu  subsiste.  Tous  les  frères  sont  censés  pouvoir
prophétiser, car, nous le répétons, il ne s’agit pas ici d’une chose  constante et continue.
« Quand vous vous réunissez,    chacun de vous a un psaume, a un enseignement, a une
langue, a une révélation, a une interprétation : que tout se fasse pour l’édification » (v. 26). 
L’exercice du don de prophétie paraît ici comme une communication  momentanée de la
pensée de Dieu qui s’exerce par l’un ou par l’autre. « Que les prophètes parlent, deux ou 
trois, et que les autres jugent ; et s’il y a eu une révélation faite à un autre qui est assis, que 
le premier se taise. Car vous pouvez tous prophétiser un à un, afin que tous apprennent et
que tous soient exhortés » (v. 31).  Cela ne veut pas dire que, dans le cours d’une seule 
réunion d’assemblée, tous doivent prophétiser, alors même qu’ils en auraient la capacité,
car « les esprits des prophètes sont assujettis aux prophètes » (v. 32). On voit, au contraire,   
que l’Esprit  restreint, en vue de l’ordre, l’exercice de la prophétie à deux ou trois, « car 
Dieu n’est pas un Dieu de désordre, mais de paix, comme dans toutes les assemblées des
saints » (v. 33).  

Toute cette activité  s’exerce donc richement dans sa diversité,  et il  en résulte une
grande bénédiction pour les âmes. Elles sont venues chercher le Seigneur. Il est là, et c’est

2 π  τ  α τ , ensemble, en un même lieu. C’est le terme technique pour le rassemblement auἐ ὶ ὸ ὐ ὸ
point de vue pratique.



dans cette activité spirituelle que Sa présence se fait sentir. 
Notre incapacité  à  réaliser  une réunion d’assemblée  qui  ait  le  caractère  que nous

venons de décrire, a différentes causes. Notons, en premier lieu, le fait qu’on ne réalise pas,
comme dans le  culte,  que le  Seigneur est  personnellement présent  et  que l’on peut  se
confier aussi complètement dans cette présence pour l’édification de l’assemblée, que pour
le culte et la prière. La différence entre ce qui se passe dans notre esprit, quand nous allons
à une réunion de culte ou à une réunion d’édification,  nous en est la preuve. En nous
rendant  au  culte,  nous  sommes paisibles  et  sans  préoccupation  au  sujet  de  ce  qui  s’y
passera, ou de l’action qui s’y exercera, parce que nous allons y chercher et y trouver la
présence du Seigneur.  S’agit-il  d’une réunion d’édification,  nous nous demandons avec
inquiétude qui s’y trouvera, qui y agira. Cela ne vient-il pas de ce que nous n’allons pas y
chercher Sa présence ?  

C’est beaucoup aussi le manque de foi et de confiance en Lui, qui entrave l’exercice
des dons pour l’édification. On me dira : Non, mais je me défie de moi-même. Détrompez-
vous. Si vous n’aviez aucune confiance en la chair, vous laisseriez le Seigneur agir, et Il
pourrait parler par vous, de manière à exprimer Sa pensée, selon la direction du Saint
Esprit. 

Il est une autre, et sans doute la principale entrave à cette troisième forme de réunion
d’assemblée.  Ce qui manque, c’est d’être  nourris de Sa Parole,  de toute Sa Parole.  On
éprouve un serrement de cœur en constatant combien la lecture de l’Ancien Testament est
négligée  et  fait  peu  partie  des  méditations  habituelles  des  saints ;  combien  même 
l’ensemble des pensées de Dieu dans le  Nouveau Testament est peu connu. Sans cette
nourriture,  pas de croissance,  pas de progrès,  pas de capacité pour être un instrument
d’édification. On ne peut édifier les autres, si l’on n’est édifié soi-même. Bien plus, sans
cette nourriture on ne peut être en communion habituelle avec le Seigneur, et sans cette
communion, l’édification n’est pas possible. 

Remarquons  encore  que  le  fonctionnement  d’une  réunion  d’assemblée  pour
l’édification, comme celle du chapitre 14, suppose que l’assemblée, et en particulier tous les
frères, marchent dans cette communion et dans la piété qui l’accompagne. La Parole nous
présente toujours les choses en rapport avec l’état normal des chrétiens. Cela parle à nos
consciences. N’est-il pas bien humiliant pour nous, d’être obligés de nous rendre compte
que par notre faute, par notre manque de communion avec le Seigneur, nous entravons la
manifestation de Sa présence et l’action de l’Esprit dans nos réunions d’assemblée ?  

Voyons  maintenant  ce  qui  se  passe  quand  l’assemblée  est  ainsi  réunie  pour
l’édification, dans l’unité de l’Esprit, autour de la personne du Seigneur. Les effets ne se
font pas seulement sentir à ceux du dedans, mais aussi à ceux du dehors. 

L’ordre  était  bien  loin  de  régner  dans  l’assemblée  de  Corinthe.  Les  Corinthiens
étaient encore de petits enfants, charnels, se prévalant de leurs dons, et surtout des dons
miraculeux, pour se faire valoir à leurs propres yeux et aux yeux des autres. Ainsi, pour
eux, parler en langues primait tout autre don, et ils en abusaient, parlant tous ensemble et
d’une  manière  inintelligible  à  tous,  puisqu’ils  ne  se  souciaient  pas  d’être  interprétés.
L’apôtre rétablit ici l’ordre de la part de Dieu. 

Deux classes de personnes sont censées entrer dans l’assemblée quand elle est réunie,
les simples et les incrédules. Les simples, dans le sens que l’Esprit attache ici à ce mot, sont
ceux qui n’ont pas de connaissance (conf. v. 16) ; les    incrédules,  ceux qui n’ont aucune
relation avec Dieu par la foi. Combien n’y a-t-il pas aujourd’hui, dans la chrétienté, de ces
simples qui connaissent à peine les Écritures, très peu le Seigneur, et qui n’ont aucune idée
de ce qu’est l’Assemblée ! Ces simples, ces ignorants, sont de nos jours bien plus coupables 
devant  Dieu  que  jadis.  Cependant  Dieu  les  amène  à  l’assemblée,  Il  y  amène  aussi  les
incrédules. 

Les Corinthiens auraient pu objecter à l’apôtre : C’est en vue de ces derniers que nous



donnons  une  telle  place  aux  langues  dans  l’assemblée,  car  elles  sont  « un  signe  aux 
incrédules » (v. 22). L’apôtre n’interdit pas les langues dans la réunion d’assemblée (v. 26), 
car toute action de l’Esprit y a Sa place, et qui pourrait limiter le Seigneur ? Mais il met des 
bornes à leur usage. Ils ne devaient pas parler tous ensemble, Dieu n’étant pas un Dieu de
désordre, mais chacun à son tour, et tout au plus trois ; encore fallait-il un interprète. S’il 
en  était  autrement,  le  simple  et  l’incrédule  « ne  diront-ils  pas  que  vous  êtes  fous ? »,     
méprisant  ainsi  et  condamnant  l’assemblée.  Comment,  s’écrieraient-ils,  ces  gens-là  qui
parlent entre eux prononcent-ils des choses qui leur sont inintelligibles à eux-mêmes, au
lieu de s’entretenir mutuellement avec leur intelligence (conf. v. 19) ?  

Mais  si  tous  prophétisent  et  qu’un  homme  du  dehors  vient  assister  à  une  telle
assemblée, il se fait un travail béni dans son âme, une œuvre puissante, résultat de l’action
du Saint Esprit dans l’Assemblée : « Il est convaincu par tous, et il est jugé par tous   : les
secrets  de  son  cœur  sont  rendus  manifestes ».  Il  voit  cette  liberté  de  l’Esprit  pour 
l’édification ; il sent aussi qu’il y a là quelque chose qu’il n’a jamais vu ni connu auparavant, 
car, remarquons-le, ce n’est pas une réunion d’évangélisation, mais d’édification. 

L’homme simple (hélas ! au jour où nous vivons ce peut être un chrétien) dit   : Je ne
connaissais pas ces choses ! Dans quel état se trouve donc mon âme ? Quel voile l’aveuglait,   
pour que jusqu’à ce jour je sois resté étranger aux pensées de Dieu dans Sa Parole, pour
que cette  présence  du Saint  Esprit  me soit  à  ce  point  étrangère ?  Comment  ai-je  vécu 
jusqu’ici,  indifférent  à  de  telles  bénédictions ?  Le  voilà  « convaincu  par  tous,  jugé  par   
tous ». Ce qui dirigeait secrètement son cœur est mis en lumière, car il a affaire avec une 
personne invisible, agissant par ces instruments visibles, avec une personne dont il est dit  :
« Il  n’y  a  aucune  créature  qui  soit  cachée  devant    Lui, mais  toutes  choses sont nues  et
découvertes aux yeux de Celui à qui nous avons affaire » (Héb. 4, 13). Il en est de même de 
l’incrédule. À travers les chrétiens, il se trouve mis en rapport avec Dieu dans la personne
de Christ qui est le centre de Son Assemblée : « Et ainsi, tombant sur sa face, il  rendra 
hommage à Dieu, publiant que Dieu est véritablement parmi vous »  3. 

Il ne vient pas même à ces assistants une pensée d’admiration pour les personnes,
d’attraction vers ceux qui exercent leur don, d’attachement à celui qui parle. Pourquoi ? 
Parce  qu’elles  se  sont  trouvées  placées  directement  en  présence  de  Dieu.  Elles  se
prosternent ; elles disent   : « Dieu lui-même est là ». En effet,     Il est là dans la personne de
Christ. 

Cette réunion d’assemblée offre donc une double bénédiction : d’abord, l’assemblée
réalise la présence du Seigneur et la puissance morale qui en découle pour l’édification de
Sa chère  Église ;  ensuite,  ceux du dehors y apprennent  à se connaître,  à  se juger,  et  à 
connaître le Seigneur dans la lumière de Sa présence. 

Nous avons déjà touché la difficulté de réaliser cette troisième réunion d’assemblée
dans  l’état  de  choses  actuel,  accompagné  d’une  faiblesse  spirituelle  si  générale.  Il  est
beaucoup plus  commode de laisser toute la responsabilité d’action aux dons permanents
que  le  Seigneur  a  placés  dans  Son  Assemblée,  selon  Éphésiens  4,  « en  vue  du 
perfectionnement  des  saints,  pour  l’œuvre  du  service,  pour  l’édification  du  corps  de
Christ ». Quelque précieux que soit leur ministère, s’attendre à eux pour l’action, engage 
beaucoup moins  la  conscience  et  la  responsabilité  des  saints,  que l’obligation  de venir
chercher le Seigneur dans Son Assemblée. Dans cette dernière alternative, on ne peut plus
se reposer sur le don et glisser peu à peu dans un esprit clérical qui a fait tant de ravages
dans les assemblées. Estimons donc très haut en amour, à cause de leur œuvre, ceux qui
travaillent  parmi  nous [1 Thess.  5,  13],  mais  retenons  cette  vérité  que  les  réunions
d’assemblée ont  une  importance  particulière  pour  la  bénédiction  des  chers  enfants  de
Dieu. 

Quand les  cœurs  ont  joui  de  cette  bénédiction,  ils  ont  coutume de  s’en souvenir

3 Ou « en vous », c’est-à-dire dans l’Assemblée comme un tout.



comme d’une faveur spéciale. Il y a dans la vie chrétienne des temps favorisés où les âmes
sont mises d’une manière continuelle et sans distraction en rapport avec le Seigneur et Sa
Parole. Dans ces conditions, une réunion d’assemblée pour l’édification est une chose qui
coule de source. Les âmes ayant été en communion avec le Seigneur, Sa présence peut être
réalisée. Si donc la chose ne se produit pas plus souvent, c’est, nous l’avons déjà dit, qu’il
n’y a pas une communion habituelle et journalière avec Lui et Sa Parole. C’est après ces
choses  que  nos  cœurs  devraient  soupirer  car,  avec  elles,  nous  viendrons  certainement
chercher le  Seigneur dans l’assemblée, et Il répondra, par une abondante activité de Son
Esprit, à la confiance des siens et à leur désir sincère de goûter Sa présence. 

De quelle importance serait une telle réalisation dans les assemblées sans ministère
permanent, mais où il y aurait une vraie piété et une vie chrétienne active !  

Que Dieu nous donne de comprendre et de réaliser beaucoup mieux le vrai caractère
des réunions d’assemblée, pour le culte, la prière et l’édification ! 


	L’Assemblée
	L’assemblée locale
	La réunion d’assemblée
	I
	II
	III

