
Pensées sur Matt. 24, 45-51 et 25, 1-30
M.E. 1861 pages 173-180

Le Seigneur Jésus, ayant achevé de répondre aux questions que Lui avaient adressées
Ses disciples (v. 3), ajoute à Son enseignement un élément nouveau et distinct de ce qui
avait trait aux circonstances futures de la nation. Il l’ajoute parce que, bien que distinct de
ce qui précède, il serait la conséquence d’une même cause, savoir : la réjection de Jésus par
les Juifs. 

Or il résulterait du départ de Jésus, qu’un ordre de choses différent de ce qui avait
rapport aux Juifs, serait établi sur la terre, et subsisterait jusqu’à Son retour. C’est cet ordre
de choses que le Sauveur a en vue ici, dans l’enseignement qu’Il donne à Ses disciples. Le
Seigneur  développe  ainsi  leur  intelligence,  en  leur  communiquant  des  données  sûres,
concernant  les  principes  moraux,  qui  constitueraient  cet  ordre  de  choses  et  sur  leurs
conséquences.  À  ce  sujet,  deux  faits  sont  signalés  à  l’attention  des  disciples,  savoir  :
l’établissement d’un  serviteur  fidèle  et  prudent,  dans  le  service  de  la  maison ;  et 
l’apparition d’un  serviteur  méchant.  Une  maison,  celle  de  Celui  qui,  pour  un  temps,
quitterait les Juifs et le monde, serait établie au milieu des hommes (Héb. 3, 6) ; le départ 
de Jésus donnerait lieu à son établissement définitif. L’ordre et le bien-être y seraient, mais
le désordre et la misère aussi y paraîtraient. L’indifférence au sujet du retour du maître de
la maison serait la cause de graves désordres ; enfin, viendrait le jugement du méchant 
esclave qui serait jugé comme les hypocrites, ayant sa part avec eux. Quant à l’introduction
et  aux  progrès  du  mal,  dans  la  maison,  certains  traits  caractéristiques  le  feraient
reconnaître : l’autorité du maître de la maison serait méconnue, ses préceptes rejetés et
son retour différé. Or, au jour où cette maison serait ainsi envahie par le mal et où l’ordre
que le Seigneur y aurait établi serait perverti ; la forme sous laquelle nous est présentée le 
royaume des cieux, est celle de dix vierges ; le Seigneur emploie intentionnellement le mot 
alors, pour lier le sujet qui concerne les dix vierges, au sujet précédent. 

Un mot encore sur ce qui regarde la maison de Dieu, sur la terre. Au chapitre 2 des
Éphésiens, l’apôtre parle de la maison de Dieu (les Juifs et les Gentils réconciliés par la
croix, en composaient le personnel), toutefois sans faire mention de ce qu’elle deviendrait
au milieu des hommes. Le fait est que l’ordre et la sainteté y étaient établis, à la louange et
à la gloire de Celui qui l’habitait. Pendant un temps, cet état de choses fut maintenu ; les 
apôtres et Paul, en particulier, étaient là pour maintenir l’ordre et le respect pour l’autorité
du Seigneur. Mais de bonne heure Satan s’est efforcé d’atténuer, dans la conscience des
saints, l’importance d’une telle autorité (2 Cor. 13, 10). Plus tard, Paul écrivant à Timothée
constate  la  présence,  dans  la  maison,  d’individus  qu’il  compare  à  « des  vases  à 
déshonneur, desquels il fallait se purifier, pour être des vases à honneur, sanctifiés et utiles
au maître »   [2 Tim. 2, 20-21] ; — outre cela, Paul, apôtre de Jésus Christ, ouvrier actif et zélé, 
est abandonné ; ceux qui auraient dû combattre pour la vérité ne gardaient plus « les rangs   
d’un cœur assuré ». Hélas ! tout cela était le prélude de maux plus grands ; Satan gagnant     
du terrain au-dedans, comme il en avait au-dehors, les vrais serviteurs devinrent alors les
objets contre lesquels s’exerçait la violence de ses agents ; — alors la maison de Dieu devint 
un  lieu  où  désormais  les  méchants  esclaves  et  leurs  coassociés,  « les  ivrognes »,  se   
repaîtraient sans crainte. Cet état de choses, nous l’apprenons de la bouche du Seigneur
Lui-même, durerait  jusqu’à ce que le maître revînt et exerçât le jugement (v. 50). Le mal
s’établirait et se développerait dans la maison qu’Il avait bâtie et l’ordre qu’Il y avait établi
serait perverti, sans que le maître de la maison y apportât d’amélioration ; tout serait laissé 
à  la  responsabilité  de  l’homme,  jusqu’au  jugement.  Ceci  peut  nous  faire  comprendre
pourquoi le Seigneur attachait une si haute importance à ce que Ses serviteurs, ceux que
Lui-même avait préposés à la garde de Sa maison, veillassent activement et constamment.



Or,  une telle  vigilance  ayant  manqué,  la  volonté  du Maître  fut  remplacée  par  celle  du
serviteur ; « et ce veau », d’une nouvelle espèce, « en est sorti » (Ex. 32, 24). — Aujourd’hui,         
le mal, à cet égard, est tellement développé, que, dans ce qui a la forme de la maison de
Dieu dans le monde, il n’y a aucune garantie, soit pour l’âme, soit pour la foi. 

Entrons maintenant dans le chapitre 25. Le mot  alors, que le Seigneur emploie en
commençant  ce  chapitre,  lie,  ai-je  dit,  ce  sujet-ci  au  précédent,  duquel  il  résulte
nécessairement. Le Seigneur nous enseigne ici, que l’état de choses, représenté par les dix
vierges, était la forme que revêtirait le royaume des cieux au milieu des hommes, dès que
la conduite du méchant serviteur serait un fait accompli ; alors une profession générale et 
extérieure du christianisme sur la terre fut l’aspect sous lequel le royaume des cieux se
présenta et par lequel il pouvait être discerné. 

Supposons, pour un moment, que dans l’ordre de choses établi par le Seigneur, tout
eût été maintenu et que l’homme se fût conduit en serviteur fidèle et prudent — qu’il eût
veillé ! — le service de la maison se serait dans ce cas régulièrement accompli, et rien n’y 
aurait  souffert ;  il  y  aurait  eu  le  bien-être  et  la  paix,  jusqu’au  retour  du  maître. 
Malheureusement, il n’en a pas été ainsi, et comme conséquence, deux choses ou deux faits
se sont produits :  les dix vierges, lesquelles donnent au royaume des cieux son caractère
actuel. 

Le Seigneur distingue ces dix vierges, par le contraste qui existe entre elles ; cinq sont 
prudentes et cinq folles ; la chrétienté se trouve ainsi divisée en deux classes de personnes, 
celles qui sont dans la foi et celles qui n’y sont pas, bien qu’extérieurement il y ait une
même profession du christianisme. La vue du mal et de ses progrès avait agi en bien des
âmes  vraiment  chrétiennes  qui,  ayant  conscience  de  la  gravité  de  la  position,  étaient
rejetées plus complètement sur le Seigneur ; il n’y avait de sûreté qu’en Lui ; Sa doctrine et   
Ses préceptes étaient l’unique source pure, où la foi pût s’abreuver ; — l’introduction des 
doctrines et des ordonnances des hommes dans l’Église était tout autre chose ; il fallait les 
combattre et non les recevoir. Tel était l’enseignement de Paul à Timothée, à Tite, etc. ; — 
la vérité seule répondant aux besoins de la foi. Un travail sérieux s’opérait ainsi dans la
conscience, et le cœur était poussé à avoir une confiance toujours plus absolue dans les
Écritures, cette huile de l’Esprit qui fait brûler et briller la lampe, dans la possession d’une
vie, que la Parole seule communiquait (Phil. 2, 15). La piété personnelle des âmes fidèles,
qui se confiaient à la Parole de Dieu, revêtait ainsi un caractère de prudence que celle des
vierges folles n’avait pas, non qu’elles fussent sans dévotion extérieure, mais la piété de
telles âmes n’est qu’une apparence de piété, une piété « sans force » (2 Tim. 3, 5). Tel est le   
jugement actuel de l’Esprit sur l’état religieux des hommes de nom chrétien, à la fin. L’état
actuel des choses est si loin de répondre aux besoins d’une personne dont la conscience est
travaillée  au sujet  du péché,  que dès que ce travail  se produit,  une telle  personne doit
chercher, en dehors des principes religieux qui la gouvernent, la réponse aux besoins de
son cœur. Pour exemple, prenez une âme dans le papisme ; dès que l’Esprit de Dieu la 
convainc de péché, elle ne trouve pas autour d’elle la vérité qui délivre la conscience et qui
met le cœur en repos. La justification du pécheur, par la foi aux seuls mérites de Christ, est
une vérité abandonnée et proscrite par le système papal. 

Quant aux vierges folles, elles ont leurs lampes, aussi bien que les autres (la lampe
représentant ici la forme d’un témoignage rendu) ; leurs prétentions sont aussi élevées que 
les leurs, mais la différence est en ceci : qu’elles sont vides d’huile, car il n’y en a jamais eu.
Or,  la  vérité  essentielle  à  une telle  profession est  celle  du retour  de  l’Époux ;  « les  dix   
vierges sortirent à la rencontre de l’époux ». Cette vérité caractérisait les chrétiens dans 
leur profession du christianisme, au commencement : ils attendaient du ciel, le Seigneur 1.
Deux  ou  trois  passages  suffiront  pour  démontrer  cette  vérité  :  1  Corinthiens  1,  7 ;  1 
Thessaloniciens 1, 9-10 ; et Apocalypse 22, 17. Cette profession, ainsi caractérisée,   durera

1 Il est vrai que pour les vierges folles, l’acte de sortir à la rencontre de l’époux, n’est pas un
acte intelligent de leur part, mais elles se trouvent dans la position où il s’accomplit.



jusqu’au retour de l’époux. Il importe de remarquer, que ce ne sont pas seulement de vrais
chrétiens  qui  ont  cette  profession,  mas  aussi  des  vierges  folles.  Cette  profession  étant
extérieure et se rattachant à un état de choses extérieur, même gâté par l’ennemi et par la
faute de l’homme, qui n’a pas veillé,  des inconvertis  et  des incrédules de toute espèce,
même des Juifs, peuvent y entrer et y entreront ; chacun sans doute dans sa spécialité. Le 
fait est que les vierges folles vont en avant sans s’inquiéter du résultat final ; leur confiance 
est dans les choses qui  sont à la portée de la raison humaine et  ne dépassent pas son
niveau. 

Dans cette parabole, le Seigneur n’aborde pas la question relative à l’Église, envisagée
comme corps de Christ ; il s’agit d’individus et non d’un corps, les vierges folles ne faisant 
pas partie de ce corps-là, ni les Juifs non plus, en sorte qu’il ne faut pas introduire cette
question  ici ;  car  il  s’agit  d’individus  sous  une  responsabilité  spéciale,  en  raison  de  la 
position  qu’ils  occupent  et  des  privilèges  qui  y  sont  rattachés.  Les  chrétiens  y  sont
certainement  comme  les  autres ;  c’est-à-dire,  comme  individus  responsables.  Or  la 
responsabilité chrétienne, dirai-je, ne touche en rien aux privilèges de l’Église, corps de
Christ ; cette Église a, comme telle, ses privilèges particuliers, la Parole lui révèle ce qu’elle 
est, en tant qu’unie par la foi et par l’Esprit, au Fils de Dieu glorifié dans les cieux ; Lui- 
même viendra la chercher, pour l’introduire dans Sa gloire : « elle sera toujours avec le 
Seigneur »   [1 Thess. 4, 17] — « et quand Il sera manifesté, elle sera manifestée avec Lui en 
gloire »   [Col. 3, 4] ; mais Jésus viendra tout premièrement pour elle ; et la sortira hors de la   
scène de ce monde,  sans rien toucher à ce qui existera en ce moment-là ; de sorte que la 
profession extérieure et morte du christianisme continuera en son absence, et poursuivra
sa  marche  comme si  l’Église,  le  corps  vivant  du  Seigneur,  était  là2,  jusqu’au  retour
personnel  et  glorieux  du Fils  de  l’homme,  dont  la  présence  mettra  à  l’épreuve tout  ce
qu’elle manifestera. L’attente pratique de l’Église est une chose qui se lie à ses propres
affections comme épouse, car elle est unie à un Christ vivant, connu, aimé et désiré ! — 
L’Église est, dans cet état d’attente, qui lui est propre, dans la conscience de son union
actuelle avec Christ glorieux « à la droite de la Majesté dans les lieux hauts »     [Héb. 1, 3]. 

À ce sujet, n’oublions pas que la réunion de l’Église à Christ en haut est complètement
en  dehors  des  événements  politiques  de  ce  monde ;  elle  n’est  pas  non  plus 
l’accomplissement  des  paroles  prophétiques  de  l’Ancien  Testament,  ce  dernier  ne  le
mentionnant nulle part ; ce sera un événement en dehors de toutes ces choses. On n’est que 
trop disposé à rattacher cet événement, si heureux pour nous, aux révolutions politiques
qui s’opèrent dans ce monde ; et quant à tout ce que nous savons être un acheminement à 
la formation des choses qui figureront à la fin, les journaux politiques ne peuvent rien nous
apprendre, que ce que la Parole nous enseigne déjà et  que la foi nous fait  saisir.  Mais
revenons à notre sujet. 

Les  vierges  prudentes,  bien  que  s’étant  endormies,  comme  les  folles,  pourront
néanmoins entrer ; elles ont de l’huile dans leurs vaisseaux, figure admirable de la grâce et 
de l’Esprit de Dieu dans le cœur. Les vierges folles sont le fruit d’un christianisme dégénéré
et non d’un christianisme pur. Mais un fait plein d’instruction pour nos âmes, c’est que les
unes et les autres s’endormirent, parce que « l’époux tardait » ; c’est du moins ce qu’elles     
pensaient, mais ceci nous fournit cette leçon : que l’attente pratique et sincère du retour du
Seigneur, peut seule empêcher nos cœurs de dormir. Pendant l’absence de Jésus, il n’y a,
sous le rapport moral, que deux état où puisse se trouver le chrétien, savoir :  veiller ou
dormir ;  s’il  s’endort  dans  les  choses  de  cette  vie,  l’ennemi  vient  et  fait  son œuvre,  et 
s’empare de ce qui est placé sous sa responsabilité. 

M.E. 1861 pages 181-184

2 Quand Laodicée, comme système religieux, est vomie  [Apoc. 3, 16], le corps de Christ n’est
plus là.



Dans les versets 14-30, nous avons un autre côté de l’enseignement du Seigneur ; ce 
n’est pas d’une profession purement extérieure qu’il s’agit, mais de ce qui peut agir sur le
cœur de quiconque est l’objet de la confiance que le Seigneur accorde à Ses serviteurs, lors
de Son départ.  Il  y a donc ici  privilège et  responsabilité,  et c’est  sur cela qu’est  fondé
l’enseignement que le Seigneur donne à Ses disciples. Il accordait une certaine confiance à
Ses serviteurs, et il leur remit ses biens, afin qu’ils les fissent valoir ; — ceci mettait le cœur 
à  l’épreuve,  car  il  s’agissait  que  l’intérêt  et  l’activité  du  serviteur  pour  son  maître
justifiassent la confiance qu’il lui avait accordée — des talents étaient confiés afin qu’on les
fît valoir pendant que le maître serait absent ; il s’agissait d’augmenter ce qui était à Lui.  

Chacun recevait « selon sa propre capacité », en sorte qu’il n’y avait pas d’injustice, ni   
de préférence dans la répartition qui était faite, et ainsi chacun avait le même motif d’être
actif et diligent, celui qui n’avait qu’un talent comme celui qui en avait cinq. 

Tout ceci est fort encourageant pour le serviteur qui désire être employé à quelque
service,  et  l’enseignement  du  Seigneur  ici  a  une  grande  importance  pour  le  cœur.  Le
Seigneur prévoyait  tout ce qui arriverait  lorsqu’Il  serait  éloigné,  et Il  en avertissait  Ses
disciples ;  mais malgré tout le désordre qu’amènerait l’infidélité de l’homme, il y aurait 
quelque chose à faire pour celui qui voudrait se rendre utile ; — quelque chose serait confié, 
une action spéciale devait se réaliser au milieu du désordre ; non pas que les serviteurs 
dussent agir selon leur volonté propre, la volonté de leur maître devant être la leur ; mais 
ils devaient faire valoir ce qui leur était confié (1 Cor. 12), dans l’intelligence de ce qui serait
un témoignage rendu à la louange et à la gloire  du maître absent.  Remarquons, avant
d’aller plus loin, que les serviteurs sont dans la maison et que c’est dans la maison que se
trouvent les talents. Cela nous aidera à comprendre, comment il se peut qu’un serviteur
méchant et paresseux s’y trouve, et même responsable d’un talent. 

La  maison  (non  le  monde  proprement  dit)  est  l’endroit  auquel  se  rattachent  les
talents confiés. Nous avons vu que cette maison a été envahie par le mal, qu’un méchant
serviteur y agissait selon sa méchanceté, jusqu’à ce que vînt le jugement. Or, c’est comme
serviteur et selon la responsabilité qui résulte d’avoir occupé la maison, comme tel, que le
jugement l’atteindrait. Il en est de même du serviteur ayant un talent, lequel désigne tous
ceux qui sont dans la maison,  sous ce caractère, et dont la conduite montre qu’ils n’ont
nullement connu le cœur de leur maître, ni compris la nature et la valeur de ses dons. Il
est,  selon eux, « un maître dur ». Ainsi cette partie du discours du Seigneur nous parle   
d’individus responsables d’agir d’une certaine manière, en vertu de ce qui se trouvait là où
la puissance et la bonté du maître étaient publiquement manifestées. Au commencement,
c’étaient sans doute des serviteurs bons et fidèles, qui occupaient la maison ; mais dans la 
suite,  il  s’en  est  trouvé  d’autres,  d’un  caractère  diamétralement  opposé,  et  cet  état  de
choses doit durer jusqu’à la venue du Seigneur. S’il s’agit de la volonté du Seigneur, ou bien
de ce qu’Il aime, on ne peut pas dire que ce soit Lui qui introduit de méchants serviteurs
dans Sa maison, ni qu’Il donne un talent à quelqu’un qui n’a pas la capacité de le faire
valoir ; mais quand Il vient, Il juge l’état de Sa maison tel qu’il sera en ce moment-là, et 
ceux qui l’occuperont alors seront jugés comme responsables de l’état de la maison selon ce
qu’il était, au départ du maître de cette maison ; — ils devront être manifestés comme ayant 
ou non employé leur temps, et fait valoir leurs talents pour le Seigneur. 

En résumé, nous disons que, pendant l’absence du Seigneur, il y aurait sur la terre un
état de choses qui serait l’objet des soins et du jugement de Dieu, à la fin ; — que dans la 
maison de Dieu, la volonté du maître — son témoignage au milieu des hommes et les biens
qu’il confiait à ses serviteurs — étaient des choses  connues et  reçues. Le maintien de cet
ordre  de  choses  —  la  jouissance  des  privilèges  qui  s’y  rattachaient  étaient  confiés  à
l’homme qui, dès lors, en était responsable. 

Nous savons qu’il a manqué à sa responsabilité et que son infidélité fut une porte
ouverte à l’ennemi, qui sut en profiter ; en conséquence, le tableau qu’offre actuellement 
l’intérieur de la maison de Dieu, est celui d’une maison dégradée, où la volonté de l’homme



est le mobile de tout ; c’est pourquoi, s’il s’agit de fidélité et de témoignage au milieu des 
hommes,  c’est  individuellement que  ce  service  s’accomplit.  C’est  ce  que  l’Esprit  nous
enseigne, car après que la chute de l’Église fut constatée (Apoc. 2, 5), et que le mal y eut
pénétré, il fut dit : « À celui qui vaincra ». — Grâces soient rendues au Seigneur,     Sa joie à
Lui sera néanmoins la portion de ceux qui, durant son absence, se seront attachés à relever
Son honneur au milieu du mal. Que sa grâce nous rende tous fidèles, et pleins de cœur
pour Son nom. Amen !  


