Pensées sur Matt. 24, 45-51 et 25, 1-30

M.E. 1861 pages 173-180

Le Seigneur Jésus, ayant achevé de répondre aux questions que Lui avaient adressées
Ses disciples (v. 3), ajoute a Son enseignement un élément nouveau et distinct de ce qui
avait trait aux circonstances futures de la nation. Il I'ajoute parce que, bien que distinct de
ce qui précede, il serait la conséquence d'une méme cause, savoir : la réjection de Jésus par
les Juifs.

Or il résulterait du départ de Jésus, quun ordre de choses différent de ce qui avait
rapport aux Juifs, serait établi sur la terre, et subsisterait jusqu’a Son retour. C’est cet ordre
de choses que le Sauveur a en vue ici, dans 'enseignement qu’Il donne a Ses disciples. Le
Seigneur développe ainsi leur intelligence, en leur communiquant des données stires,
concernant les principes moraux, qui constitueraient cet ordre de choses et sur leurs
conséquences. A ce sujet, deux faits sont signalés a l'attention des disciples, savoir :
létablissement dun serviteur fidele et prudent, dans le service de la maison; et
Iapparition d'un serviteur méchant. Une maison, celle de Celui qui, pour un temps,
quitterait les Juifs et le monde, serait établie au milieu des hommes (Héb. 3, 6); le départ
de Jésus donnerait lieu a son établissement définitif. L'ordre et le bien-étre y seraient, mais
le désordre et la misere aussi y paraitraient. L'indifférence au sujet du retour du maitre de
la maison serait la cause de graves désordres; enfin, viendrait le jugement du méchant
esclave qui serait jugé comme les hypocrites, ayant sa part avec eux. Quant a I'introduction
et aux progres du mal, dans la maison, certains traits caractéristiques le feraient
reconnaitre : 'autorité du maitre de la maison serait méconnue, ses préceptes rejetés et
son retour différé. Or, au jour ou cette maison serait ainsi envahie par le mal et ot 'ordre
que le Seigneur y aurait établi serait perverti; la forme sous laquelle nous est présentée le
royaume des cieux, est celle de dix vierges; le Seigneur emploie intentionnellement le mot
alors, pour lier le sujet qui concerne les dix vierges, au sujet précédent.

Un mot encore sur ce qui regarde la maison de Dieu, sur la terre. Au chapitre 2 des
Ephésiens, 'apotre parle de la maison de Dieu (les Juifs et les Gentils réconciliés par la
croix, en composaient le personnel), toutefois sans faire mention de ce qu’elle deviendrait
au milieu des hommes. Le fait est que 'ordre et la sainteté y étaient établis, a la louange et
a la gloire de Celui qui I'habitait. Pendant un temps, cet état de choses fut maintenu; les
apotres et Paul, en particulier, étaient la pour maintenir 'ordre et le respect pour I'autorité
du Seigneur. Mais de bonne heure Satan s’est efforcé d’atténuer, dans la conscience des
saints, I'importance d’une telle autorité (2 Cor. 13, 10). Plus tard, Paul écrivant a Timothée
constate la présence, dans la maison, d’individus qu’il compare a «des vases a
déshonneur, desquels il fallait se purifier, pour étre des vases a honneur, sanctifiés et utiles
au maitre » [2 Tim. 2, 20-21]; — outre cela, Paul, apotre de Jésus Christ, ouvrier actif et zélé,
est abandonné ; ceux qui auraient dit combattre pour la vérité ne gardaient plus «les rangs
d’un ceeur assuré ». Hélas! tout cela était le prélude de maux plus grands; Satan gagnant
du terrain au-dedans, comme il en avait au-dehors, les vrais serviteurs devinrent alors les
objets contre lesquels s’exercait la violence de ses agents; — alors la maison de Dieu devint
un lieu ou désormais les méchants esclaves et leurs coassociés, «les ivrognes», se
repaitraient sans crainte. Cet état de choses, nous 'apprenons de la bouche du Seigneur
Lui-méme, durerait jusqu’a ce que le maitre revint et exercat le jugement (v. 50). Le mal
s’établirait et se développerait dans la maison qu’ll avait batie et I'ordre qu’ll y avait établi
serait perverti, sans que le maitre de la maison y apportat d’amélioration ; tout serait laissé
a la responsabilité de 'homme, jusqu’au jugement. Ceci peut nous faire comprendre
pourquoi le Seigneur attachait une si haute importance a ce que Ses serviteurs, ceux que
Lui-méme avait préposés a la garde de Sa maison, veillassent activement et constamment.



Or, une telle vigilance ayant manqué, la volonté du Maitre fut remplacée par celle du
serviteur; « et ce veau », d'une nouvelle espece, « en est sorti» (Ex. 32, 24). — Aujourd’hui,
le mal, a cet égard, est tellement développé, que, dans ce qui a la forme de la maison de
Dieu dans le monde, il n’y a aucune garantie, soit pour ’ame, soit pour la foi.

Entrons maintenant dans le chapitre 25. Le mot alors, que le Seigneur emploie en
commencant ce chapitre, lie, ai-je dit, ce sujet-ci au précédent, duquel il résulte
nécessairement. Le Seigneur nous enseigne ici, que 1’état de choses, représenté par les dix
vierges, était la forme que revétirait le royaume des cieux au milieu des hommes, dés que
la conduite du méchant serviteur serait un fait accompli; alors une profession générale et
extérieure du christianisme sur la terre fut 'aspect sous lequel le royaume des cieux se
présenta et par lequel il pouvait étre discerné.

Supposons, pour un moment, que dans l'ordre de choses établi par le Seigneur, tout
elit été maintenu et que '’homme se fiit conduit en serviteur fidéle et prudent — qu’il efit
veillé! — le service de la maison se serait dans ce cas régulierement accompli, et rien n’y
aurait souffert; il y aurait eu le bien-étre et la paix, jusqu'au retour du maitre.
Malheureusement, il n’en a pas été ainsi, et comme conséquence, deux choses ou deux faits
se sont produits : les dix vierges, lesquelles donnent au royaume des cieux son caractere
actuel.

Le Seigneur distingue ces dix vierges, par le contraste qui existe entre elles ; cinq sont
prudentes et cinq folles ; 1a chrétienté se trouve ainsi divisée en deux classes de personnes,
celles qui sont dans la foi et celles qui n’y sont pas, bien qu’extérieurement il y ait une
méme profession du christianisme. La vue du mal et de ses progres avait agi en bien des
ames vraiment chrétiennes qui, ayant conscience de la gravité de la position, étaient
rejetées plus completement sur le Seigneur; il n’y avait de slireté qu’en Lui; Sa doctrine et
Ses préceptes étaient I'unique source pure, ou la foi plt s’abreuver; — I'introduction des
doctrines et des ordonnances des hommes dans I'Eglise était tout autre chose; il fallait les
combattre et non les recevoir. Tel était I’enseignement de Paul a Timothée, a Tite, etc.; —
la vérité seule répondant aux besoins de la foi. Un travail sérieux s’opérait ainsi dans la
conscience, et le cceur était poussé a avoir une confiance toujours plus absolue dans les
Ecritures, cette huile de I'Esprit qui fait briler et briller la lampe, dans la possession d’'une
vie, que la Parole seule communiquait (Phil. 2, 15). La piété personnelle des ames fidéles,
qui se confiaient a la Parole de Dieu, revétait ainsi un caractere de prudence que celle des
vierges folles n’avait pas, non qu’elles fussent sans dévotion extérieure, mais la piété de
telles ames n’est qu'une apparence de piété, une piété « sans force » (2 Tim. 3, 5). Tel est le
jugement actuel de 'Esprit sur I’état religieux des hommes de nom chrétien, a la fin. L’état
actuel des choses est si loin de répondre aux besoins d'une personne dont la conscience est
travaillée au sujet du péché, que des que ce travail se produit, une telle personne doit
chercher, en dehors des principes religieux qui la gouvernent, la réponse aux besoins de
son cceur. Pour exemple, prenez une ame dans le papisme; des que I'Esprit de Dieu la
convainc de péché, elle ne trouve pas autour d’elle la vérité qui délivre la conscience et qui
met le coeur en repos. La justification du pécheur, par la foi aux seuls mérites de Christ, est
une vérité abandonnée et proscrite par le systeme papal.

Quant aux vierges folles, elles ont leurs lampes, aussi bien que les autres (la lampe
représentant ici la forme d’'un témoignage rendu) ; leurs prétentions sont aussi élevées que
les leurs, mais la différence est en ceci : qu’elles sont vides d’huile, car il n’y en a jamais eu.
Or, la vérité essentielle & une telle profession est celle du retour de I'Epoux; «les dix
vierges sortirent a la rencontre de I'époux ». Cette vérité caractérisait les chrétiens dans
leur profession du christianisme, au commencement : ils attendaient du ciel, le Seigneur.
Deux ou trois passages suffiront pour démontrer cette vérité : 1 Corinthiens 1, 7; 1

Thessaloniciens 1, 9-10; et Apocalypse 22, 17. Cette profession, ainsi caractérisée, durera

1 1l est vrai que pour les vierges folles, I'acte de sortir a la rencontre de I’époux, n’est pas un
acte intelligent de leur part, mais elles se trouvent dans la position ou il s'accomplit.



jusqu’au retour de U'époux. Il importe de remarquer, que ce ne sont pas seulement de vrais
chrétiens qui ont cette profession, mas aussi des vierges folles. Cette profession étant
extérieure et se rattachant a un état de choses extérieur, méme gaté par 'ennemi et par la
faute de 'homme, qui n’a pas veillé, des inconvertis et des incrédules de toute espece,
méme des Juifs, peuvent y entrer et y entreront; chacun sans doute dans sa spécialité. Le
fait est que les vierges folles vont en avant sans s’inquiéter du résultat final ; leur confiance
est dans les choses qui sont a la portée de la raison humaine et ne dépassent pas son
niveau.

Dans cette parabole, le Seigneur n’aborde pas la question relative a 'Eglise, envisagée
comme corps de Christ; il s’agit d’'individus et non dun corps, les vierges folles ne faisant
pas partie de ce corps-la, ni les Juifs non plus, en sorte qu’il ne faut pas introduire cette
question ici; car il s’agit d’individus sous une responsabilité spéciale, en raison de la
position qu’ils occupent et des privileges qui y sont rattachés. Les chrétiens y sont
certainement comme les autres; c’est-a-dire, comme individus responsables. Or la
responsabilité chrétienne, dirai-je, ne touche en rien aux privileges de 1'Eglise, corps de
Christ ; cette Eglise a, comme telle, ses priviléges particuliers, la Parole lui révéle ce qu’elle
est, en tant qu'unie par la foi et par 'Esprit, au Fils de Dieu glorifié dans les cieux; Lui-
méme viendra la chercher, pour l'introduire dans Sa gloire : «elle sera toujours avec le
Seigneur » [1 Thess. 4, 17] — «et quand Il sera manifesté, elle sera manifestée avec Lui en
gloire » [Col. 3, 4]; mais Jésus viendra tout premierement pour elle; et la sortira hors de la
scene de ce monde, sans rien toucher a ce qui existera en ce moment-la; de sorte que la
profession extérieure et morte du christianisme continuera en son absence, et poursuivra
sa marche comme si 'Eglise, le corps vivant du Seigneur, était 132 jusquau retour
personnel et glorieux du Fils de 'homme, dont la présence mettra a I'épreuve tout ce
qu'elle manifestera. L’attente pratique de 1'Eglise est une chose qui se lie 4 ses propres
affections comme épouse, car elle est unie a un Christ vivant, connu, aimé et désiré! —
L'Eglise est, dans cet état d’attente, qui lui est propre, dans la conscience de son union
actuelle avec Christ glorieux « a la droite de la Majesté dans les lieux hauts » [Héb. 1, 31.

A ce sujet, n’oublions pas que la réunion de I'Eglise & Christ en haut est complétement
en dehors des événements politiques de ce monde; elle n’est pas non plus
l’accomplissement des paroles prophétiques de I’Ancien Testament, ce dernier ne le
mentionnant nulle part; ce sera un événement en dehors de toutes ces choses. On n’est que
trop disposé a rattacher cet événement, si heureux pour nous, aux révolutions politiques
qui s’operent dans ce monde; et quant a tout ce que nous savons étre un acheminement a
la formation des choses qui figureront a la fin, les journaux politiques ne peuvent rien nous
apprendre, que ce que la Parole nous enseigne déja et que la foi nous fait saisir. Mais
revenons a notre sujet.

Les vierges prudentes, bien que s’étant endormies, comme les folles, pourront
néanmoins entrer; elles ont de '’huile dans leurs vaisseaux, figure admirable de la grace et
de 'Esprit de Dieu dans le cceur. Les vierges folles sont le fruit d'un christianisme dégénéré
et non d’un christianisme pur. Mais un fait plein d’instruction pour nos ames, c’est que les
unes et les autres s’endormirent, parce que «1’époux tardait » ; c’est du moins ce qu’elles
pensaient, mais ceci nous fournit cette lecon : que 'attente pratique et sincere du retour du
Seigneur, peut seule empécher nos cceurs de dormir. Pendant ’'absence de Jésus, il n’y a,
sous le rapport moral, que deux état ou puisse se trouver le chrétien, savoir : veiller ou
dormir; s’il s’endort dans les choses de cette vie, I'ennemi vient et fait son oceuvre, et
s’empare de ce qui est placé sous sa responsabilité.

M.E. 1861 pages 181-184

2 Quand Laodicée, comme systéme religieux, est vomie [Apoc. 3, 16], le corps de Christ n’est
plus la.



Dans les versets 14-30, nous avons un autre co6té de 'enseignement du Seigneur; ce
n’est pas d'une profession purement extérieure qu’il s’agit, mais de ce qui peut agir sur le
coeur de quiconque est I'objet de la confiance que le Seigneur accorde a Ses serviteurs, lors
de Son départ. Il y a donc ici privilége et responsabilité, et c’est sur cela qu'est fondé
I’'enseignement que le Seigneur donne a Ses disciples. Il accordait une certaine confiance a
Ses serviteurs, et il leur remit ses biens, afin qu’ils les fissent valoir; — ceci mettait le coeur
a l'épreuve, car il s’agissait que l'intérét et lactivité du serviteur pour son maitre
justifiassent la confiance qu’il lui avait accordée — des talents étaient confiés afin qu'on les
fit valoir pendant que le maitre serait absent ; il s’agissait d’augmenter ce qui était a Lui.

Chacun recevait « selon sa propre capacité », en sorte qu’il n’y avait pas d’injustice, ni
de préférence dans la répartition qui était faite, et ainsi chacun avait le méme motif d’étre
actif et diligent, celui qui n’avait qu’un talent comme celui qui en avait cing.

Tout ceci est fort encourageant pour le serviteur qui désire étre employé a quelque
service, et I’enseignement du Seigneur ici a une grande importance pour le cceur. Le
Seigneur prévoyait tout ce qui arriverait lorsqu’ll serait éloigné, et Il en avertissait Ses
disciples; mais malgré tout le désordre qu’amenerait I'infidélité de 'homme, il y aurait
quelque chose a faire pour celui qui voudrait se rendre utile ; — quelque chose serait confié,
une action spéciale devait se réaliser au milieu du désordre; non pas que les serviteurs
dussent agir selon leur volonté propre, la volonté de leur maitre devant étre la leur ; mais
ils devaient faire valoir ce qui leur était confié (1 Cor. 12), dans I'intelligence de ce qui serait
un témoignage rendu a la louange et a la gloire du maitre absent. Remarquons, avant
d’aller plus loin, que les serviteurs sont dans la maison et que c’est dans la maison que se
trouvent les talents. Cela nous aidera a comprendre, comment il se peut qu'un serviteur
méchant et paresseux s’y trouve, et méme responsable d’'un talent.

La maison (non le monde proprement dit) est I'endroit auquel se rattachent les
talents confiés. Nous avons vu que cette maison a été envahie par le mal, quun méchant
serviteur y agissait selon sa méchanceté, jusqu’a ce que vint le jugement. Or, c’est comme
serviteur et selon la responsabilité qui résulte d’avoir occupé la maison, comme tel, que le
jugement l'atteindrait. Il en est de méme du serviteur ayant un talent, lequel désigne tous
ceux qui sont dans la maison, sous ce caractere, et dont la conduite montre qu’ils n’ont
nullement connu le cceur de leur maitre, ni compris la nature et la valeur de ses dons. Il
est, selon eux, «un maitre dur». Ainsi cette partie du discours du Seigneur nous parle
d’individus responsables d’agir d'une certaine maniére, en vertu de ce qui se trouvait la ou
la puissance et la bonté du maitre étaient publiquement manifestées. Au commencement,
c’étaient sans doute des serviteurs bons et fidéles, qui occupaient la maison ; mais dans la
suite, il s’en est trouvé d’autres, d’'un caractere diamétralement opposé, et cet état de
choses doit durer jusqu’a la venue du Seigneur. S’il s’agit de la volonté du Seigneur, ou bien
de ce qu’ll aime, on ne peut pas dire que ce soit Lui qui introduit de méchants serviteurs
dans Sa maison, ni qu’Il donne un talent a quelqu'un qui n’a pas la capacité de le faire
valoir; mais quand Il vient, Il juge I’état de Sa maison tel qu’il sera en ce moment-la, et
ceux qui 'occuperont alors seront jugés comme responsables de I’état de la maison selon ce
qu’il était, au départ du maitre de cette maison ; — ils devront étre manifestés comme ayant
ou non employé leur temps, et fait valoir leurs talents pour le Seigneur.

En résumé, nous disons que, pendant 'absence du Seigneur, il y aurait sur la terre un
état de choses qui serait 'objet des soins et du jugement de Dieu, a la fin; — que dans la
maison de Dieu, la volonté du maitre — son témoignage au milieu des hommes et les biens
quil confiait a ses serviteurs — étaient des choses connues et recues. Le maintien de cet
ordre de choses — la jouissance des privileges qui s’y rattachaient étaient confiés a
I’homme qui, des lors, en était responsable.

Nous savons qu’il a manqué a sa responsabilité et que son infidélité fut une porte
ouverte a I’ennemi, qui sut en profiter; en conséquence, le tableau qu’offre actuellement
I'intérieur de la maison de Dieu, est celui d'une maison dégradée, ou la volonté de 'homme



est le mobile de tout; c’est pourquoi, s’il s’agit de fidélité et de témoignage au milieu des
hommes, c’est individuellement que ce service s’accomplit. C’est ce que I’Esprit nous
enseigne, car apres que la chute de I’Eglise fut constatée (Apoc. 2, 5), et que le mal y eut
pénétré, il fut dit : « A celui qui vaincra ». — Graces soient rendues au Seigneur, Sa joie a
Lui sera néanmoins la portion de ceux qui, durant son absence, se seront attachés a relever
Son honneur au milieu du mal. Que sa grace nous rende tous fideles, et pleins de cceur
pour Son nom. Amen !



