Le puits de Sichar
(Jean 4)

M.E. 1863 pages 256-260

On a souvent fait observer que, dans I’évangile de Jean, notre Seigneur est présenté
sous l'aspect le plus élevé, savoir, comme le Fils de Dieu — Celui qui est du ciel — la Parole
éternelle — le Créateur de toutes choses — le révélateur du Pére. En Matthieu, Il est
présenté comme le Messie juif — fils de David, fils d’Abraham — héritier 1égitime du trone
de David et du pays d’Israél. En Marc, nous Le voyons comme le serviteur, dans les
diverses spheres du ministére, poursuivant avec un saint zele dont rien ne peut Le
détourner, Sa carriere de service. En Luc, Il nous est offert comme Fils de 'homme, avec Sa
généalogie remontant sans interruption jusqu'a Adam.

Mais dés le début du sublime évangile de Jean, le Sauveur nous est révélé comme
Celui qui était des le commencement — avant tous les siecles — par lequel toutes choses
ont été faites; c’est la Parole qui, de toute éternité, était dans le sein du Pere, qui a été faite
chair et qui a habité parmi nous[Jean 1, 14]. Et cependant, il n’y a pas un des évangiles, ou
cet Etre glorieux soit aussi fréquemment présenté seul avec le pécheur. Assurément il y a 1a
une intention divine. Nous le voyons seul avec Nicodéme [chap. 3], seul avec la
Samaritaine [chap. 4], seul avec la pécheresse convaincue d’adultere [chap. 81, seul avec divers
autres; en sorte que nous pouvons bien dire qu'un caractére spécial de ’évangile de Jean,
c’est d’y voir le Fils de Dieu seul avec le pécheur.

Or nous nous proposons, en comptant sur le secours de Dieu pour nous enseigner, de
nous arréter un peu sur l'une de ces scénes touchantes qui nous montrent Jésus dans la
compagnie d'une pauvre pécheresse, aupres du puits solitaire de Sichar. La femme de
Samarie présente un frappant contraste avec Nicodéme au chapitre 3. Ce dernier avait une
position, une réputation et un caractere honorables; la premiere n’avait rien de tout cela.
Lui était au haut de la roue; elle, tout au bas. Il serait difficile de rencontrer dans le monde
quelqu’'un de plus élevé qu'« un homme d’entre les pharisiens, un des chefs des Juifs, un
docteur en Isra€l » [Jean 3, 1, 10]; et de I'autre c6té, il serait difficile de rencontrer quelquun
de plus rabaissé qu'une Samaritaine adultére. Néanmoins, quant a la question vitale,
fondamentale, éternelle, de subsister devant Dieu, d’étre qualifié pour se tenir en Sa sainte
présence, d’avoir un titre pour entrer au ciel, tous deux étaient sur le méme niveau.

Cette assertion peut paraitre bien dure et bien étrange a quelques-uns de nos lecteurs.
«Quoi! prétendrez-vous peut-étre que le savant, religieux et, sans doute, aimable
Nicodéme ne valait pas mieux, aux yeux du Seigneur, que la misérable femme de Sichar ? »
— Précisément, des qu’il s’agit de paraitre devant Dieu. « Il n’y a pas de différence, car tous
ont péché et sont exclus de la gloire de Dieu » [Rom. 3, 22-23]. Aussi, voici la premiére parole
de Christ a Nicodeme : « En vérité, en vérité, je te dis : Si quelqu’un n’est né de nouveau, il
ne peut voir le royaume de Dieu » [Jean 3, 3]. Cette courte sentence 6tait complétement tout
fondement de sécurité de dessous les pieds de ce docteur en Isra€l. Rien de moins quune
nouvelle nature n’était exigé de cet homme d’entre les pharisiens, et rien de plus n’était
nécessaire a la femme adultere de Sichar. Il est clair que le crime ne pourrait entrer dans le
ciel ; mais le pharisaisme ne le peut pas davantage. Un criminel et un pharisien peuvent,
béni soit Dieu, entrer dans le ciel, parce que 'un comme l'autre peuvent avoir la vie
éternelle en croyant au Fils de Dieu.

Il est de toute importance que le lecteur saisisse bien cette grande et fondamentale
vérité du christianisme. Impossible de lui en offrir une idée plus claire ou plus frappante
que celle que présente l'histoire de Nicodeme et celle de la femme de Sichar. Si notre



Seigneur et exhorté la femme a devenir bonne, et Nicodéme a devenir meilleur, nous
aurions la, en effet, quelque argument en faveur de la notion, d’apres laquelle certains
individus de 'humanité déchue sont meilleurs et plus pres de Dieu que d’autres, et que de
plus, il est tout a fait possible d’améliorer la nature humaine au point de la rendre propre, a
la fin, a paraitre devant Dieu. Mais quand nous voyons le Seigneur renversant totalement
le piédestal 1égal sur lequel se tenait debout le chef juif, en proclamant I'absolue nécessité
d’'une nouvelle naissance, alors nous sommes bien forcément amenés a conclure que la
nature humaine est incurable et incorrigible.

Dans le cas de la pauvre femme de Samarie, il n’y avait point de piédestal 1égal a
renverser. Son caractere moral et sa condition religieuse étaient depuis longtemps au plus
bas degré de la perversion. Il n’en était pas de méme de Nicodeme : il sentait évidemment
qu’il avait quelque importance, quelque chose sur quoi il pouvait s’appuyer, dont il pouvait
se glorifier. C’était un homme d’une position élevée, et par conséquent il avait besoin
d’apprendre que tout cela n’avait aucune valeur du tout aux yeux de Dieu; or il était
impossible de lui donner cet enseignement d’'une maniere plus pénétrante et plus positive
que par cette courte déclaration du Christ : « Il vous faut étre nés de nouveau » [Jean 3, 71.
Faites tout ce que vous voudrez avec la nature humaine ; instruisez-la, cultivez-la, ornez-la
autant qu’il vous plaira; élevez-la jusqu’au pinacle du temple de la science et de la
philosophie ; appelez a votre aide toutes les ressources d'un systeme légal et de la religion;;
faites des veeux, prenez des résolutions de réforme morale, ajoutez cérémonie a cérémonie;;
enfermez-vous dans un cercle de devoirs religieux ; livrez-vous a des veilles, a des jetines,
des prieres, des aumones, et a toute la série des « ceuvres mortes » ; et apres tout cela, la
femme adultére de Sichar est aussi pres que vous du royaume, vu que, vous aussi bien
qu’elle, «il vous faut étre nés de nouveau ». Ni vous, ni elle, n’avez un iota ou un trait de
lettre & présenter a Dieu, soit comme titre au royaume, soit comme capacité d’en jouir. Ici,
du commencement a la fin, tout est et doit étre uniquement grace.

Mais qu’est-ce que cette nouvelle naissance? Est-ce la nature humaine améliorée ?
Nullement. Qu’est-ce donc? C’est la vie éternelle possédée par la simple foi au Fils de Dieu.
« Comme Moise éleva le serpent au désert, ainsi il faut que le Fils de ’homme soit élevé,
afin que quiconque croit en lui ne périsse point, mais qu’il ait la vie éternelle. Car Dieu a
tant aimé le monde qu’il a donné son Fils unique, afin que quiconque croit en lui ne périsse
point mais qu’il ait la vie éternelle » [Jean 3, 14-16]. Telle est la nouvelle naissance et tel est le
moyen de 'obtenir. Dieu a aimé — Dieu a donné — nous croyons et nous avons. Rien de
plus simple. Ce n’est pas la nature améliorée — ’humanité déchue relevée, élevée et rendue
meilleure ; mais c’est une vie entierement nouvelle possédée, savoir la vie éternelle par la
foi en Christ, possédée par la pauvre femme de Sichar, tout aussi pleinement, et par le
méme moyen, que par le chef des Juifs. Il n’y a pas de différence «vu que tous ont
péché » [Rom. 3, 23], Et «il n’y a pas de distinction... car le méme Seigneur de tous est riche
envers tous ceux qui I'invoquent » [Rom. 10, 12]. Quand on considére cette question au point
de vue humain, il n’y a point de différence, parce que tous ont péché, et quand on
I'envisage au point de vue divin, il n’y a pas de différence, parce que Dieu est riche envers
tous. Le docteur en Israél et la femme de Samarie sont placés sur un seul et méme niveau,
et la riche grace de Dieu se répand au moyen du sang de Christ, sur 'un comme sur 'autre,
pour accorder a chacun d’eux la vie éternelle en don gratuit de Dieu.

M.E. 1863 pages 261-275

Or, cette vie éternelle est quelque chose de tout nouveau. Adam, dans Iétat
d’innocence, n’avait pas la vie éternelle. Il avait une ame immortelle ; mais 'immortalité de
I’ame est tout autre chose que la vie éternelle. Le plus faible agneau du troupeau racheté de
Christ est dans une bien meilleure position qu’Adam, aux jours de son innocence. Il a recu
une vie impérissable et éternelle en Christ. Adam ne connaissait rien de pareil au milieu
des fruits excellents et des belles fleurs d’Eden. Ce n’est que lorsque tout fut perdu autour



de lui — lorsqu’il fut lui-méme une ruine au milieu des ruines — qu'un premier et faible
rayon de lumiere tomba sur son ame, avec la premiere promesse faite, non pas a lui, mais
au second Adam, le Seigneur qui est du ciel : « La semence de la femme brisera la téte du
serpent » [Gen. 3, 15]. Par la foi a cette promesse, Adam échappa a lui-méme et a la ruine qui
I’environnait, en cherchant un refuge en Christ, le chef de la nouvelle race, et il appela sa
femme Eve, ou «la mére de tous les vivants » [Gen. 3, 201. Point de vraie vie en dehors de la
semence de la femme.

Remarquons, ensuite, que lorsque les Israélites furent placés sous la loi, ce ne fut
nullement dans le but qu’ils pourraient obtenir la vie éternelle, alors méme qu’ils
l'observassent fidelement. Le langage de la loi était celui-ci : « Lhomme qui aura fait ces
choses vivra par elles » [Gal. 3, 12]. Elle ne parle jamais de vie éternelle. Un Israélite aurait la
vie aussi longtemps qu’il garderait les commandements. Cétait une vie temporaire et
conditionnelle; et, par conséquent, la femme de Sichar n’aurait rien avancé en allant a
Sinai. Ayant transgressé en un point la loi, elle était coupable a ’égard de tous [Jacq. 2, 10] :
en conséquence, elle était sous la malédiction. Elle n’avait nul titre a la vie soit temporaire,
soit éternelle. Nicodéme pouvait s'imaginer qu’il y avait quelque droit; mais le cas de la
femme était aussi désespéré que possible. En tout état de choses, Moise ne pouvait lui
offrir une main secourable.

Mais que signifiait donc ce serpent briilant? A qui était-il destiné? A de pauvres
créatures mordues, précisément parce qu’elles étaient mordues. Leur droit était leur
blessure. Leur droit & quoi ? A regarder le serpent. Et que s’ensuivait-il ? Celui qui regardait
vivait. Oui, «regarder et vivre ». Précieuse vérité. Vérité pour Nicodeme — vérité pour la
Samaritaine — vérité pour tout fils et toute fille ’Adam mordus par le serpent ancien. Il
n’y a ni limite, ni restriction, ni barriere élevée autour de la grace ineffable de Dieu. Le Fils
de 'homme a été élevé, afin que quiconque Le contemple, avec une foi simple, possede ce
qu’Adam, dans l'innocence, ne posséda jamais, et ce que la loi de Moise ne put jamais
proposer, savoir «la vie éternelle ». — Remarquez que cela ne veut pas dire une ame
immortelle, car c’est la ce qu’Adam avait, avant, tout comme apres sa chute — c’est ce que
tous les hommes ont, croyants et incrédules. Mais : « Celui qui croit au Fils de Dieu, a la vie
éternelle » [Jean 3, 36]. C’est ce que dit le Seigneur Jésus Christ, ce qu’ll affirme avec un
double « Amen » : « En vérité, en vérité, je vous dis, que celui qui entend ma parole, et croit
a celui qui m’a envoyé, a la vie éternelle et ne viendra pas en jugement ; mais il est passé de
la mort ala vie » (Jean 5, 24).

Il n’y a pas de milieu : c’est ou «la mort» ou «la vie», quoi que puissent dire les
hommes de la puissance, de la capacité, de la dignité de la nature humaine, de I’éducation
du genre humain, des progres de ’'homme, de son développement et choses semblables. Le
passage important que je viens de citer, décide absolument la question : c’est ou la vie en
Christ, ou la mort hors de Christ. Tous les progres de ’'homme, tant qu’il n’a pas gagné
Christ, sont et doivent étre des progres dans la mort. Peu importe qui est cet homme ou ce
qu’il est, pharisien, scribe ou publicain, savant ou ignorant, pieux ou profane, honnéte ou
immoral, sauvage ou civilisé, s’il n’est pas en Christ, il est dans la mort; mais s’il est en
Christ «il a la vie éternelle » ; et alors tous ses progres consisteront a croitre dans la grace,
a croitre dans la connaissance, a croitre dans la conformité morale et pratique a I'image de
Christ, le second homme, le Seigneur ressuscité, le chef de la nouvelle création.

Lecteur, arrétez-vous ici, nous vous en prions, et méditez sur ce sujet solennel. Il
implique beaucoup plus que plusieurs ne 'imaginent. Cette nouvelle vie en Christ tranche
par la racine toutes les prétentions de 'homme. Elle chasse au loin, comme autant de
haillons inutiles, toute religion d’homme, toutes ses dévotions et sa justice 1égales. Elle lui
fait voir que, tant qu’il ne possede par Christ, il ne possede absolument rien, mais qu’en
ayant Christ, il a tout. Oui, il en est ainsi : rien en lui, tout en Christ. Il peut avoir un soi-
disant bon cceur, comme le chef des Juifs, ou bien avoir un trés mauvais caractére, comme
la femme de Sichar; cela revient au méme. L'un et I'autre sont morts — spirituellement



morts. Il n’y avait pas plus de vie spirituelle en Nicodéme, quand il vint a Jésus de nuit,
qu’il n’y en avait dans la Samaritaine, quand Jésus vint a elle de jour. Sans doute, il y avait
entre eux une grande différence morale et sociale; cela va sans dire. Aucun homme qui a
quelque sentiment n’a besoin qu’on lui dise que la moralité est meilleure que le vice, qu’il
vaut mieux étre sobre qu’ivrogne, mieux étre un honnéte homme qu’un voleur.

Tout cela est clair. Mais il est également clair que I'’honnéteté, la sobriété et la
moralité ne sont pas la vie éternelle; elles ne sont pas davantage le chemin qui y conduit.
Ces dispositions, dans leur vraie et sincére manifestation, seront toujours le fruit — le fruit
nécessaire de la nouvelle vie ; mais elles ne sont ni la nouvelle vie elle-méme, ni le moyen
de son acquisition. — « Celui qui a le Fils a la vie. Celui qui n’a pas le Fils de Dieu n'a pas la
vie » [1 Jean 5, 12]. Voila qui est concluant. Il n’y a pas de milieu entre «a» et «n’a pas». Il
n’y a pas place pour le progres entre ces deux extrémes. L’écrivain et le lecteur de ces lignes
sont, dans ce moment, dans I'une ou dans 'autre de ces deux divisions. Pensée sérieuse!
Nous en sentons profondément la grave importance dans ces jours signalés par les
orgueilleuses prétentions de 'homme, ot 'on emploie, méme le christianisme, comme un
mécanisme pour procurer I'avancement d’'une humanité tombée et corrompue — comme
une partie d’'un systéme d’éducation pour I’amélioration de la race; ou I'on en vient, selon
I'enseignement de quelques-uns de nos modernes docteurs, a regarder le paganisme, le
judaisme et le christianisme comme autant d’influences propres a agir sur ’homme et a
I’élever sur I’échelle morale. Triste déception, erreur pernicieuse pour les ames. Puisse le
Saint Esprit ouvrir les yeux de plusieurs pour le voir et pour les rendre capables de I’éviter !
Puisse 1’évangile du Christ se répandre avec une puissance nouvelle, et arréter la
recrudescence du rationalisme et de I'infidélité dans ces jours sombres et mauvais.

Mais revenons au puits de Sichar, dont nous nous sommes a peine approchés
jusqu’ici : le courant de pensées que nous avons suivi, nous mettra a méme d’apprécier
plus completement les saintes et profondes lecons que nous avons a y recevoir.

Le chrétien trouve un charme tout particulier dans les récits des évangiles, en ce que
c’est le Seigneur Jésus Lui-méme qui y est présenté a l'esprit et au cceur. Ils ne nous
donnent pas des vérités abstraites ou d’arides doctrines; ils nous montrent, avant tout, une
personne, et cette personne n’est rien moins que Dieu manifesté en chair [1 Tim. 3, 16]. Nous
Le voyons conversant avec des pécheurs de tout rang et de tout caractére — riches et
pauvres — religieux et irréligieux, scribes et pharisiens, publicains et femmes de mauvaise
vie. Nous Le contemplons dans la compagnie des plus vils pécheurs, comme ici, au puits de
Sichar, et les traitant avec une parfaite grace. Nous découvrons en Lui une sainteté
quaucun péché ne peut atteindre, et en méme temps une grace qui peut s’abaisser
jusqu’aux plus profonds abimes des besoins du pécheur. En un mot, Dieu est descendu sur
la terre, et nous pouvons Le contempler en la face de Jésus Christ.

N’est-ce pas la un fait bien merveilleux? Dieu s’est révélé Lui-méme. Il peut étre
connu — oui, connu avec toute la certitude que Sa propre révélation de Lui-méme est
capable de procurer. «Les ténebres sen vont et la vraie lumiere luit
maintenant » [1Jean 2,8]. Il n’y a plus lieu désormais a faire entendre cette plainte
lamentable de Job: «Oh! si je savais comment le trouver» (23, 3)! L’évangile nous
conduit au puits de Sichar et nous y fait voir le Créateur de 'univers dans la personne d’'un
étranger couvert de poussiere, las et altéré, qui voudrait étre, pour un peu d’eau, l'obligé
d’'une Samaritaine adultére. Quel fait! Quel insondable mystére! Celui qui est Dieu sur
toutes choses, béni éternellement [Rom. 9, 5], parlant avec des levres d’homme, demande a
boire a une femme adultere!

Ou, nous pouvons bien le demander, ou, dans toute I'étendue de la création,
pourrions-nous trouver quelque chose qui ressemble a ceci? En contemplant la création,



nous pouvons y discerner I’admirable manifestation de la sagesse, de la puissance et de la
bonté; mais nous n’y voyons pas et ne pouvons y voir Dieu, en ressemblance de chair de
péchérRom. 8, 3], sous la forme d’'un homme fatigué, souffrant de la chaleur et de la soif,
assis sur la margelle d’un puits et demandant une goutte d’eau a une pauvre pécheresse. Si
nous passons de cette scéne a celle qui ouvre les pages du Pentateuque, et que nous y
contemplions Dieu, comme Créateur, sortant du domicile éternel de Sa demeure, et
appelant des millions de mondes a I’existence par la parole de Sa bouche, nous ne voyons
ici ni fatigue, ni soif; nous y pouvons suivre les traces du Créateur, alors que, dans cette
majestueuse carriere, Il passe d’'une sphere a lautre de Son ceuvre glorieuse; mais les
gloires qui resplendissent a nos regards, aupres du puits solitaire de Jacob, sont plus
radieuses que tout ce qui est présenté a notre vue dans le premier chapitre du livre de la
Genese. « Que la lumiére soit », voila certes une glorieuse parole; mais celle-ci : « Donne-
moi a boire », la surpasse en gloire. Dans la premiere, nous discernons une majesté qui
nous confond, un éclat qui nous éblouit; mais dans la derniére nous voyons une grace qui
gagne notre confiance, une tendresse qui fond le coeur.

Ou encore, nous le demandons, durant toute I'’économie mosaique, oti pouvons-nous
apercevoir quelque chose d’analogue a ce qui se passe au puits de Sichar? Le législateur
aurait-il pu demander un verre d’eau a une femme adultere ? Impossible. Si la Samaritaine
etit été placée devant la montagne toute en feu, son sort efit été d’étre maudite et lapidée
sans miséricorde. Une telle personne n’avait rien de mieux a attendre « du ministere de la
mort et de la condamnation » [2 Cor. 3, 7, 91. Et cependant, chose étrange, il y a encore des
gens qui nous disent : « Si vous oOtez la loi de l'évangile, vous n’y laissez plus rien qui soit
digne du nom d’évangile » !

Que pensez-vous, lecteurs, d'une telle affirmation? Comment vous apparait-elle
quand vous l'envisagez a la lumiere qui rayonne au puits de Sichar? Quelle singuliere
assertion! Qui eflit jamais cru que, de nos jours ou la Bible est si librement et si largement
distribuée, une semblable assertion efit pu sortir des lévres ou de la plume d’un soi-disant
docteur chrétien? Otez «le ministére de mort et de condamnation » du « ministére de la
vie et de la justice » (2 Cor. 3), et vous ne laisserez rien qui soit digne du nom d’évangile !
Séparez ce qui maudit et doit maudire le pécheur, de ce qui lui procure le pardon, le salut
et la bénédiction, et il ne restera rien qui soit digne du nom d’évangile! Séparez ce qui
«produit la colere » (Rom. 4, 15) de ce qui manifeste la plénitude de 'amour divin dans la
personne et dans '’ceuvre de notre Seigneur Jésus Christ, et il ne restera rien qui soit digne
du nom d’évangile !

Mais ne perdons pas notre temps a nous arréter davantage sur la grossiere ignorance
et I'absurdité d’'une pareille assertion. Nous ferons mieux de revenir aupres du puits de
Sichar et de préter l'oreille au remarquable entretien que nous y entendrons entre Dieu
manifesté en chair et une femme samaritaine au plus bas degré de la dégradation.

Notre Seigneur, « ayant connu que les pharisiens avaient entendu dire : Jésus fait et
baptise plus de disciples que Jean (toutefois Jésus ne baptisait pas lui-méme, mais ses
disciples), il quitta la Judée, et s’en alla encore en Galilée. Et il fallait qu’il traversat la
Samarie. Il vient donc en une ville de la Samarie, nommée Sichar, pres de la terre que
Jacob donna a Joseph, son fils. Et il y avait la un puits de Jacob ; Jésus donc étant lassé du
chemin, se tenait 1a assis sur le puits; c’était environ la sixieme heure. Une femme de la
Samarie vient pour puiser de I'eau. Jésus lui dit : Donne-moi a boire ».

Ici donc nous avons sous les yeux une merveilleuse scéne que ni la création, ni la loi,
ni la providence n’auraient jamais pu nous offrir. Le Seigneur de gloire est descendu dans
ce monde pour éprouver, comme homme, la faiblesse, la fatigue et la soif — pour savoir ce
que c’est que d’avoir besoin d'une coupe d’eau de fontaine. « Jésus étant lassé du chemin,
se tenait assis sur le puits». Ce monde était pour le Christ une terre aride et
altérée(Ps. 63, 11. Le seul rafraichissement qu’ll y trouvait consistait pour Lui dans le
ministére de Sa grace envers de pauvres et misérables pécheurs, tels que la femme qui était



1a devant Lui a la fontaine.

Remarquons bien le contraste que présentent les paroles qu’Il adresse a la femme de
Sichar, avec celles qu’Tl avait adressées au docteur en Israél. — A elle Il ne dit pas : « Il vous
faut étre nés de nouveau », quoique, sans aucun doute, cela fiit vrai pour elle aussi bien que
pour Nicodeme. D’ou vient cela? Nous en avons déja entrevu la raison. Le docteur juif
était, pour ainsi dire, au plus haut degré de 1’échelle de la justice 1égale, de la moralité et de
la religion traditionnelle. La pauvre Samaritaine était au degré le plus bas de la culpabilité
et de la souillure morale. Aussi, comme le Seigneur était descendu pour rencontrer
I’homme dans sa condition la plus misérable — comme Il était venu pour donner la vie aux
morts — pour agir sur ’homme tel qu’il était — il faut qu’ll amene Nicodéme a s’abaisser
jusqu’a ce point en lui disant qu’il doit naitre de nouveau — il faut qu’ll enléve de dessous
ses pieds tout I’échafaudage sur lequel il se tient — il faut qu’Il lui montre que, malgré tout
ce qu’il possédait en fait de religion et de position selon la chair, il doit tout abandonner et
entrer dans le royaume comme un enfant nouveau-né — qu’il n’a rien, absolument rien, qui
puisse étre placé a son crédit dans la nouvelle position dont le Seigneur lui parle. Si la
nouvelle naissance est essentielle, alors le chef d’entre les Juifs n’est en rien meilleur que la
pécheresse samaritaine. Quant a ce qui concernait celle-ci, il était bien évident qu’il lui
manquait quelque chose; elle ne pouvait pas apporter ses péchés dans le royaume, et c’est
pourquoi le Seigneur commence, sur-le-champ, avec elle, par déployer Sa grace. Nicodeme
pouvait se figurer qu’il avait et qu’il était quelque chose devant Dieu. Il était clair et visible
que la Samaritaine n’avait rien. C’est pourquoi le Seigneur dit au premier : « Il vous faut
étre nés de nouveau » ; et a la seconde : « Donne-moi a boire ». Dans 'un de ces mots, nous
discernons, «la vérité»; dans l'autre, «la grace», qui I'une et 'autre sont venues par
Jésus Christ[Jean 1, 17] : «la vérité » pour renverser toutes les prétentions d’un pharisien; la
grace, pour répondre aux profonds besoins d'une Samaritaine adultére.

Mais il est aussi intéressant d’observer que, s’il y a des points de contraste entre
Nicodeme et la Samaritaine, il y a de méme entre eux des points d’analogie. L'un et I'autre
répondent au Christ par un « comment ? ». Dés que la vérité arrive a l'oreille du docteur en
Isra€l, il dit: « Comment se peuvent faire ces choses? » [Jean 3,9]. Quand la grace est
montrée a la femme de Sichar, elle dit : « Comment, toi, qui es Juif, me demandes-tu a
boire, a moi qui suis une femme samaritaine? » [Jean 4, 9]. Hélas! nous sommes tous
remplis de « comment ». La vérité de Dieu, dans toute sa majestueuse autorité, est placée
devant nous, nous laccueillons avec un comment. La grace de Dieu, dans toute sa
charitable douceur, est déployée a nos regards, nous y répondons avec un comment. Ce
peut étre un comment théologique, ou un comment rationaliste, peu importe, c’est
toujours le pauvre coeur qui veut raisonner, au lieu de croire la vérité et de recevoir la grace
de Dieu. La volonté est active et, en conséquence, quoique la conscience puisse étre mal a
laise et le coeur mécontent de lui-méme et de ce qui I’entoure, néanmoins le comment ? de
I'incrédulité sort sous une forme ou sous une autre. Nicodéme dit : « Comment un homme
peut-il naitre quand il est vieux ? » [Jean 3, 4], La Samaritaine dit : « Comment peux-tu me
demander a boire ? ».

Il en est toujours ainsi. Quand la Parole de Dieu nous déclare la totale indignité de
notre nature, le cceur, au lieu de se rendre avec humiliation a la sainte Ecriture, exhale ses
profanes raisonnements. Quand la méme Parole expose la grace illimitée de Dieu, et le
salut gratuit qui est dans le Christ Jésus, le cceur, au lieu de recevoir la grace et de se
réjouir dans le salut, commence a raisonner en demandant comment cela peut étre. Le
coeur humain est fermé a Dieu — fermé a la vérité de Sa Parole, et a 'amour qu’Il nous
montre. Si le diable parle, le coeur lui donne aisément créance. Si '’homme parle, le coeur
accueillera volontiers ses paroles. Mensonges du diable, non-sens de I’'homme
rencontreront un facile acces dans le pauvre coeur humain; mais des l'instant que c’est
Dieu qui parle, que ce soit dans le langage plein d’autorité de la vérité, ou dans les accents
pleins d’attrait de la grace, tout le retour que Dieu trouve dans le coeur humain, c’est un



comment? incrédule, sceptique, rationaliste, infidele. Tout est bon pour le coeur naturel,
excepté la vérité et la grace de Dieu.

Toutefois, dans le cas de la femme de Sichar, notre Seigneur ne se laissa pas
repousser par son comment. Il avait répondu au comment de 'homme d’entre les
pharisiens, et Il voulait aussi répondre au comment de la Samaritaine. Il avait répliqué a
Nicodeme en lui montrant le serpent d’airain, et en lui parlant de I'amour de Dieu signalé
par 'envoi de son Fils; et Il réplique a la Samaritaine en lui parlant, a elle aussi, du « don
de Dieu ». « Jésus répondit et lui dit : Si tu connaissais le don de Dieu, et qui est celui qui te
dit : Donne-moi a boire, tu lui eusses demandé, et il t’eit donné de I'eau vive ».

Or, ce petit mot « don » ouvre devant 'ame un vaste horizon de précieuses vérités. Le
Seigneur ne dit pas : « Si tu connaissais la loi, tu aurais demandé ». En effet, si elle I'avait
connue, elle aurait di se voir perdue et condamnée sous la loi, bien loin d’étre encouragée
a demander quelque chose. Personne n’a jamais obtenu «de I’eau vive » par la loi. « Fais
cela et tu vivras » [Luc 10, 28], tel était le langage de la loi. La loi ne donnait rien a personne,
sauf a 'homme qui l'avait toujours observée et qui pourrait la garder jusqu’a la fin et
parfaitement. Et ou était cet homme ? Assurément la femme de Sichar n’avait pas gardé la
loi. Cela n’était que trop évident. Elle avait bronché au moins en un point, et elle était
coupable a I’égard de tous (Jacq. 2).

«Mais pourquoi, demandera peut-étre quelqu'un, mettre continuellement en
opposition la loi et la grace ? Ne font-elles pas 'une et 'autre partie d'un grand systéme, au
moyen duquel Dieu veut instruire 'homme et le rendre propre a habiter le ciel ? ». Nous
répondons que si nous les mettons en opposition, c’est que le Saint Esprit les y met de
méme a réitérées fois. Que le lecteur médite sur Actes 15, Galates 3 et 4, et 2 Corinthiens 3,
et qu’il nous dise ce quil a trouvé dans ces chapitres. N’est-ce pas le contraste le plus
signalé et le plus frappant qu’il ft possible de présenter? Qui est-ce qui peut lire ces
admirables passages de I'Ecriture inspirée et soutenir que la loi est une partie nécessaire et
intégrante de 1’évangile; et que si vous Otez la loi, vous ne laissez rien qui soit digne de
s’appeler I'évangile ? Que la loi fiit un pédagogue pour les Juifs depuis le moment ou elle
fut donnée jusqu’a ce que Christ vint, I'apotre nous le dit dans son épitre aux Galates. Que
la loi soit bonne si quelqu'un en use légitimement, c’est ce que nous dit le méme apotre
dans sa premiere épitre a Timothée (1, 7-9), en ajoutant que la loi n’a pas du tout été
donnée pour le juste. Que la loi l'ait tué, c’est ce que dit encore Paul dans le septieme
chapitre de 'épitre aux Romains. Que la loi, bien loin d’étre une partie intégrante de
I’évangile, soit intervenue entre la promesse faite a Abraham et son accomplissement dans
la personne d’un Christ mort et ressuscité, c’est ce qu’il nous dit dans le troisieme chapitre
de I’épitre aux Galates. Mais affirmer que la loi est une partie nécessaire de ’évangile, c’est
tout aussi absurde que si 'on disait que la malédiction est une partie nécessaire de la
bénédiction, la colére une partie nécessaire de la faveur, la mort une partie nécessaire de la
vie, la condamnation une partie nécessaire de la justice. Veuille le Seigneur délivrer les
ames de la funeste influence des enseignements de ceux qui, voulant étre docteurs de la loi,
n’entendent ni ce qu’ils disent ni ce sur quoi ils insistent [1 Tim. 1, 7]!

Quel bonheur pour la fille égarée de Jacob que le Seigneur efit pour elle autre chose
que les foudres de la loi! II pouvait lui parler d'un «don», et assurément ce qui est
rigoureusement exigé ne forme pas une partie intégrante ou nécessaire d’'un don. « Le don
de Dieu est la vie éternelle», non par la loi, mais «par Jésus Christ notre
Seigneur » [Rom. 6, 23], La loi n’a jamais méme proposé quelque chose de tel que la vie
éternelle dans les cieux. Elle parlait d'une «vie prolongée sur la terre ». Mais I’évangile
nous offre une vie éternelle des ici-bas, et ensuite une gloire éternelle dans le ciel. Ce sont
donc deux systemes totalement différents, et non pas deux parties du méme systéme. « Si
tu connaissais le don de Dieu », c’est-a-dire Christ lui-méme, «tu lui eusses demandé, et il
t'elit donné de I'eau vive », c’est-a-dire le Saint Esprit. Ainsi donc, si sous la loi, il n’y avait
que réquisitions, défenses et malédictions; sous I’évangile, tout est don, grace et



bénédiction.

Et d’ou venait cette différence? Le législateur était descendu du sommet de la
montagne enflammeée. Il avait mis de coté Ses foudres et s’était revétu de notre humanité.
Ainsi descendu, ainsi revétu, Il s’assied sur le puits de Sichar, fatigué et altéré, et quoiqu’ll
elit pu mettre la main sur tous les trésors de I'univers, Il demande un peu d’eau a une
misérable pécheresse. Quoi! lecteur, pourriez-vous dire en jetant vos regards sur cette
touchante scene que, «si vous séparez la loi de I'évangile, il n’y reste rien qui soit digne du
nom d’évangile » ? Que penseriez-vous d'un homme qui se leéverait pour dire : « Si vous 6tez
le septieme commandement du quatrieme chapitre de I'évangile de Jean, vous n’y laissez
rien qui soit digne du nom d’un évangile » ? Est-ce que les tonnerres du mont Sinai forment
une partie intégrante des gloires morales qui brillent a nos yeux au puits de Jacob ? Qu’il
est a plaindre celui qui peut avoir et nourrir de telles pensées !

M.E. 1863 pages 281-293

En poursuivant nos méditations sur la remarquable scéne qui se passe au puits de
Sichar, ce qui nous frappe c’est I'insistance avec laquelle la femme présente ses questions.
Elle n’a pas plus tot recu une réponse, quelle met en avant une question nouvelle. A son
premier « comment ? » le Seigneur avait répondu en lui parlant du « don de Dieu », et cette
réponse méme devient pour elle le motif d'une autre question. «La femme lui dit :
Seigneur, tu n’as rien pour puiser, et le puits est profond ; d’ou as-tu donc cette eau vive ? ».

Pauvre femme! Combien peu elle connaissait encore Celui auquel elle parlait! — Le
puits pouvait étre profond en effet, mais il y avait quelque chose de plus profond encore,
savoir les profonds besoins de son dme; et quelque chose de plus profond encore que ces
besoins, savoir la grace qui avait fait descendre le Christ des cieux pour répondre a ces
besoins. Mais elle connaissait si peu ce qu’ll était, qu’elle pouvait Lui dire : « Es-tu plus
grand que notre pere Jacob, qui nous a donné le puits; et lui-méme en a bu, et ses fils, et
son bétail ? ». Elle ne savait pas qu’elle s’adressait au Dieu de Jacob — a Celui qui avait
formé Jacob et qui lui avait donné tout ce qu’il avait pu posséder. Elle ignorait tout cela.
Ses yeux étaient encore fermés, et c’est 1a la clef de ses singulieéres questions.

Il en est toujours de méme. Partout ou vous voyez des gens soulevant des questions,
vous pouvez étre parfaitement siir que leurs yeux ne sont pas encore ouverts. Le
rationaliste, le sceptique, I'incrédule sont des aveugles — et c’est cela méme qui les fait
poser des questions, soulever des difficultés, se former des doutes. Ils peuvent étre forts
instruits, néanmoins on est stupéfait d’entendre parfois quelles absurdes questions ils
peuvent avancer. Un enfant, en connaissance spirituelle, aurait bien sujet de sourire aux
difficultés présentées par d’érudits incrédules aux cheveux gris.

Cependant, dans le cas de la Samaritaine, les questions n’étaient pas tant I'effet d'une
audacieuse incrédulité, que de I'aveuglement et de l'ignorance naturels; aussi le Seigneur
I’écoute avec patience. En certaines occasions, Il savait comment faire taire et congédier un
questionneur indiscret ou curieux; mais il était d’autres occasions ou Il pouvait, plein de
miséricordieuse condescendance et avec une patience parfaite, écouter le pauvre et
ignorant interrogateur, dans le but de répondre a ses questions, de résoudre ses doutes et
de dissiper ses craintes.

Il en était ainsi au puits de Sichar. Le Sauveur avait résolu de se faire connaitre a cette
malheureuse et coupable femme; en conséquence, Il la supporte et la suit dans toutes ses
interrogations ; Il résout, I'une apres I'autre, ses difficultés, et ne la laisse pas avant d’avoir
parfaitement convaincu et satisfait son ame en se révélant a elle. Elle pensait que le puits
était profond, et demandait avec étonnement si Celui qui lui parlait était plus grand que
son pere Jacob. Elle ne pouvait pas concevoir comment Il pourrait se procurer cette eau
dont Il parlait. « Jésus répondit et lui dit : Quiconque boit de cette eau-ci, aura de nouveau
soif ». Quelque profond que fiit le puits, il contenait bien peu d’eau, en comparaison de la



soif qu’il devait apaiser. Les puits les plus profonds et les plus remplis de la terre peuvent
étre sondés et épuisés, et apres tout 'ame demeure altérée. L'inscription, gravée par la
main de Jésus sur la fontaine de Sichar, peut étre écrite sur toutes les fontaines de ce
pauvre et périssable monde : « Quiconque boit de cette eau-ci, aura de nouveau soif ».
L’homme riche, de Luc 16, n’avait que trop bu dans les sources de ce monde ; mais il avait
de nouveau soif. Oh! oui, étant en enfer, et élevant ses yeux, comme il était dans les
tourments, il implorait, mais implorait en vain, une seule goutte d’eau pour rafraichir sa
langue desséchée. Il n’y a pas une seule goutte d’eau dans I’enfer. Sérieuse pensée! sérieuse
pour tous, mais des plus effrayantes pour tous ceux qui poursuivent la luxure, le plaisir et
les grandeurs, qui emploient leur temps a courir d’'une fontaine a 'autre dans ce monde,
sans songer a une éternité de soif ardente dans le lac de feu. Que Dieu, par Son Esprit,
veuille arréter ceux qui sont tels et les amener a Jésus Christ, qui donne cette eau vive de
laquelle celui qui boit n’aura plus jamais soif!

Qu’elle est consolante cette parole : « Celui qui boira de ’eau que je lui donnerai, moi,
n’aura plus soif, a jamais; mais 'eau que je lui donnerai sera en [lui une fontaine d’eau
jaillissante jusque dans la vie éternelle ». Voila ce qui satisfait et apaise les besoins d’'une
ame : elle possede au-dedans d’elle une fontaine d’eau vive, toujours fraiche, toujours
courante, toujours jaillissant en haut vers sa source originelle; car les eaux cherchent
toujours leur niveau. Notre Seigneur veut parler ici du Saint Esprit qui habite dans tout
vrai croyant, et qui est le puissant moyen de communion avec le Pére et avec Son Fils Jésus
Christ. En Jean 3, 5, il est question du Saint Esprit considéré quant a Son ceuvre de
vivification. Au chapitre 4, 14, Il est présenté comme la puissance de communion, et au
chapitre 7, 38, comme la puissance du ministere. C’est par le Saint Esprit que 'ame est
régénérée ; par Lui que nous sommes rendus capables d’avoir communion avec Dieu et d’y
demeurer, et par Lui que nous devenons des canaux de bénédiction pour d’autres. Tout
cela provient du Saint Esprit qui nous unit, par un lien éternel, a Christ, le chef de la
nouvelle création, en qui et par qui nous jouissons de toutes les bénédictions et de tous les
privileges, dont il a plu au Pere de nous enrichir.

Mais remarquez comme tout cela ressort de notre récit: «La femme lui dit:
Seigneur, donne-moi de cette eau, afin que je n’aie pas soif, et que je ne vienne pas ici pour
puiser ». Elle est encore dans les ténebres. Son coeur ne semble pas encore avoir été atteint.
Ses yeux sont fermés, son intelligence est obscurcie. Le Sauveur des pécheurs était devant
elle, mais elle ne Le connaissait pas. Il lui faisait entendre des paroles de grace, mais elles
ne les comprenait pas. Il lui avait demandé a boire, elle Lui répondait par un
« Comment ? ». Il lui avait parlé du don de Dieu, elle répliquait par un « d’ou? ». Il lui avait
fait entrevoir une source éternelle, elle n'y voit que I'avantage de s’épargner la peine de
venir puiser ’eau du puits. Que reste-t-il a faire a son égard ? Uniquement et précisément
ceci : «Va, appelle ton mari, et viens ici ».

C’est 13, en effet, la grande affaire, qui va donner un tout autre tour aux pensées de
cette malheureuse femme. Notre Seigneur est forcé, pour ainsi parler, de prendre une
fleche de Son carquois et de la lancer directement a la conscience de la Samaritaine. Elle
avait dit : « Donne-moi de cette eau», Jésus lui répond : «Va, appelle ton mari», ce qui
revient a ceci : « Si tu désires de cette eau dont je t’ai parlé, tu ne peux 'obtenir que comme
une pauvre pécheresse au cceur brisé par le sentiment de ton indignité ». Chose vraiment
merveilleuse ! Qui pourrait sonder toute la profondeur de ces deux mots dans la bouche du
Christ : «Va» et «viens»? Elle devait non seulement aller et appeler son mari, mais
encore revenir a Christ telle qu’elle était moralement. Cétait la pour elle le moyen
d’obtenir de I'eau vive. « Va, appelle ton mari». Ces paroles font rayonner la vérité sur la
conscience de la femme, dans le but de manifester son véritable état moral ; mais celles-ci :
«Viens ici » sont 'expression de la grace qui pouvait inviter une aussi misérable créature a
venir a Lui, absolument telle qu’elle était, pour recevoir ’eau vive, comme un don gratuit
de sa main.



Tout lecteur tant soit peu attentif peut apercevoir quel puissant effet fut produit en
cette femme par 'entrée du dard aigu de la conviction dans sa conscience. Maintenant
pour la premiere fois, elle dit : «Seigneur, je vois ». C’était déja beaucoup pour elle; ses
yeux commencaient a s’ouvrir : elle voit quelque chose. Elle comprend qu’elle est en
présence d’'un personnage mystérieux qu’elle prend pour un prophete. C’est a travers sa
conscience que les premiers rayons de la lumiere divine pénetrent comme de force dans
tout son étre moral. Elle découvre que Celui qui lui avait demandé a boire connaissait tout
ce qui la concerne, et que néanmoins Il lui avait adressé Sa demande, Il s’était entretenu
avec elle, Il ne 'avait point méprisée. C’était bien 1a un moment décisif dans I'histoire de sa
vie spirituelle.

Lecteur, avez-vous jamais connu par expérience un pareil moment ? Votre conscience
s’est-elle réellement une fois trouvée en présence de cette lumiere qui manifeste tout?
Vous étes-vous jamais considéré vous-méme comme un pauvre pécheur, perdu, coupable,
sans Christ, méritant I’enfer ? Est-ce que la fleche est entrée dans votre conscience ? Christ
a, dans Son carquois, des fleches de divers genres. Il avait une fleche pour un homme
d’entre les pharisiens; Il avait une fleche pour la femme de Sichar. C’étaient des fleches
différentes, mais elles faisaient chacune son ceuvre. « Celui qui pratique la vérité, vient a la
lumiere » [Jean 3, 21], telle était la fleche pour le pharisien. « Va, appelle ton mari », telle était
la fleche pour la femme de Sichar. Elles sont, sans aucun doute, entierement différentes,
mais chacune a son ceuvre a faire. Il faut que la conscience soit atteinte. Il faut que la
question de péché et de justice soit résolue en la présence de Dieu. Eh bien, lecteur, votre
conscience a-t-elle été atteinte? Cette grande et toute importante question a-t-elle été
réglée entre votre ame et Dieu? S’il en est ainsi, vous serez a méme de comprendre le reste
de cet attrayant récit.

Arrivés a ce point de notre sujet, nous pouvons remarquer qu’il y a trois choses a
considérer dans I'histoire de la Samaritaine : un pécheur manifesté, un Sauveur révélé, un
saint dévoué. Ces mots : « Va, appelle ton mari » manifestent la pécheresse. Mais n’avons-
nous pas souvent observé que, lorsque la conscience d’'un pécheur est travaillée au sujet de
ses péchés et des droits de Dieu, il est fort porté a se laisser préoccuper par des questions
relatives au mode et aux lieux de culte ? N’en a-t-il pas été ainsi de la plupart d’entre nous ?
Il y en a peu qui aient parcouru les premiers degrés de ce que I'on appelle la vie religieuse
sans que leur ceeur ait été plus ou moins troublé par les prétentions rivales d’églises ou de
dénominations diverses. Ou dois-je rendre culte a Dieu? A quelle dénomination dois-je me
joindre? A quelle église m’agréger? Quelle est la plus conforme a I’Ecriture ? Voila tout
autant de questions que plusieurs d’entre nous ont cru devoir examiner sérieusement, et
cela méme parfois longtemps avant que nos ames eussent trouvé le repos dans la foi en un
Sauveur révélé : précisément comme la pauvre femme de Sichar. Elle n’a pas plus tot
donné essor a ce mot : «Je vois », qu’elle se met a discourir sur les lieux de culte : « Nos
peres ont adoré sur cette montagne-ci, et vous dites qu’a Jérusalem est le lieu ou il faut
adorer ». Les uns adorent ici, d’autres adorent la : ou donc devons-nous adorer ?

Or, sans vouloir le moins du monde contester l'intérét que présentent de telles
questions, nous n’en affirmons pas moins tres positivement que ce ne sont pas des
questions sur lesquelles doive s’arréter un pécheur reconnu comme tel ou convaincu. Pour
un tel homme, la grande affaire, celle qui absorbe toutes les autres, c’est de se mettre, c’est
de se trouver en la présence d'un Sauveur révélé. Oui, nous le répétons, et cela de la
maniére la plus solennelle, ce dont un pécheur reconnu a besoin, c’est non pas d’'un lieu de
culte, d’'une secte, d’'une église ou d’'une dénomination, mais d’'un Sauveur révélé. Que cette
pensée soit soigneusement pesée, bien comprise et soigneusement gardée dans 'ame : Un
pécheur convaincu ne peut jamais devenir un saint dévoué, avant d’avoir trouvé avec
bonheur sa place aux pieds d’'un Sauveur révélé.

Qu’on nous permette d’insister sur la sérieuse importance du point qui nous occupe.
On a fait souvent beaucoup de mal aux ames, on a compromis les vrais intéréts du



christianisme pratique, en occupant ces ames d’églises et de dénominations, au lieu de les
entretenir d'un Dieu Sauveur. Celui qui se joint a une église avant d’avoir trouvé Christ,
s’expose au grand danger de faire d'une église une marche ou un échelon pour arriver a
Christ; or il n’est que trop fréquent de voir que ces échelons pour arriver a Christ, se
trouvent ensuite étre des échelons pour éloigner de Christ. Nous n’avons pas besoin
d’échelons pour aller a Christ. Il s’est assez approché de nous pour rendre inutile un
semblable moyen. La Samaritaine adultére n’exigeait rien de pareil : Christ était a coté
d’elle quoiqu’elle ne Le conniit pas, et Il travaillait patiemment a la déloger de toutes les
cachettes dans lesquelles elle s’abritait, afin qu’elle pit se voir elle-méme comme une
grande pécheresse, et le voir Lui, Jésus Christ, comme un grand Sauveur, apportant du ciel
une grace parfaite pour la sauver, non seulement de la culpabilité et des conséquences de
son péché, mais aussi de la pratique et de la puissance de ce péché. Que pouvait faire pour
elle cette montagne ou Jérusalem? N’était-il pas évident qu’une question préalable et
supérieure appelait sa sérieuse attention, savoir ce qu’elle avait a faire avec ses péchés —
comment elle pouvait étre sauvée? Pouvait-elle aller, appeler son mari, et se rendre a la
montagne de Samarie ou au temple de Jérusalem ? Quel soulagement ces lieux pouvaient-
ils apporter a son coeur angoissé ou a sa conscience chargée? Pouvait-elle 1a trouver le
salut ? Pouvait-elle la adorer le Péere en esprit et en vérité ? N’était-il pas clair qu’elle avait
besoin du salut, avant de pouvoir adorer en quelque lieu que ce ftt ?

Une réponse complete et fidele est donnée a toutes ces questions dans ces paroles :
«Jésus lui dit : Femme crois-moi : L’heure vient que vous n’adorerez le Pere, ni sur cette
montagne, ni a Jérusalem. Vous adorez, vous ne savez quoi, nous adorons ce que nous
connaissons; car le salut vient des Juifs. Mais I’heure vient, et elle est maintenant, que les
vrais adorateurs adoreront le Pére en esprit et en vérité; car aussi le Pére en cherche de tels
qui l'adorent. Dieu est Esprit, et il faut que ceux qui I'adorent, ’'adorent en esprit et en
VEérité ».

Ainsi donc le Seigneur montrait clairement a la femme, non seulement qu’elle était
une pécheresse, mais encore qu’il ne lui servait de rien de porter son esprit sur des
questions relatives a des lieux de culte. Elle avait besoin du salut, et ce salut elle ne pouvait
le trouver que dans la connaissance de Dieu révélé comme Pere, en la face de Jésus Christ.
Tel était le fondement de tout culte véritable et spirituel ; pour pouvoir adorer le Pére, il
faut que nous Le connaissions, et Le connaitre, c’est le salut et la vie éternelle.

Lecteur chrétien, puissions-nous remporter du puits de Sichar une sainte et fort utile
lecon, quant au vrai mode de s’y prendre avec les ames dans I'anxiété. Quand nous en
rencontrons quelqu’'une, ne 'occupons pas de questions de sectes et de partis, d’églises et
de dénominations, de symboles et de confessions. Il est vraiment cruel d’en agir ainsi. Ces
ames ont besoin du salut — elles ont besoin de connaitre Dieu — elles ont besoin de Christ.
Cherchons a renfermer leur attention sur cette seule chose, engageons-les a ne pas du tout
s’en distraire jusqu’a ce qu’elles aient trouvé Christ. Les questions d’église ont leur place,
leur importance et leur intérét; mais il est évident qu’elles ne concernent pas les ames qui
sont dans l'anxiété au sujet de leurs péchés. Des milliers, nous le craignons, ont été
empéchés de creuser profond et de fonder toutes leurs espérances sur le roc, parce qu’'on
les a imprudemment occupées de questions ecclésiastiques, au moment ou leurs yeux
venaient de s’ouvrir pour voir, et avant qu’elles pussent dire : «Jésus m’a aimé ». Nous
sommes tous si portés a grossir les rangs de notre parti, que cela nous expose au danger de
penser davantage a engager des gens a se joindre a nous, que de les conduire simplement
et directement a Christ. Il faut que ce mal soit jugé. Pour cela, méditons sur 'exemple que
nous donne le Maitre, dans Sa maniere d’agir avec la femme de Sichar, et ne nous laissons
jamais aller a détourner des dmes précieuses du fondement, de l'objet et de I'esprit du
culte, par des discussions inopportunes sur les divers lieux de culte.

Remarquez I'’heureux résultat de cette sage et prudente conduite du Seigneur. La
femme se trouve maintenant comme enfermée dans une seule chose. Maintenant elle est



préte a recevoir un Sauveur révélé; elle Lui dit : «Je sais que le Messie, qui est appelé le
Christ, vient ; quand celui-la sera venu, il nous fera connaitre toutes choses ». Elle en a fini,
ce semble, avec ses difficultés et ses questions. Elle avait demandé « Comment? » et Il lui
avait répondu. Elle avait demandé « D'ot1?» et Il lui avait répondu. Elle avait demandé
«Ou?» et Il lui avait répondu. Maintenant que lui reste-t-il a désirer? J’ai besoin du
Christ, dit-elle. Il lui répond : Tu I'as. — « C’est moi qui te parle ». C’est assez. Tout est fini
maintenant qu’elle a trouvé son tout en Christ. Ce n’est plus une montagne ni un temple,
Samarie ni Jérusalem qu’il lui faut. Elle a trouvé Jésus le Messie — un Sauveur-Dieu. Une
pécheresse convaincue et un Sauveur révélé se sont rencontrés, face a face, et tout est mis
en regle, une fois et pour toujours. Elle a découvert le fait merveilleux que Celui qui lui
avait demandé un peu d’eau connaissait tout ce qui la concernait — qu’ll pouvait lui dire
tout ce qu’elle avait fait, et que néanmoins Il lui parlait du salut. Que lui fallait-il de plus?
Rien. «La femme donc laissa sa cruche et s’en alla a la ville, et dit aux hommes : Venez,
voyez un homme qui m’a dit tout ce que j’ai fait, celui-ci n’est-il point le Christ? ».

Ici, nous trouvons une sainte dévouée. L'ceuvre était parfaite. Comment pouvait-il en
étre autrement, puisque c’était la main du Maitre qui I'avait opérée ? Il avait mis a I’épreuve
la conscience de la Samaritaine jusqu’a ses plus intimes profondeurs — Il 'avait manifestée
a ses propres yeux telle qu’elle était — Il 'avait poursuivie et chassée de toutes ses retraites
et de ses faux refuges — Il lui avait montré I'inutile déception de s’occuper de lieux de culte
— Il lui avait fait sentir que rien, si ce n’est Christ Lui-méme, ne pouvait répondre a ses
besoins — enfin, Il s’était révélé a elle, Il avait pris pleine possession de son ame, et lui
avait fait ressentir, par une expérience bénie, toute la puissance de déplacement qu'une
nouvelle affection possede. Elle avait quitté Sichar le matin, comme une misérable femme,
comme une adultere dégradée, et elle y rentrait comme une rachetée heureuse et sainte,
comme une servante dévouée du Christ. Elle laisse la cruche derriere elle et retourne a la
scene de ses crimes et de son avilissement, pour en faire la scene de son témoignage
éclatant et décidé pour Christ : « Venez, voyez un homme qui m’a dit tout ce que j’ai fait ».
Précieux témoignage ! Précieuse invitation!

Lecteurs chrétiens, que ce soit aussi la notre affaire désormais. Puissions-nous aussi
avoir pour principal objet, d’inviter les pécheurs d’aller a Jésus. Avec quel empressement la
femme l'entreprend! Elle n’a pas plus tot trouvé Christ pour elle-méme qu’elle entre
activement dans cette ceuvre bénie de conduire les autres aux pieds du Sauveur. Allons et
faisons de méme. Cherchons, par parole et par ceuvre — « de toute maniere », comme le dit
l’apotre (1 Cor. 9, 22), a rassembler des dmes, en aussi grand nombre que possible, autour
du Fils de Dieu. Plusieurs d’entre nous, sans doute, ont a se juger pour la tiédeur qu’ils
mettent a cette ceuvre excellente. Nous voyons des multitudes se précipitant sur la grande
route large et spacieuse qui descend a I’éternelle perdition, et cependant combien peu nous
sommes émus a cette vue! Comme nous sommes laches et lents a faire retentir a leurs
oreilles, ce mot évangélique si vrai et si approprié a leur état : «Venez»! Oh! si nous
avions plus de zele, plus d’énergie, plus de ferveur! Que le Seigneur nous accorde un si
profond sentiment de la valeur des ames immortelles, du prix infini de Christ, et des
réalités solennelles et redoutables de I’éternité, qu’ll nous pousse a agir avec plus
d’instances et plus de fidélité sur les ames de nos semblables !



