
La résurrection

(1 Cor. 15) 

M.E. 1863 pages 1-20

Il est étrange qu’étant tous obligés de nous familiariser avec la mort, et qu’éprouvant
pour elle une horreur instinctive, tout en sentant que nous ne pouvons lui échapper, il est
étrange, dis-je, que nos cœurs ne soient pas plus impressionnés, et nos sentiments et nos
pensées modifiés davantage par l’admirable révélation de Dieu, qui nous présente le seul
remède  possible  contre  la  mort,  et  seule  jette  un  rayon  de  lumière  sur  les  lourdes  et
obscures  ténèbres  du  sépulcre.  Rien  n’est  plus  solennel  que  la  mort ;  elle  est  appelée 
justement : « le roi des épouvantements »     [Job 18, 14], et ce n’est pas en en bannissant l’idée
de nos esprits, ni en l’envisageant avec légèreté, que nous triompherons de ses terreurs. 

Si les chrétiens se pénétraient plus profondément de ce qu’est la mort : — qui est la
fin et la destruction de toute relation et de toute espérance terrestres ; qui en un moment 
arrête toute pensée d’homme ; qui brise chaque lien d’affection par lequel notre cœur était 
uni à ceux que nous aimions ; qui nous sépare de tout ce à quoi nous avons pris intérêt 
depuis que commença notre vie ; qui nous éloigne de tout ce qui dans ce monde nous a fait 
éprouver une joie ou une douleur, pour ne rien dire des circonstances qui accompagnent si
souvent  cette  heure de dissolution ;  — les  chrétiens  alors seraient  poussés davantage à 
s’occuper de la résurrection, cette vérité et cette victoire de Christ, en qui seule est leur
ressource et le remède contre la mort. La résurrection ne serait plus une chose vague et
sans portée, une doctrine parmi d’autres doctrines, et rien de plus — mais elle serait la
puissance vivifiante qui seule soutient le cœur là où tout s’écroule, et on rendrait grâces à
Dieu de ce qu’Il a donné la plus brillante lumière de la révélation, là où la nature est le plus
en défaut,  et  de ce qu’Il  fait  luire un reflet  de Sa gloire magnifique sur l’heure la  plus
sombre de l’humanité. 

Il est important de remarquer comment Paul, dans le développement merveilleux du
sujet de ce chapitre, lie tout ce qui lui est révélé quant à la certitude, l’ordre et la puissance
de la résurrection, à l’évangile qu’il prêche, et avec quelle simplicité il expose les principes
de  cet  évangile,  dans  lequel  seul  l’homme  trouve  sa  délivrance  du  péché,  et  tous  les
heureux fruits de cette délivrance. Il résume cet évangile de la manière la plus succincte,
disant que « Christ est mort pour nos péchés, selon les Écritures, et qu’il a été enseveli, et 
qu’il est ressuscité le troisième jour, selon les Écritures » (v. 3, 4). C’est là, selon lui, le sujet 
du témoignage commun rendu par lui-même et par les autres disciples et témoins de la
résurrection de Christ. « Soit donc moi, soit eux, nous prêchons   ainsi » (v. 11). La mort de 
Christ nous est présentée comme le résultat des conseils de Dieu et le fruit de Sa grâce
infinie, selon le témoignage de miséricorde donné depuis le temps où le péché entra dans le
monde,  jusqu’au  moment  où  la  coulpe  en  fut  portée  et  effacée,  non  par  le  sang  des
sacrifices  typiques  qui  avaient  été  ordonnés  de  Dieu,  mais  par  la  mort  de  Christ,  qui
« maintenant en la consommation des siècles, a été manifesté une fois pour l’abolition du 
péché, par le sacrifice de lui-même » (Héb. 9, 26). « Il est mort     pour nos péchés, selon les
Écritures »   [v. 3]. 

La cause et le but de la mort de Christ nous sont ainsi présentés, car ce n’est pas en un
Christ vivant que se trouve l’évangile pour des hommes voués à la mort. Il est vrai que
Christ  a  vécu  avant  de  mourir,  cependant,  quelque  simple  que  puisse  paraître  la
distinction,  et  quelque  vrai  qu’il  soit  que  Christ  soit  l’objet  de  la  prédication  et  du
témoignage, il n’en est pas moins vrai qu’il n’y a d’évangile pour les pécheurs que dans Sa



mort.  L’homme,  dans  la  mort,  est  réduit  à  l’impuissance  inhérente  à  sa  condition  de
pécheur, et en la subissant, il est forcé de rendre témoignage, quoique contre son gré, au
jugement solennel de Dieu contre le péché. On peut chercher à s’abuser soi-même au sujet
de la mort, en se persuadant qu’elle arrive selon l’ordre de la nature, ou comme « une dette 
que l’on paie à la nature », ou bien comme « le repos dans le sein de la terre » ; — mais il n’y       
a dans la mort ni « ordre de la nature », ni rien autre que le juste jugement de Dieu — Son   
jugement irrévocable pour quiconque n’a pas la foi en la mort de Christ. « Il est   réservé aux
hommes de mourir une fois, et après cela d’être jugés » (Héb. 9, 27).  

Il est important de remarquer, car beaucoup de chrétiens sont induits en erreur par
là, combien on s’arrête et on s’en tient à la vie de Christ, non pas que l’on ne parle pas de la
mort du Seigneur comme d’un fait historique, mais d’une part, on présente Christ comme
le  restaurateur  de  l’humanité  dans  son  état  naturel,  Celui  qui  la  remet  ainsi  en
communication  avec  Dieu ;  d’autre  part,  on  veut  que  la  puissance  et  la  grâce  qui 
demeuraient  en  Christ  comme  homme,  soient  perpétuées  maintenant  par  le  moyen
d’ordonnances  et  d’une  sacrificature.  Mais  le  Seigneur  Lui-même  nous  apprend  que,
quelles que fussent l’excellence, la perfection et la plénitude qui demeuraient en Lui vivant
sur la terre, perfection et plénitude auxquelles le cœur renouvelé s’attache avec délices,
l’homme né d’Adam en était séparé, et ne pouvait y avoir part que par Sa mort : « À moins 
que le grain de froment ne tombe en terre et ne meure, il demeure seul ; mais s’il meurt, il 
porte beaucoup de fruit » (Jean 12, 24). Ce n’est que par la mort, que Christ Lui-même 
devient une source de vie et de bénédiction pour d’autres.  Vivant,  Il  est  seul dans Son
excellence et Sa perfection infinies ; mais par Sa mort, cette excellence et cette perfection 
deviennent la part de ceux qui croient en Lui dans Sa mort expiatoire. C’est là ce qui donne
tant d’importance à la mort de Christ, et rend si significative la déclaration de l’apôtre que
« Christ est   mort pour nos péchés, selon les Écritures » (v. 3).  

Mais l’évangile annonce de plus que Christ « a été enseveli et qu’il est ressuscité le 
troisième jour selon les Écritures » (v. 4). La doctrine de la mort et de la résurrection de 
Christ, c’est « qu’il a été livré pour nos offenses, et a été ressuscité pour notre justification »   
(Rom. 4, 25). La certitude de la mort de Christ, de Sa sépulture et de Sa résurrection est ici
le fondement sur lequel repose tout le christianisme. Christ n’est pas seulement ressuscité
d’entre les morts, mais du tombeau. La mort et le tombeau sont vaincus par la résurrection
de Christ, c’est pourquoi nous lisons à la fin du chapitre : « Ô mort ! où est ton aiguillon ? Ô     
sépulcre ! où est ta victoire ? » (v. 55).      

Paul rappelle ainsi aux Corinthiens quel est l’évangile qu’il prêche et qu’ils ont reçu, et
par lequel ils sont sauvés, à moins — et il ne veut pas même un moment s’arrêter à cette
pensée  —  que  tout  n’ait  été  en  vain.  Il  leur  avait  déclaré  ce  qu’il  avait  reçu  par  une
révélation directe du Seigneur, car c’était là le caractère particulier du témoignage de Paul.
Il  n’avait  pas connu Christ,  lorsque Celui-ci  était  sur  la  terre  et  que les  autres  apôtres
avaient été appelés ; la résurrection de Christ, aussi bien que Sa mort, avaient été comme 
non avenues pour lui, jusqu’à ce que, sur le chemin de Damas, il en eût été convaincu par
l’apparition  du  Seigneur  Lui-même.  Ce  fut  cet  événement  qui  le  rendit  propre,  d’une
manière spéciale, à se joindre à la troupe des témoins qu’il énumère dans ce chapitre, pour
rendre témoignage avec eux à ces vérités fondamentales qui seules ont rendu possible le
salut, et qui forment la base sur laquelle le christianisme tout entier est édifié : — « et après 
tous, il a été vu de moi aussi, comme d’un avorton » (v. 8).  

La mention qu’il fait de cette apparition de Christ, reporte la pensée de Paul vers l’état
dans lequel  il  se trouvait  lorsque le  Seigneur s’était  ainsi  présenté à lui.  Il  se souvient
d’avoir persécuté l’assemblée de Dieu, et son cœur humilié est tout pénétré du sentiment
de cette grâce qui l’a sauvé et qui a fait de lui un apôtre et un témoin pour ce Christ, dont il
a si follement tenté de détruire le nom. Il attribue à cette grâce qui lui a été faite toute
l’énergie  de  son  service ;  et  ses  travaux,  si  nombreux,  il  les  désavoue comme    siens,  et
déclare qu’ils ne sont dus qu’à la seule grâce de Dieu qui était avec lui (v. 5-10). 



Ensuite  il  établit,  comme  fondement  de  son  argumentation,  que  Christ  avait  été
prêché, qu’Il « était ressuscité d’entre les morts », et il demande comment il se faisait que   
quelques-uns d’entre les Corinthiens dissent « qu’il n’y a pas de résurrection des morts » (v.   
12) ? Car, si une fois on admettait qu’il n’y a pas de résurrection des morts, il est évident 
que Christ, qui était mort et enterré, ne pouvait pas être ressuscité. Et s’il en était ainsi,
toutes les conséquences qui découlaient de ce fait, suivaient immédiatement, en sorte que
la  prédication  de l’apôtre  était  vaine,  et  leur  foi  était  vaine  aussi ;  et  ceux  qui  avaient 
annoncé un Christ mort et ressuscité devenaient de faux témoins de la part de Dieu, parce
qu’ils assuraient que Dieu avait ressuscité Christ, ce qui n’était pas vrai,  si les morts ne
ressuscitent pas. Mais, si Christ n’était pas ressuscité, leur foi était vaine, ils étaient encore
dans leurs péchés. Si la résurrection de Christ n’était  pas, tout était perdu. La mort de
Christ n’était plus l’expiation pour le péché, et par conséquent ceux qui s’étaient endormis
en Christ étaient péris ; et les apôtres étaient de tous les hommes les plus à plaindre, pour 
s’être confiés implicitement en ce qui n’était qu’une fable, et avoir enduré pour ce motif, de
la part du monde, tant de souffrances et de misères. 

Les  Corinthiens  n’avaient  sans  doute  aucune  idée  que  leur  refus  d’accepter  la
résurrection entraînât avec lui de pareilles conséquences, car ils  n’avaient certainement
pas l’intention de renoncer formellement au christianisme ; mais l’apôtre, par l’Esprit de 
Dieu, nous montre que si cette portion de la vérité chrétienne est sacrifiée, le christianisme
dans son essence même n’existe plus, et l’homme est laissé dans l’abîme du péché et du
désespoir, malgré tout ce que l’évangile peut lui avoir promis. Dans la pensée de l’apôtre, la
résurrection est liée en même temps au fondement de sa foi et à son espérance finale au-
delà de la tombe ; sans elle, il ne peut se tenir dans la présence de Dieu, et tout espoir est 
perdu pour lui. 

Ayant  montré  ainsi  aux  Corinthiens  quel  était  le  témoignage  qui  leur  avait  été
apporté ; leur ayant fait comprendre que la dénégation de la résurrection des corps  1, quoi
qu’ils pussent en penser, renversait le christianisme tout entier ; et ayant établi, comme fait 
incontestable, que « Christ est ressuscité d’entre les morts, prémices de ceux qui dorment »   
(v. 20), l’apôtre a ouvert la voie à de nouveaux enseignements. 

Cependant depuis le verset 20 jusqu’au verset 29, la révélation ne va pas au-delà de la
résurrection de Christ et de la position de puissance à laquelle, dans les conseils de Dieu, Il
est  parvenu par  la  résurrection.  Car  Christ  est  envisagé  ici  comme homme,  et  comme
« ressuscité  d’entre  les  morts    par  la  gloire  du  Père »  (Rom.  6,  4).  Christ,  dans  Sa 
résurrection,  est  présenté  d’abord  comme  « la  gerbe  des  prémices  tournoyée  devant 
l’Éternel » (Lév. 23, 11) ou comme « les prémices de ceux qui dorment », en liaison avec le     
rassemblement de cette moisson qui aura lieu à la venue du Seigneur. La résurrection de
Christ est le gage et la puissance de la résurrection des morts de ceux qui sont à Lui, ainsi
que nous l’apprend le verset 23, où l’ordre dans lequel la résurrection s’accomplira nous est
décrit : « Christ les prémices, puis ceux qui sont de Christ à sa venue ». Nous apprenons   
ensuite  que,  de  même que  la  mort  entra  dans  le  monde  par  l’homme,  c’est  aussi  par
l’homme que la résurrection des morts, cet unique remède contre la mort, est introduite ; 
et ceci est démontré par le contraste qu’il y a entre Adam et Christ : la mort vint par l’un, la
vie qui sort de la mort nous est donnée par l’autre. La mort est la conséquence de notre
relation avec Adam ; c’est le jugement de la nature ; la vie est le fruit de notre relation avec   
Christ : c’est le triomphe de la foi. 

L’universalité de l’expression : « Comme dans l’Adam   tous meurent, de même aussi

1 Il ne paraît pas que les Corinthiens niassent l’immortalité de l’âme, ou une vie de l’esprit
dans un autre monde après celui-ci, mais ils disaient qu’il  n’y avait pas de  résurrection du
corps après la  mort.  C’est contre cette idée-ci  que sont dirigés tous les arguments de ce
chapitre, qui vient nous prouver ainsi l’importance de la doctrine qui est en question, et nous
montrer la place que la résurrection de Christ et la résurrection d’entre les morts de ceux qui
sont à Lui, doivent occuper dans notre cœur.



dans  le  Christ  tous seront  vivifiés »  (v.  22),  est  limitée  par  la  relation  avec  les  chefs 
respectifs de la mort et de la vie. Quand il est dit : « en Adam tous meurent », la portée de   
cette  déclaration  est  universelle  comme  conséquence  de  la  relation  avec  lui  par
descendance naturelle, en tant qu’elle n’est pas modifiée par l’association avec Christ par la
foi ; pareillement, la seconde partie du passage   : « de même aussi dans le Christ tous seront 
vivifiés », ne se rapporte pas à l’exercice de la puissance de Christ, lorsque « tous ceux qui   
sont dans les sépulcres entendront sa voix et sortiront », quelques-uns « en résurrection de   
vie », mais d’autres « en résurrection de jugement » (Jean 5, 28, 29)       : non que la puissance
universelle de Christ pour ressusciter les morts soit mise en question, mais la portée de la
déclaration de l’Écriture est ici limitée à la relation avec Christ Lui-même, comme chef de
la  rédemption pour tous ceux qui  sont en Lui  par la foi,  et  dont la résurrection est  la
conséquence d’un autre principe que celui de l’exercice d’une puissance divine à laquelle il
faut que tous obéissent. C’est ce que nous montre le verset 11 du chapitre 8 de l’épître aux
Romains : « et si l’Esprit de Celui qui a ressuscité Jésus d’entre les morts habite en vous, 
Celui qui a ressuscité Christ d’entre les morts vivifiera aussi vos corps mortels  par son
Esprit qui habite en vous ».  

L’apôtre nous apprend ensuite quel est l’ordre dans lequel aura lieu la résurrection :
« chacun dans son propre rang » (v. 23).    

« Christ les prémices ». — Christ, nous le savons, est ressuscité il y a plus de mille huit   
cents ans ; — « puis ceux qui sont de Christ à sa venue » (v. 23). Ce n’est qu’à la venue de     
Christ que les siens seront introduits dans la jouissance de la résurrection effective qui est
nécessaire à leur introduction dans la gloire avec Lui, quoique déjà ils aient pu connaître
« la puissance de sa résurrection » dans beaucoup de ses précieux fruits. La première épître   
aux Thessaloniciens, chapitre 4, versets 16, 17, nous donne des détails très explicites sur ce
point : « Car le Seigneur lui-même, avec un cri de commandement et une voix d’archange, 
et  la  trompette  de  Dieu,  descendra  du  ciel,  et  les  morts  en  Christ  ressusciteront
premièrement, puis nous les vivants qui demeurons, serons ravis ensemble avec eux dans
les  nuées  à  la  rencontre  du  Seigneur  en  l’air,  et  ainsi  nous  serons  toujours  avec  le
Seigneur ».  

Ce n’est pas de l’état  intermédiaire ou du bonheur de l’âme séparée du corps que
l’Écriture nous occupe ici, quoiqu’elle dise ailleurs que « de déloger et d’être avec Christ est 
beaucoup meilleur » (Phil. 1, 23), et que   : « être absent du corps, c’est être présent avec le 
Seigneur » (2 Cor. 5, 8). Mais elle nous parle de la résurrection du corps d’entre les morts ;   
de l’intervention du pouvoir de Christ pour délivrer les corps de Ses saints de la corruption
dans laquelle  ils  ont dormi, et  les soustraire  ainsi  aux derniers vestiges de l’empire du
péché, pour les présenter « irréprochables devant sa gloire » (Jude 24) comme les trophées   
de Sa puissance et de Son amour. 

Ensuite, après la démonstration de cette puissance de Christ dans la résurrection des
siens à sa venue, viendra « la fin ». Cette fin, τελο , doit avoir lieu au dénouement du règne    ϛ
médiatorial  de  Christ,  lorsqu’Il  remettra  le  royaume  à  Dieu ;  mais  cet  événement  ne 
s’accomplira pas avant que Son règne et Sa puissance n’aient eu pour résultat « l’abolition 
de toute principauté, et toute autorité et toute puissance » (v. 24), et la soumission de tous 
Ses ennemis. La « mort » même sera détruite par la puissance de Christ, en ce sens que 
ceux qui sont demeurés sous l’empire de la mort, comme n’ayant pas de part à la première
résurrection, ressusciteront à la fin : « Et je vis un grand trône blanc, et celui qui est assis 
dessus, de devant la face duquel la terre s’enfuit et le ciel, et il ne fut point trouvé de lieu
pour eux. Et je vis les morts, petits et grands, se tenant devant Dieu ; et les livres furent 
ouverts, et un autre livre fut ouvert qui est celui de la vie, et les morts furent jugés d’après
les choses qui étaient écrites dans les livres, selon leurs œuvres. Et la mer rendit les morts
qui étaient en elle, et la mort et la hadès rendirent les morts qui étaient en eux, et ils furent
jugés chacun selon ses œuvres. Et la mort et le hadès furent jetés dans l’étang de feu, et
c’est la seconde mort, l’étang de feu. Et si quelqu’un n’était pas trouvé écrit dans le livre de



vie, il était jeté dans l’étang de feu » (Apoc. 20, 11-15).  
La seule allusion qui soit faite dans le chapitre qui nous occupe à ce qui est appelé « la 

résurrection générale », ou la résurrection de ceux qui ne sont   pas de Christ, se trouve dans
cette parole : « l’ennemi qui sera détruit le dernier, c’est la mort » (v. 26), qui répond au   
passage d’Apocalypse 20 que nous venons de citer. 

Puis vient l’état final, au-delà de toute dispensation, lorsque Christ « aura remis le 
royaume à Dieu son Père » (v. 24), et que « le Fils aussi lui-même sera assujetti à celui qui   
lui a assujetti toutes choses, afin que Dieu soit tout en tous » (v. 28). C’est de cet état que 
nous parle le chapitre 21 de l’Apocalypse dans les versets 1-5 : il  vient dans l’ordre des
temps après le jugement des morts qui a été déjà mentionné, et qui aura lieu à la fin du
règne millénaire de Christ. Cet état est caractérisé par de « nouveaux cieux et une nouvelle 
terre » et  par  la déclaration que « l’habitation de Dieu est  avec les  hommes »,  « car  les       
premières choses sont passées ». — C’est à Sa   venue que Christ reçoit le royaume ; mais « la   
fin » sera lorsqu’Il remettra le royaume à Dieu Son Père, après qu’Il aura pleinement exercé 
Sa puissance en abolissant toute autorité contraire, et en soumettant tous Ses ennemis. 

Rien  n’est  plus  merveilleux,  rien  n’est  plus  capable  de  produire  une  impression
profonde sur le cœur, que cette  largeur de l’Écriture, qui, en quelques simples paroles,
découvre les destinées de l’homme et de l’univers — et qui, dépassant le cours rapide des
temps, dirige le regard au travers de toutes les dispensations de Dieu, jusqu’à ce qu’il aille
se perdre dans l’éternité de Dieu Lui-même ! Et de quelle paix l’âme n’est-elle pas remplie 
ainsi !  Comme elle  s’élève  au-dessus  de  tous les  intérêts  de la  terre,  en s’occupant  des 
pensées de Dieu, en voyant que notre héritage véritable, notre part éternelle est unie ainsi
aux conseils éternels de Dieu dans le Christ Jésus ! Et de quelle grandeur n’est pas revêtu à 
nos  yeux  cet  « homme  de  douleurs »  que  nous  avons  appris  à  aimer,  lorsque  nous   
découvrons que c’est Lui qui est le centre et le but de tous Ses conseils !  

Mais  comment  se  fait-il,  dira-t-on,  que  de  pareils  événements,  que  rien  dans  les
annales  du  monde  n’a  fait  pressentir,  soient  ainsi  déroulés  devant  nous  avec  tant
d’exactitude ? Nous répondons que c’est là   le plan de Dieu ; c’est Sa main qui a esquissé le 
vaste drame de l’univers, qui se développe jusqu’à ce que l’éternité arrive et engloutisse le
cours des temps. Ce que l’homme sait bien, il le décrit avec simplicité ; et Dieu, de qui la 
sagesse a ordonné toutes choses, et de qui la puissance accomplit toutes choses, Dieu peut
révéler avec une simplicité parfaite l’ordre et la suite des desseins de Son conseil éternel.
Heureux celui qui trouve son bonheur et sa joie liés à tout ce qui nous est ainsi révélé !  

Depuis le verset 20 jusqu’au verset 29 de ce chapitre, l’Écriture nous a occupés d’un
sujet  spécial,  d’un épisode divin  concernant  la  puissance  et  la  gloire  de Christ  comme
l’homme ressuscité,  et Son royaume jusqu’à « la  fin ».  L’argumentation qui  se rapporte   
directement  à  la  résurrection  des  morts  a  été  interrompue au  verset  19 ;  mais  elle  est 
reprise  de  nouveau au  verset  29,  par  ces  mots :  « autrement  que  feront  ceux  qui  sont 
baptisés  pour  les  morts,  si  absolument  les  morts  ne  ressuscitent  pas ? »  et  l’apôtre   
demande :  « Pourquoi  aussi  sont-ils  baptisés  pour eux ?  Pourquoi  aussi  nous,  sommes-   
nous  en  danger  à  toute  heure ? ».  Au  verset  18,  l’apôtre  avait  démontré,  comme   
conséquence  de  la  dénégation  de  la  résurrection  des  morts,  que  « ceux  qui  se  sont 
endormis en Christ sont péris », et ils continue maintenant son discours en parlant de la 
folie qu’il y avait, en dehors de l’espérance de la résurrection, à se faire baptiser pour les
morts. Le baptême au nom de Christ,  quelle qu’en soit la valeur maintenant, équivalait
alors au  baptême  pour  la  mort.  Lorsque  les  martyrs  succombaient  et  que  d’autres
s’élançaient  dans  les  rangs  afin  de  prendre  leurs  places,  c’était  dans  la  perspective  de
partager  leur  sort ;  mais  qu’est-ce  qui  pouvait  entraîner  à  s’exposer  à  ce  sort,  sinon la 
certitude de la résurrection ? Ils étaient ainsi baptisés « pour les morts », car je pense que     
c’est là le vrai sens de ce passage tant débattu. Ce n’est pas qu’au temps des apôtres (quel
que soit d’ailleurs le progrès que la superstition a fait depuis lors), la coutume existât que
certaines personnes se fissent baptiser pour d’autres, mortes sans baptême, afin que celles-



ci  en  eussent  le  bénéfice.  Cette  prétendue  coutume  n’est  probablement  qu’une  fable,
inventée pour supprimer la difficulté de ce passage qui, mis en rapport avec d’autres, se
comprend parfaitement bien. L’explication que nous en donnons ici est confirmée par ce
que l’apôtre dit ensuite en parlant de sa propre expérience. Au verset 19 il avait dit  : « Si 
nous n’avons d’espérance en Christ que pour cette vie seulement, nous sommes les plus
misérables de tous les hommes ». Et il ajoute maintenant, comme illustration du sujet   :
« Pourquoi aussi nous, sommes-nous en danger à toute heure ? ».      

La vie de Paul n’était qu’une succession de périls encourus pour le nom de Christ.
Chaque jour, il se trouvait face à face avec la mort, comme conséquence de l’espérance qui
était en lui. À Éphèse, il s’était trouvé en face d’une populace furieuse, et il compare cette
rencontre à un combat avec les bêtes féroces dans l’amphithéâtre. Mais quel profit y avait-
il à tout cela si les morts ne ressuscitent pas ? Ôtez la résurrection et il n’y a plus de raison 
pour aller à l’encontre de la persécution et des maux de cette vie. Il est inutile de prétendre
que  d’autres  motifs  auraient  pu  également  inspirer  une  pareille  conduite.  C’est  là
précisément le point en question, et l’apôtre déclare que le christianisme, tel qu’il est, n’en
présente pas d’autre que la résurrection. L’importance de cette doctrine et la place qu’elle
occupait  dans la pensée de l’apôtre apparaissent ici.  Nous avons vu déjà quelle était  la
portée  de  sa  réjection  sur  l’évangile,  le  témoignage  de  Paul  et  la  foi  des  fidèles ;  et 
maintenant nous voyons que pour l’apôtre lui-même, nier cette doctrine de la résurrection,
c’était lui ôter à lui toute sa force, et renverser toutes ses espérances. Sans résurrection, il
ne voit pas d’autre alternative que de « manger et de boire, car demain nous mourrons » (v.   
32), et il fait entendre assez clairement que déjà cet effet avait été produit, du moins sur
quelques-uns. « Les mauvaises compagnies corrompent les bonnes mœurs » (v. 33). Les   
croyances philosophiques, et les pratiques sensuelles et dépravées des païens produisaient
leurs  fruits  parmi  les  Corinthiens ;  leurs  relations  avec  ces  hommes  éloignés  de  Dieu 
avaient probablement déjà corrompu leurs doctrines,  et corrompaient maintenant leurs
mœurs. 

C’était cette influence délétère de leur commerce avec les païens, qui amène de la part
de l’apôtre cette sévère réprimande : « Réveillez-vous pour vivre justement, et ne péchez 
pas ; car quelques-uns sont sans la connaissance de Dieu, je vous le dis à votre honte » (v.   
34). Paul ne veut pas dire qu’il y eût chez les Corinthiens de l’ignorance positive quant à la
nature de Dieu, ou que l’existence de Dieu fût niée par eux, mais les Corinthiens avaient
tellement perdu le sentiment de la sainteté du caractère de Dieu et de Ses droits, que leur
triste état ne pouvait être attribué qu’à la négligence de la vérité et à l’absence de cette
communion avec Dieu, dans laquelle nous introduit la grâce de l’évangile. Car il faut nous
souvenir que la grâce que nous apporte l’évangile nous est communiquée par la révélation
du caractère de Dieu dans la vérité, la justice, la sainteté, qui sont les attributs de Son être.
Les  Corinthiens  avaient  perdu cela  de  vue,  comme il  arrive  partout  où  l’erreur  prend
possession de l’âme. La connaissance de Dieu qui donne à la conscience de l’activité et de
la  sérénité,  faisant  défaut,  l’âme  a  perdu sa  sauvegarde,  et  nous  sommes  exposés  aux
artifices  de  Satan,  qui  ne peuvent  être  découverts  que lorsque nous marchons dans  la
lumière. 

Quant à la doctrine elle-même, il est évident que ni spéculations philosophiques au
sujet  d’une  vie  future,  ni  raisonnements  sur  l’immortalité  de  l’âme,  ni  rêveries  d’une
imagination maladive et sentimentale relativement aux jouissances des esprits dépouillés
du corps, ne peuvent jamais prendre la place de la simple et claire doctrine de l’Écriture
sur la résurrection des morts, cette doctrine qui introduit Dieu dans toute la souveraineté
de Sa puissance pour compléter la rédemption que Sa grâce a commencée, et qui ne laisse à
l’homme d’autre place que celle d’un pécheur sans ressource, justement abandonné à la
mort et à la corruption. Ce fut dans la résurrection d’entre les morts que la victoire de
Christ sur la mort fut accomplie et proclamée, et c’est par la résurrection des siens que leur
participation à cette victoire est manifestée. La précieuse vérité que : « déloger et être avec 



Christ est beaucoup meilleur » (Phil. 1, 23), n’est pas méconnue ; et celle que pour le fidèle     :
« être absent du corps, c’est être présent avec le Seigneur » (2 Cor. 5, 8), garde la place qui   
lui appartient. Le même apôtre qui nous les révèle ne permet pas qu’elles viennent affaiblir
un seul moment l’importance de la vérité fondamentale qu’il s’occupe à établir. La raison
en  est  simple.  La  certitude  que  l’âme,  au  moment  de  la  mort,  est  introduite  dans  la
présence de Christ,  entoure cet instant solennel de lumière, de joie, et d’une espérance
céleste ; mais ce n’est que dans la résurrection que toute la puissance de Christ sur la mort 
est  manifestée.  Aussi  longtemps  que  le  corps  est  couché  dans  la  tombe,  la  corruption
exerce son empire sur ce que Christ a racheté ; et la victoire n’est pas complète tant qu’une 
partie quelconque de ce qui constitue notre être, demeure sous la puissance de la mort.
Nous savons,  il  est  vrai,  que lorsque la résurrection des morts était  en question,  notre
Seigneur déclare que « Dieu n’est pas le Dieu des morts, mais des vivants, car tous vivent 
pour lui » (Luc 20, 38) ; mais il nous est dit aussi que « la vive attente de la création attend     
la révélation des fils de Dieu » (Rom. 8, 19), et cette révélation aura lieu lorsque ceux-ci 
seront ressuscités des morts par Christ à Sa venue. « Quand le Christ, qui est notre vie, sera 
manifesté, alors vous aussi, vous serez manifestés avec lui en gloire » (Col. 3, 4). Ce n’est 
pas par la mort que le fidèle arrive à la gloire, mais par la résurrection ou par ce qui lui
équivaut. « Il transformera le corps de notre abaissement, afin qu’il soit rendu conforme au 
corps de sa gloire » (Phil. 3, 21), et ce qui nous est présenté comme l’objet de l’attente des 
fidèles, c’est : « l’adoption, la délivrance de leur corps » (Rom. 8, 23).    

Ce n’est donc pas tenir compte de la gloire de Christ, ni avancer la sanctification, en
produisant la séparation d’avec l’esprit de propre satisfaction qui régit le monde ; ce n’est 
pas non plus conduire à un service fervent et énergique, que de diriger si peu le cœur et le
regard du chrétien vers ce qui est au-delà de la mort,  vers la résurrection,  ce privilège
spécial et distinctif de ceux qui sont à Christ. Malheureusement cette résurrection est trop
souvent confondue avec une résurrection  éloignée,  commune et  simultanée de tous les
hommes,  quoique  l’Écriture  distingue  soigneusement  ces  deux  résurrections  l’une  de
l’autre,  tant  pour  ce  qui  regarde  le  moment,  que  pour  la  manière  dont  elles  doivent
s’accomplir. « Bienheureux et saint est celui qui a part à la première résurrection » (Apoc.   
20, 6). 

Ici (v. 35) l’argumentation de l’apôtre change de forme, et il nous dit comment et avec
quel corps les morts ressusciteront. 

D’abord la  difficulté  ou l’objection que font supposer  les  questions,  est  traitée  de
pensée folle, et l’apôtre n’y répond par conséquent pas directement, et ne le pouvait peut-
être pas. Il s’agit simplement de la puissance de Dieu, qui n’est pas limitée par la capacité
de l’homme à en comprendre l’exercice. Toutefois il y a certaines analogies qui éclairent la
question : et d’abord l’exemple de la semence qui est semée. La semence ne lève pas, à
moins que le grain ne se décompose et ne meure ; elle ne lève pas non plus avec le même 
corps qui  a  été  semé,  mais Dieu lui  donne un corps selon Son bon plaisir.  Cependant
chaque semence a un corps qui lui est approprié, quel qu’il soit d’ailleurs, de blé, ou de
quelque  autre  grain.  — Ensuite  il  y  a  l’analogie  de  la  vie  animale  organisée.  — Et  ici,
quoique tout soit chair, il y a une différence cependant, chaque espèce étant adaptée à la
place particulière qu’elle doit occuper et à l’élément dans lequel elle est appelée à vivre.
C’est une chose merveilleuse — mais trop oubliée, parce qu’elle nous est si familière — que
la chair puisse exister sous des conditions si diverses, et dans des milieux si contraires ; 
chez les hommes, les quadrupèdes, les oiseaux, les poissons !  

En troisième lieu, l’apôtre relève la différence qu’il y a entre les corps célestes et les
corps terrestres, et leur gloire respective : « autre est la gloire des célestes, et autre celle des 
terrestres » (v. 40). Les corps célestes non plus ne sont pas semblables l’un à l’autre   : ils
diffèrent entre eux en splendeur et en gloire ; la gloire du soleil est différente de celle de la 
lune,  et  une  étoile  diffère  d’une  autre  étoile  en  gloire.  Tout,  en  un  mot,  témoigne
hautement du pouvoir et de la sagesse de Celui dont la volonté seule ressuscite les morts,



en sorte que les questions de :  « comment ?  » ou   :  « avec quel corps ?  » ne servent qu’à 
démontrer la folie ou l’ignorance de ceux qui ont les yeux fermés aux manifestations de la
puissance divine qui les entourait, et qui restent insensibles aux témoignages de force et de
sagesse que Dieu leur présente dans la création, d’un bout à l’autre de l’univers. 

Ici se terminent les analogies dont nous avons parlé, car ce qui est dit au verset 42 :
« Ainsi aussi est la résurrection des morts », ne se rapporte pas à la diversité des corps   
célestes entre eux, et à leur gloire respective, mais nous ramène à l’exemple de la semence
semée dont il est fait mention au verset 38. Tous les caractères du corps ressuscité, son
incorruptibilité, sa gloire, sa puissance, sa nature spirituelle, sont passés en revue et mis en
contraste avec la corruption, le déshonneur, la faiblesse en lesquels le corps naturel est
semé. « Le corps est    semé en corruption » etc. L’expression même de    semé, par l’emploi
qu’en fait ici l’Esprit de Dieu, réveille l’espérance au moment même où le regard est le plus
disposé  à  demeurer  fixé sur  les  épaisses ténèbres  du sépulcre ;  elle  nous fait  entrevoir 
comme un brillant arc-en-ciel au milieu des sombres nuages de notre douleur. Car quel est
le chrétien qui, debout près de la fosse d’un être bien-aimé, ait vu la froide terre couvrir le
cercueil, sans trouver de la consolation dans cette pensée que « ce corps n’est que semé » ?     
Le tombeau ne fait que recevoir la semence pour la rendre plus tard comme le triomphe
complet  de  l’attente  chrétienne  exprimée  dans  ces  paroles :  « Le  corps  est  semé  en 
corruption,  il  ressuscite en incorruptibilité ;  il  est  semé en déshonneur,  il  ressuscite  en 
gloire ; il est semé en faiblesse, il ressuscite en force ; il est semé corps animal, il ressuscite   
corps spirituel » (v. 42-44).  

Ce dernier caractère du corps ressuscité, qui distingue sa nouvelle nature, donne lieu
à une déclaration de l’apôtre à laquelle peut-être on ne s’arrête pas suffisamment. Paul dit :
« il y a un corps animal, et il y a un corps spirituel » (v. 44) ; non pas qu’il veuille répéter ici     
l’assertion banale que l’homme est composé d’un corps animal et d’un esprit, ce que nous
savons tous ; mais il est dit   : « il y a   un corps spirituel », c’est-à-dire, un corps qui est connu 
et qui existe dans l’économie merveilleuse de Dieu, et qui porte le caractère distinctif, selon
le type duquel le saint sera revêtu dans la résurrection, tout comme maintenant le saint
possède « un corps animal » approprié aux besoins de son existence actuelle.    

M.E. 1863 pages 21-26

C’est à propos de ces expressions qu’il  est  fait  mention du premier Adam comme
étant  une  « âme  vivante »,  et  le  dernier  Adam  un  « esprit  vivifiant »  (v.  45) ;  et  nous         
apprenons ainsi, non seulement quelle était la condition d’Adam, lorsque Dieu le créa, et ce
qu’est  Christ  dans  Sa  personne divine,  mais  encore  quels  sont  les  caractères  du corps
naturel et du corps spirituel dont l’apôtre nous dit que, dans l’ordre du temps, le corps
naturel vient le premier, et ensuite le corps spirituel. 

Adam, ayant été formé de la poudre de la terre, est « de la terre, poussière » (v. 47) ;     
c’est là le caractère du premier homme. Mais quant au second homme, il n’est pas dit qu’Il
soit du ciel, céleste, mais il est dit « qu’il est le Seigneur, venu du ciel » (v. 47). Ce qu’Il est   
par sa nature et par sa relation avec Dieu, entre nécessairement dans ce qu’Il accomplit et
ce qu’Il est comme chef du salut, et le caractérise. 

C’est pourquoi le premier objet qui nous soit ensuite présenté, c’est la participation à
cette  divine  nature.  « Tel  qu’  est celui  qui  est  poussière,  tels  aussi  sont ceux  qui  sont
poussière, et tel  le céleste, tels aussi  les célestes » (v. 48). Notre participation à la nature 
d’Adam nous associe à lui dans les mêmes conditions d’existence, et nous place dans toutes
les circonstances qui se lient à cet état, caractérisé comme étant « de la terre, poussière » ;     
nous n’avons pas d’autre principe de vie que celui de cette nature déchue et souillée par le
péché, et n’avons par notre nature même, comme étant « de la terre, poussière », aucun   
rapport avec le ciel. Mais la participation à la nature du second Adam, « le Seigneur venu 



du ciel », nous place dans la condition dans laquelle Il se trouve Lui-même comme le Chef 
ressuscité d’une famille rachetée et céleste, et dans toutes les circonstances et les relations
avec le ciel, dans lesquelles la résurrection L’a placé Lui-même. « Tel    le céleste, tels aussi
les célestes ». Les circonstances peuvent être encore « de la terre », comme conséquence de     
notre  relation  avec  le  premier  homme,  mais  notre  vie  et  notre  nature  sont  du  ciel,
appartiennent au ciel, et n’ont de patrie que le ciel, car elles sont unies au « second homme, 
qui est le Seigneur venu du ciel » (v. 47).  

Ce qui précède amène la déclaration que nous porterons l’image de Celui de la nature
duquel nous participons. « Comme nous avons porté l’image de celui  qui est poussière, 
nous porterons aussi l’image du céleste » (v. 49). Voilà ce qui sera et ce à quoi se rattache 
notre espérance ; mais « ce que nous serons n’a pas encore été manifesté, mais nous savons   
que lorsqu’il sera manifesté, nous Lui serons semblables » (1 Jean 3, 2). Déjà maintenant, 
au milieu des misères qui nous environnent, au milieu des afflictions de la mort,  de la
corruption, et de toutes les terribles conséquences du péché, nous savons que « tel qu’  est le
céleste,  tels aussi  sont les célestes ». Nous sommes plus que vainqueurs « par Celui qui   
nous a aimés » (Rom. 8, 37).  

Mais « la chair et le sang ne peuvent pas hériter du royaume de Dieu, et la corruption 
n’hérite pas non plus de l’incorruptibilité » (v. 50). Il faut nécessairement qu’il se fasse 
dans  l’état  présent  de  notre  être  un  changement  équivalent  à  celui  qui,  selon
l’enseignement de l’apôtre, doit avoir lieu à la résurrection, lorsque le corps « ressuscite 
corps spirituel », car il est impossible que la nature de l’homme puisse être associée à la 
gloire du royaume de Dieu. Ceci fait ressortir un autre point de la révélation, que nous
retrouvons dans le passage de la première épître aux Thessaloniciens, où il est question de
l’espérance du chrétien à l’égard de ceux qui dorment. Le : « nous vous disons ceci par la 
parole  du  Seigneur »  (1  Thess.  4,  15),  correspond  exactement  au  verset  51  de  notre 
chapitre : « Voici, je vous dis un mystère   : Nous ne nous endormirons pas tous, mais nous
serons tous changés », etc. La déclaration qu’il faut absolument qu’un changement ait lieu 
pour que nous puissions hériter du royaume de Dieu, oblige l’apôtre à faire connaître la
puissance  de  Christ  sous  une  autre  forme  que  celle  qui  nous  est  présentée  dans  la
résurrection. Jusqu’ici il semblait que ce n’était qu’en passant par la mort qu’on pouvait
arriver  au  royaume  de  Dieu,  et  obtenir  la  transformation  qui  rendait  propre  pour  ce
royaume. Mais l’apôtre nous apprend que si la nécessité d’un changement est absolue et
universelle, il  n’est pas également nécessaire que tous les croyants passent par la mort.
« Nous ne nous endormirons pas tous, mais nous serons tous changés ». Lorsque Christ   
viendra,  les  saints  vivants  seront transformés sans qu’ils  aient  à  traverser  la mort.  Un
moment, l’espace d’un clin d’œil, suffira pour les revêtir des vêtements de lumière et les
introduire dans le royaume de gloire. « La trompette sonnera, et les morts ressusciteront 
incorruptibles  et  nous,  nous  serons  changés »  (v.  52).  Ceci  aura  lieu,  nous  apprend 
l’apôtre,  « à  la  dernière  trompette »,  et  nous  retrouvons  la  même  déclaration  dans  la   
première épître aux Thessaloniciens, chapitre 4, 16 : « Car le Seigneur Lui-même, avec un 
cri  de  commandement,  et  une voix  d’archange,  et  la  trompette  de  Dieu,  descendra  du
ciel » ;  alors  ceux  qui  sont  morts  en  Christ  ressusciteront,  et  les  vivants  seront  ravis   
ensemble avec eux « dans les nuées, à la rencontre du Seigneur en l’air » (1 Thess. 4, 17).    

Combien  la  puissance  de  Christ  est  admirable !  et  dans  quelle  position  réelle  et 
positive Il a placé les siens ! Il ne faut plus nécessairement qu’ils meurent ; ils attendent   
seulement l’appel de Celui qui est ressuscité, et qui a été élevé dans la gloire, afin qu’Il pût
leur dire : « Venez ici », et, dans l’espace d’un moment, le monde et tous les intérêts du   
temps  présent  disparaîtront  avec  eux,  et  revêtus  de  corps  glorieux  comme  le  sien,  ils
rejoindront le Seigneur dans la félicité du royaume éternel de Dieu !  

Il  est  vrai  « qu’il  faut  que ce corruptible  revête l’incorruptibilité,  et  que ce mortel 
revête l’immortalité » (v. 53) ; mais nous avons vu que lorsque l’heure vient, un moment   
suffira au Seigneur Jésus pour tout accomplir. Et « quand ce corruptible » — ce corps qui   



était assujetti à la mort et à la dissolution — « aura revêtu l’incorruptibilité », et que « ce     
mortel » — ce corps qui est mortel par sa nature — « aura revêtu l’immortalité » — alors     
cette parole s’accomplira : « La mort a été engloutie en victoire ! ». La mort devant laquelle     
jusqu’alors  tout  a  succombé,  elle-même recule  et  disparaît  dans le  complet  et  glorieux
triomphe de Christ ! « Jésus Christ a annulé la mort et a fait luire la vie et l’incorruptibilité   
par l’évangile » (2 Tim. 1, 10), mais ici la mort, et tout son empire sur ceux qui sont de 
Christ, disparaissent « engloutis en victoire ».    

L’apôtre s’anime à la vue de la plénitude de cette victoire et de cette puissance de
Christ, et il s’écrie : « Ô mort, où est ton aiguillon ? Ô sépulcre, où est ta victoire ? ». — Car       
en  dehors  de  la  rédemption,  la  mort  est  armée  d’un  aiguillon  terrible,  et  le  tombeau
triomphe douloureusement. En Christ l’aiguillon de la mort est enlevé. La mort n’a plus
aucun pouvoir de blesser car « l’aiguillon de la mort, c’est le péché » (v. 56), non pas les   
douleurs  de  la  décomposition  du  corps,  ni  les  angoisses  de  la  nature  qui  peuvent
l’accompagner. Le péché étant donc ôté, la mort ne peut plus avoir son aiguillon, qui était
le péché. C’est le jugement de Dieu contre le péché, qui arme la mort de son aiguillon, et
c’est  la  loi  qui  donne  au  péché  sa  terrible  puissance,  son  pouvoir  de  convaincre  la
conscience, dont rien ne peut délivrer, sinon la connaissance de « Celui qui est la fin de la 
loi en justice à tout croyant » (Rom. 10, 4), et qui « Lui-même a porté nos péchés en son   
corps sur le bois » (1 Pier. 2, 24). « Mais grâces à Dieu qui nous donne la victoire par notre   
Seigneur Jésus Christ » (v. 57).  

Lorsque le cœur et l’esprit sont occupés du monde et des choses de la terre, on pense
fort peu à cette victoire et aux douleurs et aux souffrances qu’elle coûta à Christ ; on ne 
s’arrête pas davantage au sort effrayant de ceux qui n’auront aucune part à ce triomphe de
Christ, sur le péché et sur la mort. Mais là où l’affreuse nature du péché est connue, là où
l’on sympathise à ces soupirs de la création, et à toutes les souffrances du fidèle, pendant
qu’il traverse le désert de cette vie, alors la victoire paraît grande réellement, et le cœur
s’avance tranquille et ferme au-devant de la mort — si nous sommes appelés à mourir — ou
attend avec une vive espérance l’heure du retour de Christ. 

Cette merveilleuse vérité une fois établie, tout le reste de ce qui nous concerne est
résumé  dans  cette  exhortation  finale :  « Ainsi,  mes  frères  bien-aimés,  soyez  fermes, 
inébranlables, abondant toujours dans l’œuvre du Seigneur, sachant que votre travail n’est
pas vain dans le Seigneur »   [v.  58].  Chaque circonstance de notre vie n’est qu’un pas en
avant vers le moment de la victoire finale, et chaque occupation à laquelle un chrétien peut
s’adonner, peut devenir « l’œuvre du Seigneur », une œuvre qui ne sera pas vaine et qui ne   
sera pas sans fruit, mais qu’Il reconnaîtra et qu’Il honorera à Sa venue. Amen.


