La résurrection

(1 Cor. 15)

M.E. 1863 pages 1-20

Il est étrange qu’étant tous obligés de nous familiariser avec la mort, et qu’éprouvant
pour elle une horreur instinctive, tout en sentant que nous ne pouvons lui échapper, il est
étrange, dis-je, que nos ceeurs ne soient pas plus impressionnés, et nos sentiments et nos
pensées modifiés davantage par 'admirable révélation de Dieu, qui nous présente le seul
remede possible contre la mort, et seule jette un rayon de lumiere sur les lourdes et
obscures ténebres du sépulcre. Rien n’est plus solennel que la mort; elle est appelée
justement : «le roi des épouvantements » [Job 18, 14], et ce n’est pas en en bannissant I'idée
de nos esprits, ni en I'envisageant avec légereté, que nous triompherons de ses terreurs.

Si les chrétiens se pénétraient plus profondément de ce qu’est la mort : — qui est la
fin et la destruction de toute relation et de toute espérance terrestres; qui en un moment
arréte toute pensée d’homme; qui brise chaque lien d’affection par lequel notre cceur était
uni a ceux que nous aimions; qui nous sépare de tout ce a quoi nous avons pris intérét
depuis que commenca notre vie ; qui nous éloigne de tout ce qui dans ce monde nous a fait
éprouver une joie ou une douleur, pour ne rien dire des circonstances qui accompagnent si
souvent cette heure de dissolution; — les chrétiens alors seraient poussés davantage a
s’occuper de la résurrection, cette vérité et cette victoire de Christ, en qui seule est leur
ressource et le remede contre la mort. La résurrection ne serait plus une chose vague et
sans portée, une doctrine parmi d’autres doctrines, et rien de plus — mais elle serait la
puissance vivifiante qui seule soutient le cceur la ou tout s’écroule, et on rendrait graces a
Dieu de ce qu’Il a donné la plus brillante lumiére de la révélation, la ou la nature est le plus
en défaut, et de ce qu’ll fait luire un reflet de Sa gloire magnifique sur I'’heure la plus
sombre de 'humanité.

Il est important de remarquer comment Paul, dans le développement merveilleux du
sujet de ce chapitre, lie tout ce qui lui est révélé quant a la certitude, 'ordre et la puissance
de la résurrection, a I’évangile qu’il préche, et avec quelle simplicité il expose les principes
de cet évangile, dans lequel seul 'homme trouve sa délivrance du péché, et tous les
heureux fruits de cette délivrance. Il résume cet évangile de la maniere la plus succincte,
disant que « Christ est mort pour nos péchés, selon les Ecritures, et qu’il a été enseveli, et
qu’il est ressuscité le troisiéme jour, selon les Ecritures » (v. 3, 4). C’est 13, selon lui, le sujet
du témoignage commun rendu par lui-méme et par les autres disciples et témoins de la
résurrection de Christ. « Soit donc moi, soit eux, nous préchons ainsi» (v. 11). La mort de
Christ nous est présentée comme le résultat des conseils de Dieu et le fruit de Sa grace
infinie, selon le témoignage de miséricorde donné depuis le temps ou le péché entra dans le
monde, jusqu’au moment ou la coulpe en fut portée et effacée, non par le sang des
sacrifices typiques qui avaient été ordonnés de Dieu, mais par la mort de Christ, qui
«maintenant en la consommation des siecles, a été manifesté une fois pour I’abolition du
péché, par le sacrifice de lui-méme » (Héb. 9, 26). « Il est mort pour nos péchés, selon les
Ecritures » [v. 31.

La cause et le but de la mort de Christ nous sont ainsi présentés, car ce n’est pas en un
Christ vivant que se trouve 1’évangile pour des hommes voués a la mort. Il est vrai que
Christ a vécu avant de mourir, cependant, quelque simple que puisse paraitre la
distinction, et quelque vrai qu’il soit que Christ soit 'objet de la prédication et du
témoignage, il n’en est pas moins vrai qu’il n’y a d’évangile pour les pécheurs que dans Sa



\

mort. L’homme, dans la mort, est réduit a I'impuissance inhérente a sa condition de
pécheur, et en la subissant, il est forcé de rendre témoignage, quoique contre son gré, au
jugement solennel de Dieu contre le péché. On peut chercher a s’abuser soi-méme au sujet
de la mort, en se persuadant qu’elle arrive selon 'ordre de la nature, ou comme « une dette
que I'on paie a la nature », ou bien comme «le repos dans le sein de la terre » ; — mais il n’y
a dans la mort ni «ordre de la nature », ni rien autre que le juste jugement de Dieu — Son
jugement irrévocable pour quiconque n’a pas la foi en la mort de Christ. « Il est réservé aux
hommes de mourir une fois, et apres cela d’étre jugés » (Héb. 9, 27).

Il est important de remarquer, car beaucoup de chrétiens sont induits en erreur par
1a, combien on s’arréte et on s’en tient a la vie de Christ, non pas que 'on ne parle pas de la
mort du Seigneur comme d’un fait historique, mais d’une part, on présente Christ comme
le restaurateur de lhumanité dans son état naturel, Celui qui la remet ainsi en
communication avec Dieu; d’autre part, on veut que la puissance et la grace qui
demeuraient en Christ comme homme, soient perpétuées maintenant par le moyen
d’ordonnances et d'une sacrificature. Mais le Seigneur Lui-méme nous apprend que,
quelles que fussent I’excellence, la perfection et la plénitude qui demeuraient en Lui vivant
sur la terre, perfection et plénitude auxquelles le cceur renouvelé s’attache avec délices,
’'homme né d’Adam en était séparé, et ne pouvait y avoir part que par Sa mort : « A moins
que le grain de froment ne tombe en terre et ne meure, il demeure seul ; mais s’il meurt, il
porte beaucoup de fruit» (Jean 12, 24). Ce n’est que par la mort, que Christ Lui-méme
devient une source de vie et de bénédiction pour d’autres. Vivant, Il est seul dans Son
excellence et Sa perfection infinies; mais par Sa mort, cette excellence et cette perfection
deviennent la part de ceux qui croient en Lui dans Sa mort expiatoire. C’est la ce qui donne
tant d’'importance a la mort de Christ, et rend si significative la déclaration de I'ap6tre que
« Christ est mort pour nos péchés, selon les Ecritures » (v. 3).

Mais I’évangile annonce de plus que Christ «a été enseveli et qu’il est ressuscité le
troisiéme jour selon les Ecritures» (v. 4). La doctrine de la mort et de la résurrection de
Christ, c’est « qu’il a été livré pour nos offenses, et a été ressuscité pour notre justification »
(Rom. 4, 25). La certitude de la mort de Christ, de Sa sépulture et de Sa résurrection est ici
le fondement sur lequel repose tout le christianisme. Christ n’est pas seulement ressuscité
d’entre les morts, mais du tombeau. La mort et le tombeau sont vaincus par la résurrection
de Christ, c’est pourquoi nous lisons a la fin du chapitre : « O mort! ou est ton aiguillon? O
sépulcre! ou est ta victoire ? » (v. 55).

Paul rappelle ainsi aux Corinthiens quel est '’évangile qu’il préche et qu’ils ont recu, et
par lequel ils sont sauvés, a moins — et il ne veut pas méme un moment s’arréter a cette
pensée — que tout n’ait été en vain. Il leur avait déclaré ce qu’il avait recu par une
révélation directe du Seigneur, car c’était la le caractere particulier du témoignage de Paul.
Il n’avait pas connu Christ, lorsque Celui-ci était sur la terre et que les autres apotres
avaient été appelés; la résurrection de Christ, aussi bien que Sa mort, avaient été comme
non avenues pour lui, jusqu’a ce que, sur le chemin de Damas, il en efit été convaincu par
l'apparition du Seigneur Lui-méme. Ce fut cet événement qui le rendit propre, dune
maniere spéciale, a se joindre a la troupe des témoins qu’il énumere dans ce chapitre, pour
rendre témoignage avec eux a ces vérités fondamentales qui seules ont rendu possible le
salut, et qui forment la base sur laquelle le christianisme tout entier est édifié : — « et apres
tous, il a été vu de moi aussi, comme d’un avorton » (v. 8).

La mention qu’il fait de cette apparition de Christ, reporte la pensée de Paul vers I'état
dans lequel il se trouvait lorsque le Seigneur s’était ainsi présenté a lui. Il se souvient
d’avoir persécuté I'assemblée de Dieu, et son coeur humilié est tout pénétré du sentiment
de cette grace qui I’a sauvé et qui a fait de lui un apdétre et un témoin pour ce Christ, dont il
a si follement tenté de détruire le nom. Il attribue a cette grace qui lui a été faite toute
I’énergie de son service; et ses travaux, si nombreux, il les désavoue comme siens, et
déclare qu’ils ne sont dus qu’a la seule grace de Dieu qui était avec lui (v. 5-10).



Ensuite il établit, comme fondement de son argumentation, que Christ avait été
préché, qu’ll « était ressuscité d’entre les morts », et il demande comment il se faisait que
quelques-uns d’entre les Corinthiens dissent « qu’il n’y a pas de résurrection des morts » (v.
12) ? Car, si une fois on admettait qu’il n’y a pas de résurrection des morts, il est évident
que Christ, qui était mort et enterré, ne pouvait pas étre ressuscité. Et s’il en était ainsi,
toutes les conséquences qui découlaient de ce fait, suivaient immédiatement, en sorte que
la prédication de l'apotre était vaine, et leur foi était vaine aussi; et ceux qui avaient
annoncé un Christ mort et ressuscité devenaient de faux témoins de la part de Dieu, parce
qu’ils assuraient que Dieu avait ressuscité Christ, ce qui n’était pas vrai, si les morts ne
ressuscitent pas. Mais, si Christ n’était pas ressuscité, leur foi était vaine, ils étaient encore
dans leurs péchés. Si la résurrection de Christ n’était pas, tout était perdu. La mort de
Christ n’était plus I’expiation pour le péché, et par conséquent ceux qui s’étaient endormis
en Christ étaient péris; et les ap6tres étaient de tous les hommes les plus a plaindre, pour
s’étre confiés implicitement en ce qui n’était quune fable, et avoir enduré pour ce motif, de
la part du monde, tant de souffrances et de miséres.

Les Corinthiens n’avaient sans doute aucune idée que leur refus d’accepter la
résurrection entrainat avec lui de pareilles conséquences, car ils n’avaient certainement
pas l'intention de renoncer formellement au christianisme; mais I'apotre, par I'Esprit de
Dieu, nous montre que si cette portion de la vérité chrétienne est sacrifiée, le christianisme
dans son essence méme n’existe plus, et 'homme est laissé dans 'abime du péché et du
désespoir, malgré tout ce que I’évangile peut lui avoir promis. Dans la pensée de I'apotre, la
résurrection est liée en méme temps au fondement de sa foi et a son espérance finale au-
dela de la tombe; sans elle, il ne peut se tenir dans la présence de Dieu, et tout espoir est
perdu pour lui.

Ayant montré ainsi aux Corinthiens quel était le témoignage qui leur avait été
apporté; leur ayant fait comprendre que la dénégation de la résurrection des corps’, quoi
qu’ils pussent en penser, renversait le christianisme tout entier; et ayant établi, comme fait
incontestable, que « Christ est ressuscité d’entre les morts, prémices de ceux qui dorment »
(v. 20), 'apdtre a ouvert la voie a de nouveaux enseignements.

Cependant depuis le verset 20 jusqu’au verset 29, la révélation ne va pas au-dela de la
résurrection de Christ et de la position de puissance a laquelle, dans les conseils de Dieu, Il
est parvenu par la résurrection. Car Christ est envisagé ici comme homme, et comme
«ressuscité d’entre les morts par la gloire du Pére» (Rom. 6, 4). Christ, dans Sa
résurrection, est présenté d’abord comme «la gerbe des prémices tournoyée devant
I'Eternel » (Lév. 23, 11) ou comme «les prémices de ceux qui dorment », en liaison avec le
rassemblement de cette moisson qui aura lieu a la venue du Seigneur. La résurrection de
Christ est le gage et la puissance de la résurrection des morts de ceux qui sont a Lui, ainsi
que nous I'apprend le verset 23, o1 'ordre dans lequel la résurrection s’accomplira nous est
décrit : « Christ les prémices, puis ceux qui sont de Christ a sa venue ». Nous apprenons
ensuite que, de méme que la mort entra dans le monde par ’homme, c’est aussi par
I’homme que la résurrection des morts, cet unique remede contre la mort, est introduite;;
et ceci est démontré par le contraste qu’il y a entre Adam et Christ : la mort vint par 'un, la
vie qui sort de la mort nous est donnée par 'autre. La mort est la conséquence de notre
relation avec Adam ; c’est le jugement de la nature; la vie est le fruit de notre relation avec
Christ : c’est le triomphe de la foi.

L’universalité de I'expression : « Comme dans ’Adam tous meurent, de méme aussi

1 Il ne parait pas que les Corinthiens niassent I'immortalité de I'dme, ou une vie de l'esprit
dans un autre monde apreés celui-ci, mais ils disaient qu'il n’y avait pas de résurrection du
corps aprés la mort. C'est contre cette idée-ci que sont dirigés tous les arguments de ce
chapitre, qui vient nous prouver ainsi I'importance de la doctrine qui est en question, et nous
montrer la place que la résurrection de Christ et la résurrection d’entre les morts de ceux qui
sont a Lui, doivent occuper dans notre cceur.



dans le Christ tous seront vivifiés» (v. 22), est limitée par la relation avec les chefs
respectifs de la mort et de la vie. Quand il est dit : «en Adam tous meurent », la portée de
cette déclaration est universelle comme conséquence de la relation avec lui par
descendance naturelle, en tant qu’elle n’est pas modifiée par 'association avec Christ par la
foi; pareillement, la seconde partie du passage : « de méme aussi dans le Christ tous seront
vivifiés », ne se rapporte pas a 'exercice de la puissance de Christ, lorsque «tous ceux qui
sont dans les sépulcres entendront sa voix et sortiront », quelques-uns « en résurrection de
vie », mais d’autres « en résurrection de jugement » (Jean 5, 28, 29) : non que la puissance
universelle de Christ pour ressusciter les morts soit mise en question, mais la portée de la
déclaration de I’Ecriture est ici limitée a la relation avec Christ Lui-méme, comme chef de
la rédemption pour tous ceux qui sont en Lui par la foi, et dont la résurrection est la
conséquence d’un autre principe que celui de I’exercice d'une puissance divine a laquelle il
faut que tous obéissent. C’est ce que nous montre le verset 11 du chapitre 8 de I’épitre aux
Romains : «et si 'Esprit de Celui qui a ressuscité Jésus d’entre les morts habite en vous,
Celui qui a ressuscité Christ d’entre les morts vivifiera aussi vos corps mortels par son
Esprit qui habite en vous ».

L’apotre nous apprend ensuite quel est 'ordre dans lequel aura lieu la résurrection :
«chacun dans son propre rang » (v. 23).

« Christ les prémices ». — Christ, nous le savons, est ressuscité il y a plus de mille huit
cents ans; — «puis ceux qui sont de Christ a sa venue » (v. 23). Ce n’est qu’a la venue de
Christ que les siens seront introduits dans la jouissance de la résurrection effective qui est
nécessaire a leur introduction dans la gloire avec Lui, quoique déja ils aient pu connaitre
«la puissance de sa résurrection » dans beaucoup de ses précieux fruits. La premiére épitre
aux Thessaloniciens, chapitre 4, versets 16, 17, nous donne des détails tres explicites sur ce
point : « Car le Seigneur lui-méme, avec un cri de commandement et une voix d’archange,
et la trompette de Dieu, descendra du ciel, et les morts en Christ ressusciteront
premierement, puis nous les vivants qui demeurons, serons ravis ensemble avec eux dans
les nuées a la rencontre du Seigneur en lair, et ainsi nous serons toujours avec le
Seigneur ».

Ce n’est pas de I’état intermédiaire ou du bonheur de 'ame séparée du corps que
I’Ecriture nous occupe ici, quoiqu’elle dise ailleurs que « de déloger et d’étre avec Christ est
beaucoup meilleur » (Phil. 1, 23), et que : « étre absent du corps, c’est étre présent avec le
Seigneur » (2 Cor. 5, 8). Mais elle nous parle de la résurrection du corps d’entre les morts;
de l'intervention du pouvoir de Christ pour délivrer les corps de Ses saints de la corruption
dans laquelle ils ont dormi, et les soustraire ainsi aux derniers vestiges de 'empire du
péché, pour les présenter «irréprochables devant sa gloire » (Jude 24) comme les trophées
de Sa puissance et de Son amour.

Ensuite, apres la démonstration de cette puissance de Christ dans la résurrection des
siens a sa venue, viendra «la fin ». Cette fin, teAo¢, doit avoir lieu au dénouement du regne
médiatorial de Christ, lorsqu’ll remettra le royaume a Dieu; mais cet événement ne
s’accomplira pas avant que Son regne et Sa puissance n’aient eu pour résultat « ’'abolition
de toute principauté, et toute autorité et toute puissance » (v. 24), et la soumission de tous
Ses ennemis. La « mort » méme sera détruite par la puissance de Christ, en ce sens que
ceux qui sont demeurés sous ’empire de la mort, comme n’ayant pas de part a la premiere
résurrection, ressusciteront a la fin : « Et je vis un grand tréne blanc, et celui qui est assis
dessus, de devant la face duquel la terre s’enfuit et le ciel, et il ne fut point trouvé de lieu
pour eux. Et je vis les morts, petits et grands, se tenant devant Dieu; et les livres furent
ouverts, et un autre livre fut ouvert qui est celui de la vie, et les morts furent jugés d’apres
les choses qui étaient écrites dans les livres, selon leurs ceuvres. Et la mer rendit les morts
qui étaient en elle, et la mort et la hades rendirent les morts qui étaient en eux, et ils furent
jugés chacun selon ses ceuvres. Et la mort et le hadés furent jetés dans I'étang de feu, et
c’est la seconde mort, I’étang de feu. Et si quelqu'un n’était pas trouvé écrit dans le livre de



vie, il était jeté dans I'étang de feu » (Apoc. 20, 11-15).

La seule allusion qui soit faite dans le chapitre qui nous occupe a ce qui est appelé «la
résurrection générale », ou la résurrection de ceux qui ne sont pas de Christ, se trouve dans
cette parole : «I’ennemi qui sera détruit le dernier, c’est la mort» (v. 26), qui répond au
passage d’Apocalypse 20 que nous venons de citer.

Puis vient I'état final, au-dela de toute dispensation, lorsque Christ «aura remis le
royaume a Dieu son Pere » (v. 24), et que «le Fils aussi lui-méme sera assujetti a celui qui
lui a assujetti toutes choses, afin que Dieu soit tout en tous » (v. 28). C’est de cet état que
nous parle le chapitre 21 de ’Apocalypse dans les versets 1-5 : il vient dans l'ordre des
temps apres le jugement des morts qui a été déja mentionné, et qui aura lieu a la fin du
regne millénaire de Christ. Cet état est caractérisé par de « nouveaux cieux et une nouvelle
terre » et par la déclaration que «T’habitation de Dieu est avec les hommes», «car les
premieres choses sont passées ». — C’est a Sa venue que Christ recoit le royaume ; mais «la
fin » sera lorsqu’ll remettra le royaume a Dieu Son Pére, apres qu’ll aura pleinement exercé
Sa puissance en abolissant toute autorité contraire, et en soumettant tous Ses ennemis.

Rien n’est plus merveilleux, rien n’est plus capable de produire une impression
profonde sur le coeur, que cette largeur de I'Ecriture, qui, en quelques simples paroles,
découvre les destinées de ’'homme et de I'univers — et qui, dépassant le cours rapide des
temps, dirige le regard au travers de toutes les dispensations de Dieu, jusqu’a ce qu’il aille
se perdre dans I’éternité de Dieu Lui-méme! Et de quelle paix ’ame n’est-elle pas remplie
ainsi! Comme elle s’éleve au-dessus de tous les intéréts de la terre, en s’occupant des
pensées de Dieu, en voyant que notre héritage véritable, notre part éternelle est unie ainsi
aux conseils éternels de Dieu dans le Christ Jésus! Et de quelle grandeur n’est pas revétu a
nos yeux cet «homme de douleurs» que nous avons appris a aimer, lorsque nous
découvrons que c’est Lui qui est le centre et le but de tous Ses conseils!

Mais comment se fait-il, dira-t-on, que de pareils événements, que rien dans les
annales du monde n’a fait pressentir, soient ainsi déroulés devant nous avec tant
d’exactitude ? Nous répondons que c’est la le plan de Dieu; c’est Sa main qui a esquissé le
vaste drame de l'univers, qui se développe jusqu’a ce que I’éternité arrive et engloutisse le
cours des temps. Ce que 'homme sait bien, il le décrit avec simplicité; et Dieu, de qui la
sagesse a ordonné toutes choses, et de qui la puissance accomplit toutes choses, Dieu peut
révéler avec une simplicité parfaite I'ordre et la suite des desseins de Son conseil éternel.
Heureux celui qui trouve son bonheur et sa joie liés a tout ce qui nous est ainsi révélé!

Depuis le verset 20 jusqu’au verset 29 de ce chapitre, I'Ecriture nous a occupés d’'un
sujet spécial, d’'un épisode divin concernant la puissance et la gloire de Christ comme
I’homme ressuscité, et Son royaume jusqu’a «la fin». L’argumentation qui se rapporte
directement a la résurrection des morts a été interrompue au verset 19; mais elle est
reprise de nouveau au verset 29, par ces mots : «autrement que feront ceux qui sont
baptisés pour les morts, si absolument les morts ne ressuscitent pas?» et lapotre
demande : « Pourquoi aussi sont-ils baptisés pour eux? Pourquoi aussi nous, sommes-
nous en danger a toute heure?». Au verset 18, l'apbtre avait démontré, comme
conséquence de la dénégation de la résurrection des morts, que «ceux qui se sont
endormis en Christ sont péris », et ils continue maintenant son discours en parlant de la
folie qu’il y avait, en dehors de I'espérance de la résurrection, a se faire baptiser pour les
morts. Le baptéme au nom de Christ, quelle qu’en soit la valeur maintenant, équivalait
alors au baptéme pour la mort. Lorsque les martyrs succombaient et que d’autres
s’élancaient dans les rangs afin de prendre leurs places, c’était dans la perspective de
partager leur sort; mais qu’est-ce qui pouvait entrainer a s’exposer a ce sort, sinon la
certitude de la résurrection ? Ils étaient ainsi baptisés « pour les morts », car je pense que
c’est la le vrai sens de ce passage tant débattu. Ce n’est pas qu’au temps des apétres (quel
que soit d’ailleurs le progres que la superstition a fait depuis lors), la coutume existat que
certaines personnes se fissent baptiser pour d’autres, mortes sans baptéme, afin que celles-



ci en eussent le bénéfice. Cette prétendue coutume n’est probablement qu’une fable,
inventée pour supprimer la difficulté de ce passage qui, mis en rapport avec d’autres, se
comprend parfaitement bien. L’explication que nous en donnons ici est confirmée par ce
que l'apétre dit ensuite en parlant de sa propre expérience. Au verset 19 il avait dit : «Si
nous n’avons d’espérance en Christ que pour cette vie seulement, nous sommes les plus
misérables de tous les hommes ». Et il ajoute maintenant, comme illustration du sujet :
« Pourquoi aussi nous, sommes-nous en danger a toute heure ? ».

La vie de Paul n’était qu'une succession de périls encourus pour le nom de Christ.
Chaque jour, il se trouvait face a face avec la mort, comme conséquence de I’espérance qui
était en lui. A Ephése, il s’était trouvé en face d’'une populace furieuse, et il compare cette
rencontre a un combat avec les bétes féroces dans 'amphithéatre. Mais quel profit y avait-
il & tout cela si les morts ne ressuscitent pas? Otez la résurrection et il n’y a plus de raison
pour aller a 'encontre de la persécution et des maux de cette vie. Il est inutile de prétendre
que d’autres motifs auraient pu également inspirer une pareille conduite. Cest la
précisément le point en question, et 'apotre déclare que le christianisme, tel qu’il est, n’en
présente pas d’autre que la résurrection. L'importance de cette doctrine et la place qu’elle
occupait dans la pensée de 'apbtre apparaissent ici. Nous avons vu déja quelle était la
portée de sa réjection sur 'évangile, le témoignage de Paul et la foi des fideles; et
maintenant nous voyons que pour 'apotre lui-méme, nier cette doctrine de la résurrection,
c’était lui oter a lui toute sa force, et renverser toutes ses espérances. Sans résurrection, il
ne voit pas d’autre alternative que de « manger et de boire, car demain nous mourrons » (v.
32), et il fait entendre assez clairement que déja cet effet avait été produit, du moins sur
quelques-uns. « Les mauvaises compagnies corrompent les bonnes mceurs » (v. 33). Les
croyances philosophiques, et les pratiques sensuelles et dépravées des paiens produisaient
leurs fruits parmi les Corinthiens; leurs relations avec ces hommes éloignés de Dieu
avaient probablement déja corrompu leurs doctrines, et corrompaient maintenant leurs
moeurs.

C’était cette influence délétere de leur commerce avec les paiens, qui amene de la part
de l'apotre cette sévere réprimande : « Réveillez-vous pour vivre justement, et ne péchez
pas; car quelques-uns sont sans la connaissance de Dieu, je vous le dis a votre honte » (v.
34). Paul ne veut pas dire qu’il y efit chez les Corinthiens de I'ignorance positive quant a la
nature de Dieu, ou que I'existence de Dieu fiit niée par eux, mais les Corinthiens avaient
tellement perdu le sentiment de la sainteté du caractére de Dieu et de Ses droits, que leur
triste état ne pouvait étre attribué qu’a la négligence de la vérité et a ’'absence de cette
communion avec Dieu, dans laquelle nous introduit la grace de ’évangile. Car il faut nous
souvenir que la grace que nous apporte I’évangile nous est communiquée par la révélation
du caractere de Dieu dans la vérité, la justice, la sainteté, qui sont les attributs de Son étre.
Les Corinthiens avaient perdu cela de vue, comme il arrive partout ou l'erreur prend
possession de 'ame. La connaissance de Dieu qui donne a la conscience de l'activité et de
la sérénité, faisant défaut, 'ame a perdu sa sauvegarde, et nous sommes exposés aux
artifices de Satan, qui ne peuvent étre découverts que lorsque nous marchons dans la
lumiere.

Quant a la doctrine elle-méme, il est évident que ni spéculations philosophiques au
sujet d’'une vie future, ni raisonnements sur I'immortalité de I’ame, ni réveries d'une
imagination maladive et sentimentale relativement aux jouissances des esprits dépouillés
du corps, ne peuvent jamais prendre la place de la simple et claire doctrine de I’Ecriture
sur la résurrection des morts, cette doctrine qui introduit Dieu dans toute la souveraineté
de Sa puissance pour compléter la rédemption que Sa grace a commencée, et qui ne laisse a
’homme d’autre place que celle d'un pécheur sans ressource, justement abandonné a la
mort et a la corruption. Ce fut dans la résurrection d’entre les morts que la victoire de
Christ sur la mort fut accomplie et proclamée, et c’est par la résurrection des siens que leur
participation a cette victoire est manifestée. La précieuse vérité que : « déloger et étre avec



Christ est beaucoup meilleur » (Phil. 1, 23), n’est pas méconnue; et celle que pour le fidele :
« étre absent du corps, c’est étre présent avec le Seigneur » (2 Cor. 5, 8), garde la place qui
lui appartient. Le méme apdtre qui nous les révele ne permet pas qu’elles viennent affaiblir
un seul moment l'importance de la vérité fondamentale qu’il s’occupe a établir. La raison
en est simple. La certitude que I'ame, au moment de la mort, est introduite dans la
présence de Christ, entoure cet instant solennel de lumiére, de joie, et d'une espérance
céleste ; mais ce n’est que dans la résurrection que toute la puissance de Christ sur la mort
est manifestée. Aussi longtemps que le corps est couché dans la tombe, la corruption
exerce son empire sur ce que Christ a racheté; et la victoire n’est pas compléte tant qu'une
partie quelconque de ce qui constitue notre étre, demeure sous la puissance de la mort.
Nous savons, il est vrai, que lorsque la résurrection des morts était en question, notre
Seigneur déclare que « Dieu n’est pas le Dieu des morts, mais des vivants, car tous vivent
pour lui» (Luc 20, 38); mais il nous est dit aussi que «la vive attente de la création attend
la révélation des fils de Dieu» (Rom. 8, 19), et cette révélation aura lieu lorsque ceux-ci
seront ressuscités des morts par Christ a Sa venue. « Quand le Christ, qui est notre vie, sera
manifesté, alors vous aussi, vous serez manifestés avec lui en gloire » (Col. 3, 4). Ce n’est
pas par la mort que le fidele arrive a la gloire, mais par la résurrection ou par ce qui lui
équivaut. « Il transformera le corps de notre abaissement, afin qu’il soit rendu conforme au
corps de sa gloire » (Phil. 3, 21), et ce qui nous est présenté comme l'objet de l'attente des
fideles, c’est : «I’adoption, la délivrance de leur corps » (Rom. 8, 23).

Ce n’est donc pas tenir compte de la gloire de Christ, ni avancer la sanctification, en
produisant la séparation d’avec I’esprit de propre satisfaction qui régit le monde; ce n’est
pas non plus conduire a un service fervent et énergique, que de diriger si peu le cceur et le
regard du chrétien vers ce qui est au-dela de la mort, vers la résurrection, ce privilege
spécial et distinctif de ceux qui sont a Christ. Malheureusement cette résurrection est trop
souvent confondue avec une résurrection éloignée, commune et simultanée de tous les
hommes, quoique I'Ecriture distingue soigneusement ces deux résurrections I'une de
lautre, tant pour ce qui regarde le moment, que pour la maniere dont elles doivent
s’accomplir. « Bienheureux et saint est celui qui a part a la premiere résurrection » (Apoc.
20, 6).

Ici (v. 35) 'argumentation de 'ap6tre change de forme, et il nous dit comment et avec
quel corps les morts ressusciteront.

D’abord la difficulté ou l'objection que font supposer les questions, est traitée de
pensée folle, et I'apotre n’y répond par conséquent pas directement, et ne le pouvait peut-
étre pas. Il s’agit simplement de la puissance de Dieu, qui n’est pas limitée par la capacité
de 'homme a en comprendre 1’exercice. Toutefois il y a certaines analogies qui éclairent la
question : et d’abord I'exemple de la semence qui est semée. La semence ne leve pas, a
moins que le grain ne se décompose et ne meure; elle ne léve pas non plus avec le méme
corps qui a été semé, mais Dieu lui donne un corps selon Son bon plaisir. Cependant
chaque semence a un corps qui lui est approprié, quel qu’il soit d’ailleurs, de blé, ou de
quelque autre grain. — Ensuite il y a I'analogie de la vie animale organisée. — Et ici,
quoique tout soit chair, il y a une différence cependant, chaque espéece étant adaptée a la
place particuliere qu’elle doit occuper et a I'’élément dans lequel elle est appelée a vivre.
C’est une chose merveilleuse — mais trop oubliée, parce qu’elle nous est si familiere — que
la chair puisse exister sous des conditions si diverses, et dans des milieux si contraires;
chez les hommes, les quadrupedes, les oiseaux, les poissons !

En troisiéme lieu, I'apotre reléve la différence qu’il y a entre les corps célestes et les
corps terrestres, et leur gloire respective : « autre est la gloire des célestes, et autre celle des
terrestres » (v. 40). Les corps célestes non plus ne sont pas semblables I'un a l'autre : ils
different entre eux en splendeur et en gloire; la gloire du soleil est différente de celle de la
lune, et une étoile difféere d’'une autre étoile en gloire. Tout, en un mot, témoigne
hautement du pouvoir et de la sagesse de Celui dont la volonté seule ressuscite les morts,



en sorte que les questions de : «comment?» ou: «avec quel corps?» ne servent qu’a
démontrer la folie ou I'ignorance de ceux qui ont les yeux fermés aux manifestations de la
puissance divine qui les entourait, et qui restent insensibles aux témoignages de force et de
sagesse que Dieu leur présente dans la création, d'un bout a 'autre de I'univers.

Ici se terminent les analogies dont nous avons parlé, car ce qui est dit au verset 42 :
«Ainsi aussi est la résurrection des morts », ne se rapporte pas a la diversité des corps
célestes entre eux, et a leur gloire respective, mais nous ramene a I’exemple de la semence
semée dont il est fait mention au verset 38. Tous les caractéres du corps ressuscité, son
incorruptibilité, sa gloire, sa puissance, sa nature spirituelle, sont passés en revue et mis en
contraste avec la corruption, le déshonneur, la faiblesse en lesquels le corps naturel est
semé. «Le corps est semé en corruption » etc. L'expression méme de semé, par 'emploi
qu’en fait ici 'Esprit de Dieu, réveille I'espérance au moment méme ou le regard est le plus
disposé a demeurer fixé sur les épaisses ténebres du sépulcre; elle nous fait entrevoir
comme un brillant arc-en-ciel au milieu des sombres nuages de notre douleur. Car quel est
le chrétien qui, debout pres de la fosse d'un étre bien-aimé, ait vu la froide terre couvrir le
cercueil, sans trouver de la consolation dans cette pensée que « ce corps n’est que semé » ?
Le tombeau ne fait que recevoir la semence pour la rendre plus tard comme le triomphe
complet de T'attente chrétienne exprimée dans ces paroles: «Le corps est semé en
corruption, il ressuscite en incorruptibilité; il est semé en déshonneur, il ressuscite en
gloire ; il est semé en faiblesse, il ressuscite en force; il est semé corps animal, il ressuscite
corps spirituel » (v. 42-44).

Ce dernier caractere du corps ressuscité, qui distingue sa nouvelle nature, donne lieu
a une déclaration de apotre a laquelle peut-€tre on ne s’arréte pas suffisamment. Paul dit :
«il y a un corps animal, et il y a un corps spirituel » (v. 44) ; non pas qu’il veuille répéter ici
l'assertion banale que ’homme est composé d'un corps animal et d'un esprit, ce que nous
savons tous ; mais il est dit : «il y a un corps spirituel », c’est-a-dire, un corps qui est connu
et qui existe dans I’économie merveilleuse de Dieu, et qui porte le caractere distinctif, selon
le type duquel le saint sera revétu dans la résurrection, tout comme maintenant le saint
possede «un corps animal » approprié aux besoins de son existence actuelle.

M.E. 1863 pages 21-26

C’est a propos de ces expressions qu’il est fait mention du premier Adam comme
étant une «ame vivante », et le dernier Adam un «esprit vivifiant» (v. 45); et nous
apprenons ainsi, non seulement quelle était la condition d’Adam, lorsque Dieu le créa, et ce
qu’est Christ dans Sa personne divine, mais encore quels sont les caractéres du corps
naturel et du corps spirituel dont I'ap6tre nous dit que, dans 'ordre du temps, le corps
naturel vient le premier, et ensuite le corps spirituel.

Adam, ayant été formé de la poudre de la terre, est «de la terre, poussiere » (v. 47);
c’est 1a le caractére du premier homme. Mais quant au second homme, il n’est pas dit qu’ll
soit du ciel, céleste, mais il est dit « qu’il est le Seigneur, venu du ciel » (v. 47). Ce qu’Il est
par sa nature et par sa relation avec Dieu, entre nécessairement dans ce qu’ll accomplit et
ce qu’ll est comme chef du salut, et le caractérise.

C’est pourquoi le premier objet qui nous soit ensuite présenté, c’est la participation a
cette divine nature. «Tel qu’est celui qui est poussiere, tels aussi sont ceux qui sont
poussiere, et tel le céleste, tels aussi les célestes » (v. 48). Notre participation a la nature
d’Adam nous associe a lui dans les mémes conditions d’existence, et nous place dans toutes
les circonstances qui se lient a cet état, caractérisé comme étant « de la terre, poussiere » ;
nous n’avons pas d’autre principe de vie que celui de cette nature déchue et souillée par le
péché, et n’avons par notre nature méme, comme étant «de la terre, poussiére », aucun
rapport avec le ciel. Mais la participation a la nature du second Adam, «le Seigneur venu



du ciel », nous place dans la condition dans laquelle Il se trouve Lui-méme comme le Chef
ressuscité d’une famille rachetée et céleste, et dans toutes les circonstances et les relations
avec le ciel, dans lesquelles la résurrection L’a placé Lui-méme. « Tel le céleste, tels aussi
les célestes ». Les circonstances peuvent étre encore « de la terre », comme conséquence de
notre relation avec le premier homme, mais notre vie et notre nature sont du ciel,
appartiennent au ciel, et n’ont de patrie que le ciel, car elles sont unies au « second homme,
qui est le Seigneur venu du ciel » (v. 47).

Ce qui précede amene la déclaration que nous porterons I'image de Celui de la nature
duquel nous participons. « Comme nous avons porté I'image de celui qui est poussiére,
nous porterons aussi I'image du céleste » (v. 49). Voila ce qui sera et ce a quoi se rattache
notre espérance ; mais « ce que nous serons n’a pas encore été manifesté, mais nous savons
que lorsqu’il sera manifesté, nous Lui serons semblables » (1 Jean 3, 2). Déja maintenant,
au milieu des miseres qui nous environnent, au milieu des afflictions de la mort, de la
corruption, et de toutes les terribles conséquences du péché, nous savons que «tel qu’est le
céleste, tels aussi sont les célestes ». Nous sommes plus que vainqueurs «par Celui qui
nous a aimés » (Rom. 8, 37).

Mais «la chair et le sang ne peuvent pas hériter du royaume de Dieu, et la corruption
n’hérite pas non plus de l'incorruptibilité » (v. 50). Il faut nécessairement qu’il se fasse
dans l’état présent de notre €étre un changement équivalent a celui qui, selon
I’'enseignement de I'apotre, doit avoir lieu a la résurrection, lorsque le corps «ressuscite
corps spirituel », car il est impossible que la nature de 'homme puisse étre associée a la
gloire du royaume de Dieu. Ceci fait ressortir un autre point de la révélation, que nous
retrouvons dans le passage de la premiere épitre aux Thessaloniciens, ou il est question de
I'espérance du chrétien a I'’égard de ceux qui dorment. Le : «nous vous disons ceci par la
parole du Seigneur» (1 Thess. 4, 15), correspond exactement au verset 51 de notre
chapitre : «Voici, je vous dis un mystere : Nous ne nous endormirons pas tous, mais nous
serons tous changés », etc. La déclaration qu’il faut absolument qu'un changement ait lieu
pour que nous puissions hériter du royaume de Dieu, oblige 'apotre a faire connaitre la
puissance de Christ sous une autre forme que celle qui nous est présentée dans la
résurrection. Jusqu’ici il semblait que ce n’était qu’en passant par la mort qu’'on pouvait
arriver au royaume de Dieu, et obtenir la transformation qui rendait propre pour ce
royaume. Mais 'ap6tre nous apprend que si la nécessité d’'un changement est absolue et
universelle, il n’est pas également nécessaire que tous les croyants passent par la mort.
«Nous ne nous endormirons pas tous, mais nous serons tous changés». Lorsque Christ
viendra, les saints vivants seront transformés sans qu’ils aient a traverser la mort. Un
moment, 'espace d’un clin d’ceil, suffira pour les revétir des vétements de lumiere et les
introduire dans le royaume de gloire. « La trompette sonnera, et les morts ressusciteront
incorruptibles et nous, nous serons changés» (v. 52). Ceci aura lieu, nous apprend
l'apétre, «a la derniére trompette», et nous retrouvons la méme déclaration dans la
premiére épitre aux Thessaloniciens, chapitre 4, 16 : « Car le Seigneur Lui-méme, avec un
cri de commandement, et une voix d’archange, et la trompette de Dieu, descendra du
ciel »; alors ceux qui sont morts en Christ ressusciteront, et les vivants seront ravis
ensemble avec eux « dans les nuées, a la rencontre du Seigneur en 'air » (1 Thess. 4, 17).

Combien la puissance de Christ est admirable! et dans quelle position réelle et
positive Il a placé les siens! Il ne faut plus nécessairement qu’ils meurent; ils attendent
seulement 'appel de Celui qui est ressuscité, et qui a été élevé dans la gloire, afin qu’ll pit
leur dire : «Venez ici», et, dans I'espace d'un moment, le monde et tous les intéréts du
temps présent disparaitront avec eux, et revétus de corps glorieux comme le sien, ils
rejoindront le Seigneur dans la félicité du royaume éternel de Dieu!

Il est vrai «qu’il faut que ce corruptible revéte l'incorruptibilité, et que ce mortel
revéte I'immortalité » (v. 53); mais nous avons vu que lorsque I’heure vient, un moment
suffira au Seigneur Jésus pour tout accomplir. Et « quand ce corruptible » — ce corps qui



était assujetti a la mort et a la dissolution — «aura revétu l'incorruptibilité », et que «ce
mortel » — ce corps qui est mortel par sa nature — «aura revétu 'immortalité » — alors
cette parole s’accomplira : « La mort a été engloutie en victoire! ». La mort devant laquelle
jusqu’alors tout a succombé, elle-méme recule et disparait dans le complet et glorieux
triomphe de Christ! «Jésus Christ a annulé la mort et a fait luire la vie et I'incorruptibilité
par I'’évangile » (2 Tim. 1, 10), mais ici la mort, et tout son empire sur ceux qui sont de
Christ, disparaissent « engloutis en victoire ».

Lapotre s’anime a la vue de la plénitude de cette victoire et de cette puissance de
Christ, et il s’écrie : « O mort, ou est ton alguﬂlon ? O sépulcre, ol est ta victoire? ». — Car
en dehors de la rédemption, la mort est armée d’'un aiguillon terrible, et le tombeau
triomphe douloureusement. En Christ I'aiguillon de la mort est enlevé. La mort n’a plus
aucun pouvoir de blesser car «I’aiguillon de la mort, c’est le péché» (v. 56), non pas les
douleurs de la décomposition du corps, ni les angoisses de la nature qui peuvent
Paccompagner. Le péché étant donc 6té, la mort ne peut plus avoir son aiguillon, qui était
le péché. C’est le jugement de Dieu contre le péché, qui arme la mort de son aiguillon, et
cest la loi qui donne au péché sa terrible puissance, son pouvoir de convaincre la
conscience, dont rien ne peut délivrer, sinon la connaissance de « Celui qui est la fin de la
loi en justice a tout croyant» (Rom. 10, 4), et qui « Lui-méme a porté nos péchés en son
corps sur le bois » (1 Pier. 2, 24). « Mais graces a Dieu qui nous donne la victoire par notre
Seigneur Jésus Christ » (v. 57).

Lorsque le cceur et I'esprit sont occupés du monde et des choses de la terre, on pense
fort peu a cette victoire et aux douleurs et aux souffrances qu’elle cotita a Christ; on ne
s’arréte pas davantage au sort effrayant de ceux qui n’auront aucune part a ce triomphe de
Christ, sur le péché et sur la mort. Mais la ou 'affreuse nature du péché est connue, la ou
I’'on sympathise a ces soupirs de la création, et a toutes les souffrances du fidele, pendant
qu’il traverse le désert de cette vie, alors la victoire parait grande réellement, et le coeur
s’avance tranquille et ferme au-devant de la mort — si nous sommes appelés a mourir — ou
attend avec une vive espérance ’heure du retour de Christ.

Cette merveilleuse vérité une fois établie, tout le reste de ce qui nous concerne est
résumé dans cette exhortation finale: «Ainsi, mes freres bien-aimés, soyez fermes,
inébranlables, abondant toujours dans I'ccuvre du Seigneur, sachant que votre travail n’est
pas vain dans le Seigneur » [v. 58]. Chaque circonstance de notre vie n’est qu'un pas en
avant vers le moment de la victoire finale, et chaque occupation a laquelle un chrétien peut
s’adonner, peut devenir «1’ceuvre du Seigneur », une ceuvre qui ne sera pas vaine et qui ne
sera pas sans fruit, mais qu’Il reconnaitra et qu’Il honorera a Sa venue. Amen.



