
Le parfait ouvrier

Matthieu 11

C.H. Mackintosh

Ce chapitre,  très  simple,  est  divisé en trois  parties  distinctes ;  la  première s’étend
jusqu’à la fin du verset 24 ; la seconde du verset 25 au verset 27 ; et la troisième du verset
28 à la fin du chapitre. 

Parlons ensemble, si vous le voulez bien, du contenu de ce chapitre ; nous sommes
comme les brebis et les agneaux d’un troupeau, rassemblés autour d’un puits, recouvert
d’une pierre que le Seigneur peut rouler par le moyen qu’Il voudra. Si nous pensons à cela,
nous profiterons mieux de Son enseignement, car nous avons une fâcheuse tendance à
tomber dans une sorte de mécanisme religieux.  Aller  aux réunions par routine est une
chose dont nous devons avoir horreur. Et nous, frères, ne sommes-nous pas exposés à ce
danger  de  tomber  dans  ce  mécanisme  religieux  de  la  chrétienté  qui  nous  rendrait
semblables au cheval du moulin tournant jour après jour autour de la meule ? Comment
échapper à cette routine ? En vivant individuellement dans la présence de Dieu, et en nous
rassemblant avec des cœurs exercés. Une réunion dépend davantage des auditeurs que du
prédicateur. Quand j’entre dans une réunion, j’ai connaissance de son atmosphère comme
de celle d’une chambre. Si j’entre dans une chambre fermée, mes poumons le sentent ; et si
j’entre dans une réunion endormie, combien les poumons spirituels le sentent aussi ! Et
qu’y  trouve-t-on ?  Des  hommes  qui  semblent  s’efforcer  de  faire  monter  de  la  fumée.
Jetons-nous  devant  Dieu  sur  notre  face ;  car  on  ne  retire  aucun  profit  de  garder  un
mécanisme religieux. Ayons de la puissance dans nos âmes, et il y aura de la puissance
dans nos réunions. Le réservoir est là, un plein réservoir, mais combien de fois nous nous
rassemblons sans que le troupeau soit abreuvé ; il n’y a personne pour rouler la pierre, car
nous ne vivons pas assez en la présence de Dieu. Nous nous plaignons de manquer de
prédicateurs, de pasteurs, d’évangélistes. Tout est en Lui et procède de Lui. 

Venons-en maintenant aux trois divisions de notre chapitre. Dans la première, nous
trouvons les échecs que le Seigneur Jésus rencontre dans son ministère ; dans la seconde,
les ressources qu’Il trouve dans le Dieu vivant ; et dans la troisième, ce qu’Il nous donne en
retour. Quelqu’un dira : « Je ne comprends pas ce que vous voulez dire par les échecs que
le Seigneur Jésus Christ rencontre ». Lisez ces paroles d’Ésaïe, chapitre 49, verset 4 : « J’ai
travaillé en vain, j’ai consumé ma force pour le néant et en vain ». Ces paroles s’appliquent
au Seigneur Jésus Christ.  Il  fut  le  seul  serviteur  parfait,  le  seul  ouvrier  parfait,  le  seul
ministre parfait. Il était un docteur et un ministre merveilleux, mais Il rencontra des refus
et  des  désappointements.  Dans le  psaume 69,  Il  dit :  « J’ai  attendu que quelqu’un  eût
compassion de moi, mais il n’y a eu personne,… et des consolateurs, mais je n’en ai pas
trouvé » (v. 20). Il a passé par toutes les peines et les afflictions qu’un cœur humain parfait
peut éprouver. Si le Seigneur Jésus Christ « était Dieu béni éternellement » (Rom. 9, 5), Il
sentit  cependant  toutes  ces  épreuves  avec  le  cœur  de  l’homme  parfait.  Nous  sommes
quelquefois disposés à dire : Il était Dieu et ne sentait pas les choses comme je les sens.
C’est une grande méprise ; il n’y eut pas un seul manque d’égard, si petit qu’il fût, qu’Il ne



sentit pas. Que dit-Il à Simon le pharisien ? « Tu ne m’as pas donné d’eau pour mes pieds,…
tu ne m’as pas donné de baiser,… tu n’as pas oint ma tête d’huile » (Luc 7, 44-46). Il sentit
tous les manques d’égard pour Lui ;  et  Il les sent encore :  les manques d’égard pour Sa
personne, résultant de notre indifférence et de notre froideur. Son cœur est jaloux de nos
cœurs ;  Il  a  besoin de  nos  affections.  Il  sent  toute  chose.  Il  a  senti  tous les  échecs ;  le
premier qu’Il essuya fut de la part de Jean-Baptiste. Pensez à Jean blessant le cœur de
Christ par cette question qu’il Lui pose : « Es-tu celui qui vient ou devons-nous en attendre
un autre ? ». Jean pose cette question parce que sa foi était ébranlée à ce moment. Alors
que dans une autre circonstance (Jean 1, 26-36), il avait rendu un brillant et magnifique
témoignage à Christ ! Mais maintenant, dans l’obscure prison d’Hérode, réalisant la mort,
il envoie ce message au Seigneur : « Es-tu celui qui vient, ou devons-nous en attendre un
autre ? ». Vous avez peut-être de la peine à croire que Jean ait été ébranlé de la sorte. S’il en
est ainsi, c’est parce que vous ne connaissez pas assez ce qu’est le cœur humain. Comment,
direz-vous, Jean-Baptiste pouvait-il être aussi ébranlé dans sa foi ? Ce grand homme qui
rendit un tel témoignage de Christ, qui parla avec une telle énergie aux pharisiens et qui
disait de lui : « Moi je suis la voix » (Jean 1, 23) ; « je ne suis pas digne de délier la courroie
de sa sandale » (v. 27) ; et encore : « Voilà l’agneau de Dieu qui ôte le péché du monde » (v.
29) ;  et  encore :  « Voilà  l’agneau  de  Dieu »  (v.  36) ;  et  encore :  « Vous-mêmes  vous  me
rendez témoignage que j’ai dit : ce n’est pas moi qui suis le Christ » (Jean 3, 28). Mais ici, il
est dans l’obscure prison d’Hérode, et sa foi chancelle.  C’est une chose que de marcher
dans la ferveur et la puissance d’une vie nouvelle, et c’en est une tout autre que de tenir
ferme quand  nous  rencontrons  des  revers.  Je  puis  vous  dire  qu’il  n’y  a  personne  qui
marche dans le chemin du Seigneur, dont la foi ne soit mise à l’épreuve. Dieu nous aime
trop pour nous laisser sans épreuve. Si vous et moi nous suivons Christ dans le chemin du
service, nous devons être préparés à rencontrer la prison, et même à descendre dans la
fosse. Je désire que vous sentiez le solide fondement sous vos pieds, et que vous ayez un tel
sentiment  du  cœur  de  Christ,  que,  quoiqu’il  arrive,  vous  demeuriez  fermes,  car  nous
n’attendons pas ici un chemin facile.  Qu’est-ce que le message de Jean rappelle à notre
mémoire ? Il nous rappelle Élie sous le genêt. L’homme qui s’était tenu pour Dieu devant
tous les  prophètes de Baal  se tient  un instant  après sous un genêt,  fuyant  devant  une
femme. Le plus grand ministre, le meilleur serviteur, est comme une feuille détachée de
l’arbre par le vent. Mais finalement, Élie est enlevé au ciel dans un chariot de feu. Il dit :
« Éternel, prends mon âme, car je ne suis pas meilleur que mes pères » (1 Rois 19, 4). 

Et que fit l’Éternel ? Il l’enleva au ciel dans un chariot de feu ! 

Quel amour dans le cœur du Seigneur ! 

Ainsi dans notre chapitre, le Seigneur envoie ce message à Jean : « Allez et rapportez
à Jean les choses que vous entendez et que vous voyez : les aveugles recouvrent la vue et les
boiteux marchent ; les lépreux sont rendus nets et les sourds entendent, et les morts sont
ressuscités, et l’évangile est annoncé aux pauvres. Et bienheureux est quiconque n’aura pas
été  scandalisé  en  moi »  (v.  4-6).  Remarquez  cette  délicatesse,  la  plus  exquise  que l’on
puisse rencontrer dans l’Écriture. 

Vous trouverez,  comme principe général  dans la Parole,  que le Seigneur n’expose
jamais nos manquements aux autres. Il nous les exposera à nous-même, mais jamais à un
étranger. Je désire m’arrêter sur cette vérité, elle est grande et pratique ; vous la trouverez
dans toute l’Écriture. Les disciples de Jean s’en retournent ; pensez-vous que le Seigneur



leur montra la faiblesse de leur maître ? Non, du tout ; Son cœur ne saurait agir ainsi. Il
désire parler à la conscience de Jean. Comment le fait-Il ? Il veut envoyer une flèche qui
atteigne son cœur, mais Il la renferme dans un fourreau si délicat,  que les disciples ne
connaissent pas ce qu’ils portent ; cette manière de faire illustre la merveilleuse grâce du
cœur du Seigneur. Quelle que soit notre infirmité, Il ne l’exposera jamais à un autre, et Il
ne permettra jamais à un autre d’agir  envers nous. Il s’occupera Lui-même de nous. Il
envoie ce message à Jean : « Allez, et rapportez à Jean les choses que vous entendez et que
vous voyez : les aveugles recouvrent la vue et les boiteux marchent ; les lépreux sont rendus
nets et les sourds entendent, et les morts sont ressuscités, et l’évangile est annoncé aux
pauvres ». Ces signes doivent avoir eu sur le prisonnier beaucoup plus de puissance que si
Jésus l’avait délivré de sa prison. 

Je suppose qu’il n’y a personne qui n’ait pas dans son lot quelque chose de pénible ;
cela  nous est  nécessaire comme le lest  est  indispensable  au navire ;  nous ne pourrions
marcher sans cela. Peut-être êtes-vous dans le besoin et vous ne savez pas si vous aurez du
pain le lendemain ; mais vous savez cependant que le Seigneur  doit suppléer à tous vos
besoins. Pourquoi ne le fait-Il pas ? Je vous répondrai par une question : Que désirez-vous
le  plus,  la  puissance  de  Sa  main  ou  la  sympathie  de  Son  cœur ?  Vous  répondez :  la
sympathie de son cœur. Bien ; mais vous ne l’auriez pas, si vous aviez la puissance de Sa
main. Paul nous en est un exemple. Le Seigneur n’ôte pas son écharde, mais Il fait quelque
chose de mieux : « car ma puissance s’accomplit dans l’infirmité » (2 Cor. 12, 9). S’Il ôte
l’écharde, vous aurez quelque chose de pire. Peut-être regardez-vous à quelque faiblesse
dans votre cercle de famille, à quelque difficulté dans vos affaires, à quelque personne avec
laquelle vous êtes en contact continuel et qui vous harcèle constamment. Peut-être pensez-
vous que cette personne possède un caractère pire que tous les autres, qu’elle est pour vous
une entrave à votre progrès, et vous désirez ardemment un changement. Mais si vous vous
débarrassez de cette difficulté, vous en aurez de pires. La victoire sur vous-même est ce
dont vous avez besoin : un changement ne la produirait pas. La raison pour laquelle vous
trouvez cette disposition si éprouvante pour vous, c’est que votre propre volonté n’a pas été
soumise. Quelqu’un disait : « Les saints dans la vie domestique sont comme des bouteilles
dans une corbeille :  elles se choquent constamment si  elles n’ont pas abondamment de
paille autour d’elles ». Ils se rendent bien aux lieux de réunions, et là il semble que tout va
bien ; mais placez-les dans la vie domestique, et vous verrez immédiatement ce qu’ils sont.
On peut les comparer aux rouages grinçants d’une machine ; ce qui manque, c’est un peu
d’huile. Je le constate en faisant des visites ; car les personnes sont toujours prêtes à faire le
récit de leurs tristes histoires ; cela prouve que des saints, dans la vie domestique, font peu
de progrès, et cela parce qu’il n’y a pas chez eux la subjugation du moi, le jugement du moi.
On  dit  que  la  charité  doit  commencer  par  soi-même ;  je  dis :  le  jugement doit  aussi
commencer par celui du moi. 

Remarquez ceci : le Seigneur Jésus Christ ne vous expose pas devant les autres ; et
ainsi  Il  envoie  ce  message  à  Jean :  « Et  bienheureux  est  quiconque  n’aura  pas  été
scandalisé en moi » ; toute l’œuvre doit être faite par Lui. Telle était la pointe de la flèche
destinée à atteindre le cœur de Jean ; le Seigneur ne veut pas qu’un autre fasse l’œuvre.
Prenons un autre cas : Abraham et Abimélec (Gen. 20). Abraham agit tout à fait mal ; mais
Dieu permettra-t-Il  à Abimélec de le lui dire ? Non ; au contraire,  Dieu agit  comme s’Il
disait : « Prenez garde à ce que vous ferez avec cet homme, car il est mon serviteur ; je ne
permettrai  pas  que vous  le  touchiez ».  Dieu jette  un manteau  sur  lui.  S’il  devait  faillir



encore dix mille  fois,  Il  dirait :  « Je ne veux pas que vous le  touchiez,  mais vous serez
débiteur de ses prières pour la restauration de votre maison ». — Prenez encore le cas des
fils d’Israël en présence de Balaam qui était payé pour les maudire. C’était à la fin de leur
course à travers le désert, après tous leurs murmures et leurs manquements. Balak sort et
loue Balaam pour les maudire. Ils n’étaient plus dans la fraîcheur de leurs premiers jours,
quand ils sortirent victorieux de l’Égypte, mais ils étaient à la fin de leur histoire du désert.
Balaam se présente. Dieu ne lui permet pas de les maudire ; Balaam dit : « Il n’a pas aperçu
d’iniquité  en Jacob,  ni  n’a  vu d’injustice  en Israël »  (Nomb.  23,  21).  Ces  choses  ne  se
trouvaient-elles pas en eux ? « Je ne les ai pas vues ». Comment cela ? La raison en est que
tout fut placé sur le Fils de Dieu qui fut cloué à la croix du Calvaire. « Il porta nos péchés en
son corps sur le bois » (1 Pier. 2, 24) ; Il a enduré la colère à notre place et nous a amenés
dans une position où Dieu ne voit pas une tache sur nous : Christ a porté tout ce qui était
contre nous. Quelqu’un dira : Peu importe donc de quelle manière nous vivons, puisqu’il
en est ainsi. Que trouvons-nous dans la pique de Phinées (Nomb. 25, 7, 8) ? Le jugement de
leur  conduite.  Dans  les  paroles  de  Dieu  à  Balaam,  vous  trouvez  le  jugement  de  leur
position. Si vous les regardez du sommet des rochers, vous avez les pensées de Dieu en
grâce pour eux. « Du sommet de la montagne je le regardais ». Voilà la manière de regarder
aux saints. C’est ainsi que Dieu regarde à eux, et Il dit : « Je n’ai pas aperçu d’iniquité ». Si
vous regardez à eux de votre point de vue, vous verrez un caractère pervers et morose, et
vous vous demanderez si cet homme est vraiment un saint de Dieu ? Oui. Je ne plaide pas
pour les caractères faux, car je ne connais rien qui soit une source de trouble ou une pierre
d’achoppement comme un caractère pervers. Je les abhorre. Les gens disent : « Ce sont là
vos saints ! ». Dieu veuille que ce que je dis n’empêche pas le jugement de soi-même. Je n’ai
aucune excuse à faire pour moi-même, mais je vous excuse vous-mêmes. Regardez à cette
pauvre personne, d’un caractère pervers et fâcheux, du sommet des rochers : elle est aussi
belle qu’il est possible de la concevoir. Cherchez Christ dans les personnes, et ne regardez
pas à leurs taches. Que l’on ne vous trouve jamais ouvrant la bouche pour parler contre un
saint de Dieu. Ceux qui « mordent » peuvent se diviser en deux classes : les calomniateurs
et les flatteurs — ceux qui en votre absence parlent mal de vous, et ceux qui vous flattent
en face. Je dirai sans hésiter que ces  deux choses sont du diable. Ne soyez point trouvés
faisant l’œuvre du diable — il est le prince des médisants. Ne prononcez jamais un mot de
mal contre quelqu’un derrière lui.  Je vous dirai que j’ai trouvé un sûr remède pour les
médisants, remède que j’ai employé plusieurs fois avec succès : quand une personne vient
me trouver pour parler des autres,  je lui  dis :  Je vais allez  chez la personne dont vous
m’avez parlé, je lui raconterai tout ce que vous m’avez dit, et je vous donnerai ensuite mon
appréciation ;  mais  si  vous  ne  pouvez  prouver  ce  que  vous  dites,  vous  supporterez  les
conséquences de vos propres paroles. Si vous agissez ainsi, vous ne serez pas troublé par
les médisants. Est-ce que je ne dois pas être fidèle envers les autres ? Si ; je dois aller les
trouver et leur dire : « Je vois ceci ou cela chez vous qui ne va pas bien ; vous devez vous en
débarrasser ». Prenez le bassin et le linge, et mettez-vous à laver les pieds de vos frères. Un
cher chrétien disait : « Je suis déterminé à ne jamais parler des fautes d’un saint en son
absence, et à ne jamais parler de ses vertus devant lui ». Je trouve ce principe en perfection
dans le Seigneur. Quand Il envoie le message à Jean, Il ne dit rien à son égard, mais après.
Jean disait :  « Je suis  seulement la  voix »,  et le  Seigneur dit  de lui :  « Il  est  plus qu’un
prophète » ; Jean disait : « Je ne suis pas digne de délier la courroie de ses sandales », le
Seigneur dit de lui : « Parmi ceux qui sont nés de femme, il n’en a été suscité aucun de plus



grand que Jean le baptiseur ». Je suis persuadé que le cœur du Seigneur fut blessé par la
question de Jean, mais pas un seul mot n’est prononcé derrière lui relativement à cela ; au
contraire, Il montre le bon côté de Jean — Il le pare, pour ainsi dire ; et c’est bien là Sa
manière d’agir envers nous. 

Craignant que quelqu’un soulève la question : « Je ne comprends pas comment celui
qui est le moindre dans le royaume des cieux est plus grand que Jean-Baptiste », je ferai
remarquer que cela se rapporte à la position dispensationnelle  de Jean.  Il  dit  ensuite :
« Depuis les jours de Jean le baptiseur jusqu’à maintenant, le royaume des cieux est pris
par  violence,  et  les  violents  le  ravissent ».  Le  royaume était  différé  pour  un  temps,  et
quiconque le saisissait avait à faire violence pour toutes ses espérances juives. Le Seigneur
révèle que le royaume ne sera pas établi maintenant en puissance, mais en mystère. 

Je ferai remarquer seulement que pour les villes où Il avait fait beaucoup de miracles,
Il a à dire à chacune d’elles : « Malheur à toi ». Pensez à cette terrible malédiction, parce
que ces villes n’avaient pas reçu Ses paroles ! 

Remarquez qu’au verset 25, Jésus se retire dans les ressources qu’Il a dans le Père :
« En ce temps-là », quand tout semble être contre Lui, Il dit : « Je te loue, ô Père, Seigneur
du ciel et de la terre… car c’est ce que tu as trouvé bon devant toi ». Il se réfugie dans les
conseils de Dieu. Quoiqu’en Ésaïe, Il dise : « J’ai travaillé en vain » (chap. 49, 4), la réponse
qu’Il obtient de Dieu est : « Quoique Israël ne soit pas rassemblé, je serai glorifié aux yeux
de l’Éternel ;… je te donnerai aussi pour être une lumière des nations, pour être mon salut
jusqu’au bout de la terre » (chap. 49, 5,  6).  Résultat  magnifique !  Bien que  tout semble
faillir,  il  est  dit :  « tu  seras  mon  salut  jusqu’au  bout  de  la  terre »,  flot  après  flot  de
bénédiction. Je dirai donc à tout serviteur de Christ : « Êtes-vous découragé concernant
votre  œuvre ? ».  Vous  dites :  « Je  ne  vois  aucun  fruit  de  mes  travaux ».  C’est  une
bénédiction de voir des résultats, mais assurez-vous que vous êtes à votre vraie place, et
ensuite, avancez. Ne jugez pas par les résultats, le temps de la moisson arrivera — le temps
de recueillir viendra. « Celui qui porte la semence pour la mettre en terre ira son chemin en
pleurant ; mais il reviendra avec chant de triomphe, quand il portera les gerbes » (voy. Ps.
126). Combien c’est beau ! Allez, travaillez ; c’est le temps des semailles maintenant, celui
de  la  moisson  viendra  plus  tard.  Qu’avez-vous  à  faire  maintenant ?  Retournez  à  vos
ressources en Dieu ; si vous ne le faites pas, qu’arrivera-t-il ? Je puis dire que durant de
longues  années,  j’ai  été  en  contact  avec  des  gens  qui  s’étaient  tenus  avec  nous  sur  la
brèche ; mais que sont-ils devenus ? Ils ont passé. J’en ai connu de ceux-ci qui tenaient la
plume  en  faveur  de  la  propagation  de  ces  précieuses  vérités,  et  je  les  ai  vus  ensuite
contredire, avec la même plume, ce qu’ils maintenaient autrefois. Christ a-t-Il failli ? Dieu
a-t-Il failli ? Le fondement a-t-il été ébranlé ? Non, le fondement conserve toute sa stabilité,
Dieu est le même, Christ est le même. Quel est donc le secret de tout cela ? C’est que les
gens  n’ont  pas  trouvé  ce  qu’ils  attendaient,  et  ils  s’en  sont  allés  avec  chagrin  et
désappointement.  Et  vous,  à  quoi  regardez-vous  quand  vous  venez  au  milieu  des
chrétiens ? Dites-vous : « Ils ne sont pas ce que j’attendais ; je croyais trouver de l’amour, et
j’ai  été  désappointé » ?  Servez  vous-mêmes  comme  il  faut.  Si  vous  étiez  venus  pour
montrer l’amour, vous auriez eu une histoire bien différente à raconter. Les hommes dont
je vous parle se sont retirés ; où ? en Dieu ? Non, ils se sont retirés en eux-mêmes, et ils sont
devenus comme le glaçon qui pend au toit d’une maison. 

La  plus  grande  méprise  que  vous  puissiez  jamais  faire  est  celle  de  venir,  vous



attendant à l’amour des autres. Il y a trente-deux ans que je suis sur le terrain de la vérité,
et je puis dire que j’ai éprouvé mille fois plus d’amour que je n’aurais jamais attendu et dix
mille fois plus que je n’ai jamais mérité. Quand des personnes parlent du manque d’amour,
la faute est généralement dans leurs propres cœurs. Ne dites-vous pas que vous ne méritez
que le feu de l’enfer ? Quel droit avez-vous donc à vous attendre à l’amour ? Ce que j’ai à
faire, c’est de montrer l’amour. Du commencement à la fin de ce livre, il n’y a pas une seule
ligne qui  m’enseigne à attendre l’amour des autres ;  mais il  y en a abondamment pour
m’enseigner  à  le  montrer  moi-même.  La  Parole  ne  vous  dit  jamais  d’attendre  quelque
chose de l’homme. Ceux dont nous avons parlé vinrent au milieu des chrétiens s’attendant
à l’amour,  ils  furent  désappointés.  Si  vous venez vous  attendant  à  l’amour,  vous serez
désappointés aussi, et vous vous retournerez, désabusés de ceux que vous laisserez. 

Prenons l’exemple d’une pompe. Que servira-t-il de pomper à sec ? Versez-y donc un
peu d’eau et vous en obtiendrez ensuite en abondance. Quand vous vous approchez des
chrétiens et que vous les trouvez insensibles, sombres et froids, versez un peu d’eau en eux,
et vous obtiendrez bientôt un courant jaillissant. 

Christ se retire dans les ressources qu’Il a auprès du Père, et tout est bien. Ensuite Il
sort et dit : « Venez à moi ». Combien c’est beau ! d’autant plus beau que c’est si près de :
« Malheur  à  toi ».  Bien  qu’ils  m’aient  désappointé,  semble-t-Il  dire,  moi,  je  ne  vous
désappointerai pas. Que dit-Il ? « Je vous donnerai du repos ». Y a-t-il ici une conscience
qui n’ait pas obtenu la paix, le repos ? Je ne dis pas un cœur, car je crois que ce premier
repos est le repos de la conscience. Quel est le sens de cela ? Si vous n’avez pas le repos de
la conscience,  c’est  parce que vous n’êtes pas venus à Jésus. Des milliers de gens sont
convertis, et cependant ils n’ont pas obtenu le repos ; c’est parce qu’ils ne sont pas venus à
Christ. Ils sont occupés de leur dispositions et de leurs sentiments, tâchant d’obtenir par
eux-mêmes  la  paix.  Vous  ne  réussirez  jamais  en  agissant  de  cette  manière.  Comment
pouvez-vous  l’obtenir ?  Simplement  en  étant  satisfaits  de  Jésus.  Dieu  est  satisfait  de
l’œuvre de Jésus, l’êtes-vous ? Il dit : « Venez à moi, et je vous donnerai du repos ». Vous
n’êtes pas venus à Lui si vous n’avez pas ce repos. Il désire remplir votre âme ; croyez ce
qu’Il  dit.  Il  n’y  a  pas  de  classe  de  personnes  qui  m’intéresse  plus  que  celle  des  âmes
anxieuses. Venez à Jésus maintenant ; regardez entièrement en dehors de vous-mêmes —
et vous trouverez en Jésus tout ce qu’il vous faut. 

C’est à tort que l’on exhorte des pécheurs à prendre le joug de Christ. Jésus dit aux
pécheurs : « Venez à moi ». Ce n’est pas dire : « Venez à un joug ». Quand je suis venu à Lui
et que j’ai trouvé le repos, Il dit : « maintenant, baissez-vous, inclinez-vous et placez-vous
sous le joug avec moi ». Remarquez la beauté de cela. Pensez au privilège de prendre le
joug avec Christ. Une volonté brisée — voilà le secret pour trouver le repos. Éprouvez-vous
le besoin d’un changement pour améliorer vos circonstances ? Vous faut-il plus de gain ?
Alors vous n’avez pas trouvé le repos. Un homme qui a vraiment trouvé le repos peut dire :
« Je ne remuerai pas le doigt pour changer une seule chose à mes circonstances, car c’est le
Seigneur qui les a arrangées ». Le Seigneur dit en Jean 14, 27 qu’Il laisse la paix ; c’est la
paix de la conscience ; puis : « Je vous donne ma paix », c’est la paix du cœur. Quand je vois
quelqu’un troublé par les circonstances, je dis : Vous n’avez pas trouvé le repos. « Prenez
mon joug sur vous, et apprenez de moi » ; c’est pour nous. Laissez-moi ajouter que si nous
nous retirons, vous et moi, de nos échecs, pour entrer dans nos ressources en Dieu, nous
sortirons ensuite de là non comme des glaçons, mais comme des courants de bénédiction,
et ceux qui vous entourent verront Christ au lieu de l’odieux moi. Dans votre travail, dans



vos affaires ou dans vos ateliers, vous êtes appelés à être une vivante expression de Christ.
Si vous êtes soumis dans votre esprit, vous trouverez que ce dont je viens de parler est le
meilleur remède ; et si, dès le matin, rempli de douleur et de peine, vous vous préparez
pour aller auprès de quelque chrétien pauvre et alité, et que vous essayiez de faire parvenir
dans son âme un courant de bénédiction, vous sentirez alors un vrai soulagement dans
votre cœur. Pourquoi ? Parce que vous vous êtes débarrassés de vous-mêmes. 

Il  y a trois  sources de maux :  un esprit  légal,  une conscience malade,  et un cœur
occupé de lui-même. Le remède pour un esprit légal, c’est  la grâce ; le remède pour une
conscience malade, c’est de se juger devant Dieu et de marcher dans la vérité ; le remède
pour un cœur occupé de lui-même, c’est  Christ. Quand je trouve un cœur occupé de lui-
même, je dis : « Vous avez besoin d’un nouveau centre — Christ. Tournez autour de Lui-
même, et vous en aurez les brillants rayons ». Quand les chrétiens se meuvent autour de ce
nouveau centre, ils en reçoivent les rayons et les projettent autour d’eux. Que nous soyons
des  gens  ne  parlant  pas  seulement,  mais  travaillant ;  des  gens  vivant,  se  mouvant et
respirant. Fasse le Seigneur qu’il en soit ainsi de plus en plus pour chacun de nous. 


	Le parfait ouvrier

