
Considérations sur le Lévitique
M.E. 1861 pages 441-453

Dans la personne et dans l’œuvre du Seigneur Jésus Christ, il y a une plénitude infinie
qui répond à tous les besoins de l’homme, soit comme pécheur, soit comme adorateur. La
dignité  infinie  de  Sa personne donne une valeur  éternelle  à  Son œuvre.  Le  livre  de  la
Genèse nous présente « le remède » de Dieu à la ruine de « l’homme », dans la semence       
promise, dans l’arche du salut et dans les riches développements de la grâce divine envers
l’homme tombé et coupable. Là nous avons, en quelque sorte en bourgeon, la grâce dont
les  gloires  épanouies  et  les  parfums  rempliront  encore  les  cieux  et  la  terre  de  joie  et
d’allégresse. 

Dans le livre de l’Exode nous avons la réponse de Dieu aux questions de l’homme. Là,
l’homme est non seulement hors d’Éden, mais encore il est tombé entre les mains d’un
cruel  et  puissant  ennemi  :  il  est  l’esclave  du  monde.  Comment  sera-t-il  délivré  de  la
tyrannie de Pharaon, de la fournaise de l’Égypte ? Comment peut-il être racheté, justifié et 
introduit dans la terre promise ? Dieu seul pouvait répondre à de telles questions, et c’est 
ce qu’Il fait par le sang de l’agneau égorgé. Dans le pouvoir rédempteur de ce sang, toute
question est résolue. Il répond aux exigences les plus élevées du ciel et aux plus profondes
nécessités  de  l’homme.  Par  sa  merveilleuse  efficacité,  Dieu  est  glorifié,  l’homme  est
racheté, sauvé, justifié, et amené dans la sainte habitation de Dieu, tandis que l’ennemi est
complètement vaincu et sa puissance détruite. 

Maintenant, dans le livre du Lévitique, nous trouvons le plus complet développement
de ce qu’on peut appeler « la provision de Dieu pour le besoin de l’homme », savoir, un   
sacrifice,  un  sacrificateur,  et  un  lieu  de  culte.  Toutes  ces  choses  sont  absolument
nécessaires pour s’approcher de Dieu, comme ce livre le démontre surabondamment, mais
tout ce qui s’y rattache était déterminé par l’Éternel et établi  par Sa loi. Rien n’en était
laissé à la fertile imagination de l’homme ou aux arrangements arbitraires de sa prudence.
« Et Aaron et ses fils firent toutes les choses que l’Éternel avait commandées par le moyen 
de Moïse » (8, 36 ; 9, 6, 7). Sans la parole du Seigneur, ni sacrificateur, ni peuple ne pouvait   
faire un seul pas dans la bonne direction.  Il en est toujours de même. Dans ce monde de
ténèbres  il  n’est  pas  un  seul  rayon  de  lumière,  à  part  celui  qui  procède  des  Saintes
Écritures. « Ta parole est une lampe à mes pieds et une lumière à mon sentier » (Ps. 119,   
105). Il est des plus heureux que les enfants de Dieu honorent sa Parole en se laissant
diriger par elle en toutes choses. Nous avons besoin aujourd’hui, autant que les Israélites
avaient besoin alors, d’une direction divine pour un culte que Dieu puisse agréer. « Mais 
l’heure vient, et elle est maintenant, que les vrais adorateurs adoreront le Père en esprit et
en vérité ; car aussi le Père en cherche de tels qui l’adorent. Dieu est esprit, et il faut que 
ceux qui l’adorent, l’adorent en esprit et en vérité » (Jean 4, 23-24). Il faut donc plus que la 
sincérité ou que des sentiments de dévotion dans le culte des enfants de Dieu : il doit être
pénétré de l’onction de l’Esprit, et conforme à la vérité de Dieu. Mais, béni soit Son nom,
nous avons tout dans la personne et dans l’œuvre de notre Seigneur Jésus. Il est à la fois
notre  sacrifice,  notre  sacrificateur  et  notre  droit  d’entrée  dans  le  lieu  très  saint.  Oh ! 
puissions-nous être gardés bien près de Lui,  dans le  sentiment permanent,  qu’Il  est  le
principe, le moyen et le doux parfum de tout notre culte !  

Considérons  maintenant  brièvement  les  trois  points  que  nous  avons  indiqués  ci-
dessus. 

I

En premier lieu, nous ferons observer que le sacrifice est la base du culte. Un culte



acceptable pour Dieu doit être basé sur un sacrifice acceptable pour Lui. L’homme étant en
lui-même coupable et souillé, a besoin d’un sacrifice pour ôter sa culpabilité, le purifier de
ses souillures, et le rendre propre à se tenir en la sainte présence de Dieu. « Sans effusion 
de sang il n’y a pas de rémission »   [Héb. 9, 22] ; or sans rémission et sans la   connaissance de
cette  rémission,  il  ne peut y avoir de culte heureux,  point de louanges, d’adorations et
d’actions de grâce réelles et cordiales. Aller à ce qu’on appelle un lieu de culte ou adorer
Dieu, sont deux choses fort différentes. Dieu est saint, et l’homme doit s’approcher de Lui
par les voies voulues de Dieu et selon ce que Dieu est ;  comme Moïse le dit à Aaron à 
l’occasion solennelle du péché de Nadab et Abihu : « C’est ce dont l’Éternel avait parlé en 
disant :  Je serai sanctifié dans ceux qui m’approchent, et je serai glorifié devant tout le
peuple »   [Lév. 10, 3]. Le Seigneur seul pouvait donner des directions sur la manière dont le
peuple pouvait s’approcher de Lui : c’est le grand sujet du livre du Lévitique, dont les sept
premiers  et  le  seizième  chapitres,  entre  autres,  contiennent  un  exposé  intéressant  et
complet de l’ordonnance du sacrifice et du caractère du culte juif. 

C’est  sur  la  base  du  sacrifice  offert  et  accepté,  que  les  enfants  d’Israël  étaient
constitués le peuple adorateur de Dieu. C’est sur le même principe, savoir sur le sacrifice
offert et accepté, que les croyants en Jésus sont constitués le peuple adorateur de Dieu
maintenant (comp. soigneusement Lévitique 16 avec Hébreux 9 et 10). Ils ont remplacé
Israël, mais d’après un ordre beaucoup plus élevé, soit que nous regardions au sacrifice, au
sacrificateur, ou à la place du culte. Le contraste entre eux est grand et fortement marqué
dans l’Écriture, surtout dans l’épître aux Hébreux. Les sacrifices lévitiques n’atteignaient
jamais la conscience de celui qui les offrait, et le sacrificateur ne pouvait jamais le déclarer
« entièrement net ». Comme l’apôtre nous le dit, les dons et les sacrifices qui étaient offerts   
sous  la  loi  ne  pouvaient  pas  rendre  parfaits  quant  à  la  conscience  celui  qui  faisait  le
service [Héb. 9, 9]. La conscience, remarquez-le bien, étant toujours le reflet du sacrifice, elle
ne pouvait pas être parfaite, tant que le sacrifice n’était pas parfait. « Car il est impossible 
que le sang de taureaux et de boucs ôte les péchés »   [Héb. 10, 4]. Ainsi, le culte juif était lié à
des  sacrifices  inefficaces,  à  un rituel  fatigant,  et  à  une conscience  non purifiée,  ce  qui
engendrait dans l’adorateur un esprit de servitude et de crainte. 

Maintenant, observez le contraste de tout cela dans le sacrifice de Christ, offert une
seule fois et parfaitement accepté : il a « aboli le péché par le sacrifice de lui-même »     [Héb. 9,

26]. Tout est consommé. « Ayant fait par lui-même la purification de nos péchés, il s’est 
assis  à la droite de la majesté dans les hauts lieux »   [Héb.  1,  3].  Quand l’adorateur  vient
devant  Dieu,  fondé  sur  ce  sacrifice,  il  trouve  qu’il  n’a  rien  à  faire,  sauf,  en  tant  que
sacrificateur,  d’annoncer  « les  vertus  de  Celui  qui  nous  a  appelés  des  ténèbres  à  sa 
merveilleuse lumière »   [1 Pier. 2, 9]. Même Christ n’a rien de plus à faire eu égard à notre
justification  et  à  notre  acceptation,  « car  par  une  seule  offrande,  il  a  rendu parfaits  à 
perpétuité ceux qui sont sanctifiés »   [Héb. 10, 14]. Par le sacrifice qu’il offrait, le Juif n’était
nettoyé que d’une manière  cérémonielle, et cela seulement pour un moment, en quelque
sorte ; mais le chrétien, par le sacrifice de Christ, est réellement net et cela pour toujours, 
« à perpétuité » ; quelle douce parole : «       à perpétuité » ! C’est un privilège commun à tous   
les  croyants  d’être  rendus  parfaits  comme adorateurs  devant  Dieu,  « par  l’offrande  du 
corps de Jésus Christ, faite une fois pour toutes »   [Héb. 10, 10]. Sur ce point si important, le
témoignage des Écritures est des plus complets et des plus explicites : « Puisque ceux qui 
rendent culte, étant une fois purifiés, n’auraient  plus eu aucune conscience de péchés ». 
« Le sang de Jésus Christ, son Fils, nous purifie de tout péché ». « Je ne me souviendrai     
plus de leurs péchés, ni de leurs iniquités » (1 Jean 1, 7 ; Héb. 10, 2, 17). Par l’œuvre de   
Christ pour nous nos péchés ont tous été ôtés ; et maintenant, par la foi à la Parole de Dieu, 
nous  savons  qu’ils  sont  tous  pardonnés  et  oubliés.  C’est  pourquoi  nous  pouvons  nous
approcher de Dieu et nous tenir en Sa sainte présence, dans l’heureuse assurance qu’il n’y a
plus  ni  péché  ni  tache  sur  nous.  Notre  grand  souverain  Sacrificateur  nous  a  déclarés
« entièrement nets » (Jean 13, 10). Si nous le croyons, le sentiment de la culpabilité nous   



est ôté, nous n’avons « plus aucune conscience de péché ».  
Faites attention que cette vérité si précieuse ne veut pas dire que nous n’ayons plus le

sentiment de péchés commis. Loin de là. Cela ne signifie pas davantage que nos chutes ne
puissent avoir pour effet de nous procurer une mauvaise conscience — ni que nous n’ayons
sans cesse besoin de nous exercer à « avoir toujours une conscience sans reproche devant 
Dieu et devant les hommes »   [Act.  24,  16].  Nullement :  Cela signifie tout simplement que
Christ, par le sacrifice unique et parfait de Lui-même, a pour toujours ôté tous nos péchés,
racine et rameaux ; et dès que nous avons été amenés à connaître et à croire cette vérité, 
comment peut-il y avoir des péchés sur la conscience ? Christ les a tous ôtés. Le précieux 
sang du sacrifice offert une seule fois et accepté, nous a purifiés de toute souillure, et de
toute tache de péché. Sans doute il peut y avoir en nous un profond sentiment du péché
inhérent à notre nature et de maints péchés et manquements dans notre vie de chaque
jour, et par conséquent la pénible et douloureuse confession de tous ces péchés à Dieu ; 
mais cela ne nous empêche pas d’avoir toujours la pleine assurance que Christ, mort pour
nos péchés, les a tous expiés, et qu’aucun d’eux, en conséquence, ne peut plus jamais nous
être  imputé.  C’est  là  sans  doute  une  merveilleuse  vérité,  mais  c’est  la  grande,
l’indispensable  vérité  pour  un  adorateur.  Comment  pourrions-nous  nous  tenir  en  la
présence de Dieu, où tout est perfection, si nous n’étions pas aussi nets qu’Il le désire ? 
Nous devons être assez purs pour pouvoir soutenir les regards de la sainteté infinie. Mais,
béni soit Dieu, tous ceux qui croient en Jésus et qui se confient en Son sacrifice accompli,
sont pardonnés et justifiés ; ils ont la vie éternelle, la justice et la paix. Au premier cri du 
pécheur coupable,  pour demander  miséricorde,  répond le  sang du sacrifice,  qui  atteint
jusqu’aux  plus  profonds  abîmes  de  ses  besoins  —  qui  l’élève  jusqu’aux  plus  sublimes
hauteurs  des  cieux,  et  le  qualifie  pour  y  entrer,  heureux  adorateur,  en  la  présence
immédiate du trône de Dieu ; « car aussi Christ a souffert une fois pour les péchés, le juste   
pour les injustes, afin de nous amener à Dieu ». « Car si le sang des taureaux et des boucs —   
et les cendres d’une génisse avec lesquelles on fait aspersion sur ceux qui sont souillés —
sanctifie pour la pureté de la chair, combien plus le sang du Christ qui, par l’Esprit éternel,
s’est offert lui-même à Dieu sans tache, purifiera-t-il votre conscience des œuvres mortes
pour servir le Dieu vivant ! » (1 Pier. 3, 18 ; Héb. 9, 13, 14).      

II

En  second  lieu,  nous  avons,  dans  les  riches  provisions  de  la  grâce  de  Dieu,  le
Seigneur Jésus Christ comme notre grand souverain Sacrificateur en la présence de Dieu
pour nous. Il comparaît là pour nous. « Nous avons un tel souverain sacrificateur qui s’est 
assis à la droite du trône de la majesté dans les cieux, ministre des lieux saints et du vrai
tabernacle que le Seigneur a dressé et non pas l’homme » (Héb. 8, 1, 2). L’œuvre de Son 
sacrifice ayant été pleinement accomplie, Il s’est assis. Aaron est représenté comme étant
toujours debout,  son œuvre n’étant  jamais  terminée.  Il  se tenait  « debout chaque jour, 
faisant le service et offrant souvent les mêmes sacrifices qui ne peuvent jamais ôter les
péchés ; mais celui-ci, ayant offert un seul sacrifice pour les péchés, s’est assis à perpétuité 
à la droite de Dieu » (Héb. 10, 11, 12). Immédiatement après que la loi du Seigneur, relative 
aux sacrifices, eût été donnée, la sacrificature fut établie (8 et 9). Les saints ont l’un et
l’autre en Christ, qui est, à la fois, notre sacrifice et notre sacrificateur. Il apparut une fois
sur la croix pour nous ; maintenant Il paraît   pour nous, devant la face de Dieu [Héb. 9, 24] ; 
dans peu Il apparaîtra en gloire avec nous. La connaissance de l’œuvre qu’Il a accomplie
sur la croix, et de celle qu’Il fait maintenant dans le sanctuaire céleste, entretiendra dans
nos cœurs l’espérance de Sa venue et nous poussera à désirer Son apparition en gloire. 

Dans  le  Nouveau  Testament,  il  n’est  jamais  question  que  de  deux  ordres  de
sacrificateurs, savoir Christ, le grand souverain sacrificateur dans le ciel, et la sacrificature
commune de tous les croyants sur la terre. « Vous aussi, comme des pierres vivantes, êtes 
édifiés pour être une maison spirituelle, une sainte sacrificature, pour offrir des sacrifices



spirituels, agréables à Dieu par Jésus Christ » (1 Pier. 2, 5). Et ailleurs : « À lui qui nous   
aime, et qui nous a lavés de nos péchés dans son sang, et nous a faits un royaume de
sacrificateurs  pour  son  Dieu  et  Père »  (Apoc.  1,  5,  6).  Ces  passages  expriment  très 
clairement la position commune de tous les croyants comme sacrificateurs à Dieu. Il n’est
jamais question dans le Nouveau Testament d’une classe particulière, ou d’un ordre spécial
de  chrétiens,  exerçant  l’office  de  sacrificateurs  ou  prêtres,  à  part  des  autres  chrétiens.
Christ est le grand souverain sacrificateur sur la maison de Dieu, et tous Ses rachetés, en
vertu de leur union avec Lui, sont sacrificateurs, jouissant du privilège d’entrer, comme des
adorateurs une fois purifiés, dans le lieu très saint. Même les apôtres n’ont jamais pris la
place de sacrificateurs, comme distincte de celle ou supérieure à celle du plus humble des
enfants  de  Dieu  :  sans  doute  ils  pouvaient  connaître  leurs  privilèges  bien  mieux  que
plusieurs et en jouir davantage. Pour ce qui regardait le service de la Parole, leur vocation
et leurs dons étaient distincts et spéciaux, mais comme adorateurs ils se trouvaient sur le
même terrain que les autres croyants, et de concert avec eux, ils rendaient culte à Dieu par
Jésus Christ, le grand souverain sacrificateur de Son peuple tout entier. 

Le ministère sacerdotal de notre adorable Seigneur peut être considéré sous diverses
faces qui, toutes, présentent un intérêt particulier ; nous nous bornerons à en signaler deux 
: 

1° Comme notre grand souverain sacrificateur, Il nous représente dans le sanctuaire
céleste, et quel représentant ! le Fils bien-aimé de Dieu, l’homme glorifié, dont le nom est 
par-dessus tout autre nom [Phil. 2, 9] ! « Car le Christ n’est pas entré dans les lieux saints faits   
de main, copies des vrais, mais dans le ciel même, afin de paraître maintenant pour nous
devant la face de Dieu » (Héb. 9, 24). Oh ! quel honneur pour nous ! Comme nous sommes     
ainsi  rapprochés  de  Dieu !  Qu’il  serait  bon  que  nos  cœurs  l’appréciassent  davantage !   
Quand Aaron paraissait  devant  l’Éternel,  dans  ses  vêtements de gloire  et  de  beauté,  il
représentait les enfants d’Israël, dont les noms, gravés sur les pierres précieuses, étaient
enchâssés dans l’or du magnifique pectoral. Type béni de notre réelle et éternelle position
sur le cœur de Christ,  qui apparaît,  non pas  une fois par an comme Aaron jadis,  mais
continuellement devant la face de Dieu  pour nous.  Les noms de tous les croyants sont
continuellement placés devant les yeux de Dieu, dans toute la gloire et la beauté de Christ,
Son Fils bien-aimé. Nous sommes dans Sa justice, nous possédons Sa vie, nous jouissons
de Sa paix, nous sommes remplis de Sa joie et nous faisons resplendir Sa gloire. Quoique
sans droits, sans titres ni privilèges en nous-mêmes, nous avons tout en Lui, Il est là pour
nous et comme nous, béni soit à jamais Son nom. 

Oui, dans le ciel, Il est grand sacrificateur
Et porte tous nos noms à jamais sur Son cœur. 

C’est grâce à Son intercession continuelle là-haut que les saints sur la terre sont aidés
et soutenus dans leur pèlerinage,  et en même temps maintenus comme adorateurs au-
dedans du voile, selon toute la bonne odeur de Ses perfections divines. Et quoique souvent
ils ignorent ces choses, ou qu’ils ne sachent pas en jouir, cela n’en altère ni n’en affecte en
aucune manière la réalité bénie, glorieuse et éternelle, « vu qu’il est toujours vivant pour 
intercéder pour eux » (Héb. 7, 25).  

2° Comme notre  grand souverain sacrificateur,  Il  présente à  Dieu les  dons et  les
sacrifices de Son peuple d’adorateurs. Sous la loi, celui qui rendait culte amenait sa victime
au sacrificateur par lequel elle était présentée à l’Éternel sur son autel. Tout était disposé et
arrangé par le sacrificateur, conformément à la parole de Jéhovah. Comme tout cela est
parfaitement accompli pour les adorateurs de maintenant par leur grand sacrificateur dans
le ciel ! Nos prières, nos louanges et nos actions de grâce, tout passe par Ses mains avant 
d’arriver  au trône de Dieu.  Quelle  grâce  merveilleuse  il  y  a  là  pour nous,  quand nous
pensons à toutes les misères et les souillures qui se mêlent à notre culte, à tant de pensées
de la chair qui s’introduisent dans ce qui est de l’Esprit. Mais le Seigneur sait discerner ces
éléments opposés et les séparer l’un de l’autre. Ce qui est de la chair doit être rejeté et



consumé comme du bois, du foin, du chaume  [1 Cor. 3, 12], tandis que ce qui est de l’Esprit
est précieux, conservé avec soin et présenté à Dieu dans la valeur et la bonne odeur du
parfait  sacrifice  de  Christ.  « Offrons  donc,    par  lui,  sans  cesse  à  Dieu  un  sacrifice  de
louanges, c’est-à-dire le fruit des lèvres qui bénissent son nom » (Héb. 13, 15). La libéralité 
des Philippiens envers Paul était « un parfum de bonne odeur, un sacrifice acceptable et 
qui était agréable à Dieu » (4, 18). Cela nous fait sentir l’importance de cette exhortation : 
« Quelque chose que vous fassiez, en parole ou en œuvre, faites tout au nom du Seigneur 
Jésus, rendant grâces par lui à Dieu, le Père » (Col. 3, 17).  

III

En troisième lieu, nous voyons que  la seule place de culte pour le chrétien est au-
dedans du voile,  « où Jésus est entré pour nous comme précurseur »     [Héb. 6, 20]. Comme
témoin, la place du croyant est hors du camp ; comme adorateur, sa place est au-dedans du 
voile. Dans l’une et l’autre de ces positions, il peut être sûr d’avoir Christ avec lui. « Sortons 
donc vers lui hors du camp, en portant son opprobre ». « Ayant donc, frères,      une pleine
liberté  pour  entrer  dans  les  lieux saints par  le  sang  de Jésus »  (Héb.  13,  13 ;  10,  19).   
Connaître ces deux positions en communion avec Christ Lui-même, par l’enseignement de
l’Esprit,  est  une  ineffable  bénédiction.  L’Église  n’a,  sur  la  terre,  aucun  lieu  de  culte
divinement consacré : « L’heure vient, où vous n’adorerez le Père, ni sur cette montagne, ni 
à Jérusalem ». « Nous n’avons pas ici-bas de cité permanente » (Jean 4, 21 ; Héb. 13, 14).       
Notre place est dans les cieux en vertu du sacrifice de Christ, et du ministère sacerdotal
qu’Il y accomplit pour nous. Quelle que puisse être la nature du bâtiment dans lequel des
chrétiens se réunissent ensemble au nom du Seigneur Jésus, leur vraie et unique sphère de
culte, c’est le sanctuaire céleste. Par la foi à la Parole de Dieu, et par la puissance de Son
Saint Esprit, ils L’adorent « dans le vrai tabernacle, que le Seigneur a dressé et non pas 
l’homme » (Héb. 8, 2).  

Israël avait « un sanctuaire terrestre », et, en conséquence, leur culte avait l’empreinte   
de  ce  monde,  « le  chemin  des  lieux  saints  n’était  pas  encore  manifesté,  tandis  que  le 
premier tabernacle avait encore sa place » (Héb. 9, 1, 8). Mais ce chemin a été ouvert et 
consacré par le sang de Jésus. Le même coup de lance qui frappa l’Agneau, déchira le voile
depuis  le  haut  jusqu’au  bas.  Le  chemin  du  lieu  très  saint  fut  alors  montré  comme
entièrement ouvert,  et Christ,  avec tous ceux qui sont lavés dans Son sang, entra en la
présence  immédiate  de  Dieu,  sans  voile.  Il  n’y  a  plus  maintenant  le  culte  du  parvis
extérieur, pour le peuple, et le culte du temple pour le sacrificateur, comme cela avait lieu
sous la loi. Ces distinctions sont ignorées dans l’Église du Dieu vivant, qui ne connaît que le
culte des sacrificateurs et le culte du temple. Tous les membres de ce corps de Christ sont
également rapprochés de Dieu — tous ont la même liberté d’accès — tous sont également
acceptables, grâce à la présence et à l’intervention du grand souverain sacrificateur de Son
peuple. Le sang précieux, qui nous purifie de tout péché, nous a, en même temps, amenés
près de Dieu comme Ses enfants et aussi comme des sacrificateurs capables de L’adorer. Et
si nous connaissons réellement la merveilleuse efficace de ce sang dans les lieux célestes,
nous nous y trouverons à l’aise et heureux dans toute la liberté et la dignité de fils, aussi
bien que dans toute la proximité officielle et l’attitude bénie d’adorateurs purifiés une fois
pour toutes, dans le lieu très saint. 

Oh ! que nos cœurs soient maintenus dans le doux souvenir, la connaissance et la 
force  des  riches  provisions  de  la  grâce  de  Dieu  pour  tous  nos  besoins !  Que  nous  ne 
perdions jamais  de vue le  sang sur le  propitiatoire,  le  ministre  du sanctuaire,  et  notre
sainte, céleste et éternelle place de culte. 


	I
	II
	III

