
Luc 11, 14-36
M.E. 1861 pages 413-418

Cet évangile nous donne ces discussions entre le Seigneur et les Juifs qui présentent
l’état des cœurs, l’état moral des âmes. 

Il s’agit de l’entrée de la lumière dans le monde et de l’accueil que l’homme lui ferait ; 
s’il serait soumis par elle ou s’il la repousserait. 

La lumière manifeste le cœur de l’homme ; les ténèbres ne l’ont point comprise   [Jean 1,

5]. L’homme évite la lumière et la fuit. De l’autre côté, la vie est la lumière de l’homme et
c’est la grâce. Celui sur qui Dieu agit selon l’efficace de Sa grâce devient lumière dans le
Seigneur [Éph. 5, 8] et comprend la lumière. 

Jésus développe les phases du combat de la lumière et des ténèbres. Il énumère les
cas où le cœur de l’homme se trouve. Il a semé la bonne Parole de Dieu dans le cœur ; elle 
est parfaitement adaptée aux besoins moraux de l’homme ; si le cœur est endormi, elle 
n’entre pas, Satan ôte tout ; si les affections naturelles reçoivent la parole avec joie, sans 
qu’il  y ait rien, et parce qu’il n’y a rien de produit dans la conscience,  la Parole germe
aussitôt parce que le terrain manque, mais aussi les premières difficultés font tout sécher.
Les épines aussi étouffent tout. Jésus présente ainsi les phases qui se manifestent dans le
cœur. 

Ce ne sont pas les qualités ni la perfection de la lumière qui sont en question. C’est la
manière dont le cœur la reçoit. On ne pouvait nier que Jésus chassât les démons ; mais on 
disait  qu’Il  le  faisait  par  Béelzébul,  et  d’autres  Lui  demandaient  un miracle.  Quand la
lumière entre, elle a pour effet de montrer ce qui est dans le cœur et de tout y remuer ; un 
homme peut voir chasser les démons et en face de tout cela l’attribuer au démon ; un autre 
demande un signe du ciel ; d’autres n’ont pas une volonté si prononcée, mais ont chacun 
des opinions diverses sur Jésus. L’un dit : c’est Élie ; l’autre, un prophète ; l’autre, Jean-   
Baptiste. Il n’y avait pas eu jusqu’alors assez de force dans le témoignage rendu, même par
Jean, pour manifester tout ce qui était dans le cœur. Tout n’était pas mis en évidence ; cela 
a été fait quand la lumière est entrée ; et partout où elle entre, elle produit toutes sortes de 
difficultés et d’incertitudes, parce qu’elle force chaque cœur à se montrer devant Dieu tel
qu’il est, et c’est un triste tableau. Quand l’homme est manifesté tel qu’il est, quand son
cœur  est  remué,  c’est  comme un égout ;  plus  la  lumière  est  parfaite,  plus  cet  effet  est 
produit ; elle force chacun à prendre parti pour ou contre la lumière. Les choses prennent 
leur place  en la puissance de Dieu.  Nous devons désirer que Dieu agisse avec toute la
puissance de Son Esprit, afin que ceux qui aiment la lumière arrivent à la pleine possession
de la lumière. Si elle met en évidence nos péchés, c’est afin qu’ils soient expiés, car Celui
qui est lumière est aussi expiation. 

La puissance de Satan cherche encore à retenir les âmes dans les ténèbres, versets 21-
23. Tout revient à être pour Christ ou contre Lui. « Celui qui n’est pas avec moi est contre 
moi », dit Jésus :  cela décide la question de la puissance de Satan,  car Celui qui est la 
lumière est plus fort que toute la puissance de Satan. Ce n’est pas la lumière qui manque,
mais c’est la foi. La lumière du corps, c’est l’œil [Matt. 6, 22] et non le soleil, parce qu’il s’agit
de l’état de celui qui reçoit la lumière et non de la manifestation de la lumière en Christ. Il y
a toujours une lumière en nous, l’œil ; ce que nous voyons, le but, est l’objet du cœur. Tout 
dépend de l’objet de l’âme quand il s’agit de voir clair et rien autre. Il est sûr que tout est
lumière  en Christ  et  qu’il  y  a  assez  de  grâce  en Lui  pour  faire  jaillir  la  lumière.  Mais
moralement la lumière est l’œil et il importe que la lumière qui est en nous ne soit pas
ténèbres [Luc 11, 35]. Il ne s’agit ni de miracles, ni de figures. La foi n’est jamais basée sur des
miracles ; si elle n’est fondée que sur des miracles, elle ne vaut rien. C’est une conviction 



qui n’est pas dans la conscience ; ce n’est pas la vie de Dieu. Christ n’a pas de confiance en 
cela (Jean 2, 23, 24). — En outre, Il dit : « Mes brebis entendent ma voix »     [Jean 10, 27], et
non voient mes miracles. C’est ce qui anime Élie. L’Éternel n’est ni dans le tourbillon, ni
dans le tonnerre, mais dans le son doux et subtil  [1 Rois 19, 11-13]. Dans Hébreux 4, on ne sait
pas distinguer entre la parole écrite et la parole vivante ; rien ne lui est caché ; elle discerne   
jusqu’aux intentions du cœur. Elle manifeste Dieu au cœur et le cœur à Dieu. C’est la voix
douce dont nous avons besoin. Il y a dans le cœur ce besoin qui fait que la lumière, tout en
nous  condamnant,  ne  nous  effraie  pas,  mais  nous  attire.  Le  Seigneur  dit  ici  :  « Cette 
génération est méchante ». Pourquoi ? Elle demande un signe ; en présence de la lumière,     
elle demande une démonstration de la vérité. Elle n’aura d’autre signe que celui de Jonas ; 
ce sera trop tard pour que la génération soit épargnée, car la résurrection de Jésus arrive
parce qu’ils ont rejeté le Seigneur. La réjection du Fils de l’homme fait venir le jugement.
Jonas est une figure comme prédicateur sans miracle. Ninive se repentit et fut épargnée.
La reine du Midi condamnera cette génération. Salomon ne faisait pas de miracles ; elle 
venait  pour  sa  sagesse.  Il  y  avait  là  plus  que la  prédication  de Jonas  et  la  sagesse  de
Salomon. C’est la condamnation de cette génération. La lumière n’est pas moins évidente,
mais la génération est méchante. La lumière du corps, c’est l’œil. Dieu soit béni qu’il en soit
ainsi, parce que cela fait que nous nous jugeons et cela nous fait désirer d’être débarrassés
du mal que la lumière manifeste en nous. 

C’est  le  but  de  Dieu.  Il  allume  la  lumière  afin  que  l’on  voie.  Si  tout  est  mis  en
évidence,  c’est  ce  que  Dieu  veut.  Il  veut  que  la  lumière  soit  vue,  et  la  place  sur  un
chandelier. Il n’y a jamais eu un temps si pénible que celui de Jésus. Les sacrificateurs sont
les plus éloignés de Dieu ; la justice des pharisiens est hypocrisie ; tout cela est pénible ;     
mais ceux qui attendent la rédemption d’Israël, la reconnaissent dans le petit enfant. Anne
en parle à tous ceux qui  l’attendent [Luc  2,  38].  Dieu avait  donné assez  de lumière pour
rendre un témoignage à tous ceux qui attendaient la rédemption d’Israël. 

Jésus applique cela à la conscience : la lumière du  corps (voilà de quoi il s’agit en
vous), c’est l’œil. Il s’agit de vos yeux quand il est question de voir. Il faut que la lumière
entre en nous. Si la lumière ne manifeste pas ce que vous êtes, elle ne vaut rien ; il ne s’agit 
pas de savoir si nous pouvons discerner entre le vrai et le faux, au-dehors ; mais il faut que 
la lumière entre en nous et y manifeste tout, nous décelant notre état à nous-mêmes, il y a
alors de la bénédiction. 

Prends donc garde que la lumière qui est en toi ne soit ténèbres. S’il y a autre chose
pour but que la gloire de Dieu, la lumière est ténèbres. Si l’œil n’est pas net, il est mauvais. 

Il y a ici un encouragement : ne reculez pas devant la lumière quelle que soit son
action sur la conscience. Nous n’avons à juger ni la Parole, ni la vérité ; c’est la Parole qui 
juge l’âme sauvée, la pénètre et la tient. C’est quand un homme me tient sans que je puisse
lui échapper que je sais qu’il est fort. « Venez voir un homme qui m’a dit tout ce que j’ai 
fait »   [Jean 4, 29]. Elle nous saisit. Il faut que nous soyons jugés et purifiés. Dieu juge tout
notre  péché  pour  nous  en  débarrasser.  La  grâce  et  la  vérité  sont  venues  par  Jésus
Christ [Jean 1, 17]. La vérité juge, mais elle est en même temps grâce. Ce même Jésus qui a
manifesté, jusqu’au fond, ce que c’est que le péché, a lavé le péché dans Son propre sang. Il
remue tout le mal qui est en nous, afin de tout ôter. La lumière pour nous est toujours
grâce. L’homme qui songe à sa réputation, évite la lumière et évite avec elle la grâce. 

Dieu ne nous laisse pas, Il nous aime, Il s’est imposé la tâche de nous bénir et de nous
faire tout le bien qu’Il peut. 

Nous  savons  qu’il  y  a  en  nous  une  masse  de  choses  que  la  lumière  manifeste.
L’homme, en présence de la Parole de Dieu, est tellement sale que ses habits mêmes le
trouvent repoussant (Job 9, 31). Pourquoi Dieu presse-t-Il ainsi Job ? Il a laissé agir Satan 
pour que le mal que Dieu voyait se manifestât. Il y a en nous beaucoup de choses qui ne
sont  pas  de  Christ,  mais  de  nous-mêmes.  Dieu  fait  entrer  la  lumière  pour  mettre  en
évidence les choses qui nous empêchent de jouir de la communion de Dieu. Combien de



choses deviennent des sources de chagrin parce qu’elles se rattachent à nous-mêmes. Si la
recherche de lui-même entre dans le cœur d’un chrétien, il y a de la misère. Ce sont des
choses dont il faut se débarrasser, pour qu’il n’y ait rien entre Christ et nous. Dieu agit pour
le faire et c’est là l’histoire de la vie chrétienne. Dieu ne peut nous bénir dans le mal. Il agit
en grâce et si c’est la pureté, la sainteté, la lumière de Dieu, c’est aussi Sa grâce. Confiez-
vous en Lui avec un entier abandon. Il vous purifie pour que vous puissiez jouir de la clarté
de Sa face. 


