Apocalypse 21 et 22

CRAPILIE 21, 1223 ettt e et e et e e s ta e e s teeesnbeeesssaeensseeensseeensseeesseennsnes 2
CRAPIIIE 21, 22-27 .ottt ettt ettt et e bttt e e beestseesbeessaeensaessseesseesssesnsaensseenseeens 7
CRAPILIE 22ttt e e et e e et e e s abe e e aaeeeabeeessseesssseeessaeesasseesssaeeassaeensssaeeeeannnns 10

M.E. 1861 pages 121-130

Nous avons ici la description de la cité céleste. Elle est appelée « 'Epouse de ’Agneau,
la femme » [21, 9], afin que nous sachions comment reconnaitre son identité. Néanmoins ce
nom d’« Epouse », en lui-méme, ferait naitre un tout autre enchainement de pensées. Mais
il est important d’identifier la cité avec I'’Epouse, et de donner a la cité céleste, en contraste
avec Babylone, son véritable caractere. L’état qui est décrit ici n’est pas I'état parfait et
éternel, comme le montrent ces paroles : «les feuilles de I'arbre sont pour la guérison des
nations » [22, 2]; quoique évidemment les saints célestes eux-mémes soient parfaits. C’est le
grand centre de Dieu, le centre céleste de tout ce qu’ll a réuni en puissance et en
gouvernement — la capitale céleste, pour ainsi dire, de Son royaume millénial; c’est
pourquoi cet état nous est présenté en connexion avec Christ, et il en est parlé comme
d’une cité. Elle sera, apres Christ, la manifestation et le centre de la gloire. Et nous devons
rendre graces a Dieu, non seulement de ce qu’ll nous donne ce qui satisfait I’affection
personnelle, en nous présentant la personne de Jésus dans la gloire; mais encore de ce
qu’ll nous révele, par le moyen de figures que I’Esprit nous rend capables de comprendre,
ce qu'est la gloire préparée de toute éternité, en sorte que le coeur apprend a la connaitre.

On voit dans le livre de ’Apocalypse que la manifestation de cette cité céleste est
précédée par la destruction de la femme impérieuse qui disait : «Je suis assise en reine,...
et je ne verrai point de deuil » [18, 7]; et maintenant nous trouvons «la cité qui a les
fondements, de laquelle Dieu est 'architecte et le créateur » [Héb. 11, 10]. De l'autre cité nous
pouvons dire qu’elle était «terrestre, animale, et diabolique » [Jacq. 3, 15]. Elle avait tout ce
que Satan pouvait produire pour attirer ’homme en tant qu’homme ; — tout ce qui pouvait
contribuer au bien-étre, aux aises et a la gloire de 'homme, s’y trouvait : « marchandise
d’or et d’argent, et de pierres précieuses » [Apoc. 18, 12]; et tout ce qui était précieux et
désirable. Ainsi, en ’envisageant dans son ensemble, c’était la cité de ’homme et la cité de
Satan. Car tout ce qui est maintenant de ’homme (comme homme sur la terre) est regardé
par Dieu comme étant en connexion avec Satan. Cest pourquoi, lorsque Pierre dit :
«Seigneur, Dieu t’en préserve, cela ne t’arrivera pas », le Seigneur répondit : «Va arriere
de moi, Satan, tu m’es en scandale; car tes pensées ne sont pas aux choses de Dieu, mais a
celles des hommes » [Matt. 16, 22-23], Ici le Seigneur caractérise les choses qui sont «des
hommes », comme étant selon « Satan », et par conséquent comme lui étant a Lui-méme en
scandale. De méme, Il dit aux Juifs : « Vous étes d’en bas ; moi, je suis d’en haut : vous étes
de ce monde; moi, je ne suis pas de ce monde » [Jean 8, 23]; Il caractérise ainsi tout ce qui
tient de 'esprit de ce monde, comme étant « d’en bas ». Babylone renfermait tout cela en
perfection, car elle était «la mere des prostituées»[17, 51 — l'origine et la source de la
corruption; mais elle était completement étrangere a tout véritable lien, soit avec les
choses de Dieu, soit avec Dieu Lui-méme. Mais nous avons vu que cette grande Babylone a
été jugée de Dieu, qu’apres cela, et apres les noces de ’Agneau (19, 7], le Seigneur sort en
personne, et combat contre la puissance adverse — étant accompagné par les saints [19, 11,
14] (car la premiere résurrection a eu lieu); et qu'apres la victoire, le réegne est entre les
mains du Christ et des saints qui vivent et regnent avec Lui mille ans [20, 4]. Nous avons vu
que, durant cet espace de temps, Satan est lié, apres quoi il est de nouveau délié « pour un
peu de temps » [20, 3]; et qu’apres qu’il a été jeté dans I’étang de feu, apres que le jugement



du grand trone blanc a été prononcé, et apres l'introduction du nouveau ciel et de la
nouvelle terre, alors Dieu est « tout en tous » [1 Cor. 15, 28],

Chapitre 21, 1-23

Dans les huit premiers versets du chapitre 21, nous avons le temps ou « Dieu sera tout
en tous» [1 Cor. 15, 28]; ce qui clot T'histoire prophétique du livre : il est évident qu’elle ne
peut aller plus loin que cette époque. Dans ce qui suit, le prophete, revenant en arriere,
donne la description de la nouvelle Jérusalem — ce qu'est «I'Epouse de I'’Agneau, la
femme » pendant le régne de Christ. La scene qui est ici présentée, c’est la sainte Jérusalem
«descendant du ciel, d’aupres de Dieu ». L’histoire prophétique est entierement close; le
regne médiatorial cesse, quand toutes choses ont été parfaitement rétablies dans 'ordre —
et que Dieu est tout en tous. Mais quoique le réegne médiatorial ait été remis a Dieu, il est
clair que Christ ne cesse pas d’étre homme. C’est la une partie de Sa perfection; et elle
demeure a toujours. Au lieu de continuer Son regne médiatorial, « quand il aura aboli toute
principauté, et toute autorité... », il remet «le royaume a Dieu le Pére» [1 Cor. 15, 24]. Le
résultat ne passera point. La gloire personnelle qui Lui est propre ne passera jamais. La
gloire médiatoriale aura une fin ; Sa gloire personnelle ne saurait jamais finir.

Il est bon de remarquer que quand l'ange (chap. 17, 1) vient montrer Babylone, il
décrit ainsi la grande étendue de son influence : « Assise sur plusieurs eaux » ; ici, quand il
vient montrer la nouvelle Jérusalem, il n’y a rien a ajouter a son sujet : c’est assez de dire
qu’elle est «'Epouse de ’Agneau, la femme ». La prostituée pouvait étre assise sur la Béte,
et répandre au loin la corruption; elle avait une puissance immense; mais elle était sans
affections. Tandis que la prostituée dit : «Je suis assise en reine... et je ne verrai point de
deuil » (18, 71, 'Epouse sent qu’elle n’est pas a elle-méme, mais qu’elle appartient a un
autre. Tandis que I'esprit de Babylone, c’est d’aimer I'influence, d’étre « assise sur plusieurs
eaux », le caractére de la dépendance distingue I'Epouse. Ah! chers amis, si nous cherchons
la puissance ou l'influence mondaine, I’esprit de Babylone est en nous. La seule influence
que nous devrions rechercher, quant a notre service ou a tout autre égard, c’est le résultat
de l'attachement a Christ seul, et de notre dépendance de Lui-méme. L’affection pour Lui
est la seule chose. Si cette affection existe, il y aura abondance d’épreuves et de difficultés;
mais il n’y aura point d’affections contrariées, si Christ Lui-méme en est 'objet. Nous ne
trouverons jamais en Lui ce qui ne satisfait pas. Cest la le bonheur. Il peut y avoir en nous
beaucoup de penchants a vaincre ; cela nous donnera de la peine, et il y a souvent, hélas!
bien du travail pour maintenir le cceur dans le sentiment de Son amour; mais ce seul mot,
«IEpouse de I'Agneau, la femme », nous suffit entiérement; car y eut-il jamais quelque
chose qui manquat dans les affections de Christ envers nous? Jamais. Jamais nous ne
trouverons de I'imperfection dans I'objet de nos affections, quoique nous en trouvions
nécessairement dans l'affection qui est en nous-mémes, et un manque de puissance pour
jouir de la plénitude de notre portion. Un sentiment véritable de 'amour immuable de
Jésus envers nous, voila ce qui donne une parfaite paix a 'amour qui regarde a Jésus. Une
des causes qui nous empéchent de réaliser 'amour de Jésus, c’est que nos cceurs, quoique
élargis par le Saint Esprit, sont trop petits pour y répondre. C’est la que git la différence
marquée qu’on a observée entre le livre de I'Ecclésiaste et le Cantique de Salomon. Il est dit
dans I'Ecclésiaste : «Car que peut faire ’'homme qui vient aprés le roi? » (Eccl. 2, 12.
Version anglaise) — le roi qui s’est amassé «les plus précieux joyaux... et les délices des fils
des hommes » [Eccl. 2, 8]. Mais plus son coeur s’élargissait en son intelligence et en ses désirs,
moins il trouvait pour le remplir, en sorte que tout finissait par «vanité et rongement
d’esprit ». Mais, dans le Cantique de Salomon — livre applicable sans doute spécialement
au résidu juif — ce qui manquait, c’était un coeur assez large pour contenir I'objet de son
amour — objet capable de tout satisfaire. Oh! quelle pensée!... — que Jésus avec toute la
gloire qu’ll a recue est a nous! Ainsi qu’Il a dit : « La gloire que tu m’as donnée, je la leur ai
donnée » [Jean 17, 221,



La cité céleste «descend du ciel, d’aupres de Dieu ». Elle est de Dieu, et elle vient de
Dieu en qui tout est bon. Dieu est la source infinie et éternelle de ce qui est bon, et dans la
personne de Christ nous en avons la forme et la plénitude. S’agit-il de justice ? Elle vient de
Dieu; s’agit-il de sainteté ? Elle vient de Dieu. S’agit-il d’'amour ? C’est la nature de Dieu. Si
nous sommes faits participants de la grace, tout ce qui est ainsi manifesté en nous vient
directement de Dieu. Ainsi, dans un sens secondaire, 'Eglise, méme ici-bas, est la
manifestation de la gloire de Dieu; quoiqu’ici-bas surgisse aussi ce qui est de ’'homme, ce
qui est, par conséquent, corrompu. Mais, dans la cité céleste, tout ce qui est de nous
disparait, et tout ce qui est manifesté en nous vient de Dieu. Et je désire ajouter ici qu’il n’y
a pas une seule grace qui ne dit — dans la puissance de I'Esprit de Dieu — étre manifestée
maintenant en nous — pauvres et fautifs que nous sommes. Il n’y en a pas une seule qui
n’ait été manifestée en Christ, car Il était le Fils de 'homme dans le ciel [Jean 3, 13], pendant
qu’ll marchait ici sur la terre; et nous, comme étant ’épitre de Christ, nous devrions étre
connus et lus de tous les hommes.

La gloire de cette cité nous est présentée en détail; et quoiqu’elle soit divine — «la
gloire de Dieu » — elle est humaine aussi, comme le montre le nombre douze. Nous voyons
cela dans le Seigneur. S’Il prenait entre Ses bras un petit enfant [Marc 9, 36], ¢’était un
précieux acte d’humanité; mais 'amour qui le dictait était divin. Un rabbin pouvait
mépriser un petit enfant, mais Jésus ne le faisait pas, bien qu’ll fiit « Dieu sur toutes choses
béni éternellement » [Rom. 9, 5], La cité avait «la gloire de Dieu». L'Eglise est ce en quoi
Dieu se manifestera en gloire. Mais cette gloire n’est pas la gloire essentielle de Dieu; c’est
la gloire communiquée; ainsi qu’il est écrit : « La gloire que tu m’as donnée, je la leur ai
donnée » [Jean 17, 22], Tout cela est merveilleux; mais c’est ce qui devait étre. Car doit-il y
avoir quelque autre gloire outre la gloire de Dieu? Certainement, non. Et assurément, ce
qui, apres Christ, est le plus pres de Dieu, doit avoir Sa gloire. Car il n’y a pas de gloire qui
ne soit la gloire de Dieu. Et comment pouvons-nous comprendre la manifestation des
richesses de la gloire de Dieu, si Dieu ne les déploie pas? La création montre bien, dans un
sens, la gloire de Sa puissance : «les cieux racontent la gloire du Dieu fort » [Ps. 19, 1]. Mais
quand il s’agit du fruit de la rédemption — du fruit du travail de '’ame de Christ [Es. 53, 11] —
c’est pour la manifestation de la gloire de Dieu d’'une maniére encore plus élevée. Nous
savons a quel prix elle eut lieu; et ce ne pouvait étre moins que Sa gloire a un tel prix! Il
n’y a aucun attribut de Dieu, aucune partie de Son caractere, qui n’ait été parfaitement
glorifié dans 'ceuvre de la rédemption. Si nous pensons a nous-mémes, il est merveilleux
qu’il en soit ainsi; mais si I'Eglise doit é&tre a la gloire de Dieu, il faut que cette gloire soit
déployée dans ce qui est digne de Dieu. Si Christ doit étre « glorifié dans ses saints, et étre
admiré dans tous ceux qui auront cru » [2 Thess. 1, 10], la gloire doit étre celle de Dieu; elle ne
saurait étre indigne de Lui-méme. Et voici la maniere dont je la mesure : elle est le fruit du
travail de 'ame de Christ. « Dieu a constaté son amour envers nous, en ce que, lorsque
nous étions pécheurs — et de si grands pécheurs — Christ est mort pour nous » [Rom. 5, 8],
Les choses mémes a I’égard desquelles Christ a glorifié Dieu sont les choses mémes que je
trouve étre en moi; et je trouve ainsi que Dieu a été pleinement glorifié a ’égard de tous
mes péchés'. Ainsi en saisissant cette vérité que je suis un pécheur, je vois la chose méme

1 Quand le Seigneur Jésus parle de laisser Sa vie (Jean 10), Il ne dit pas seulement : «Je mets
ma vie pour mes brebis»; — c’est la ce qu'll fit dans Son amour et dans Sa précieuse grace.
Mais Il ajoute ensuite : «A cause de ceci le Pére m’aime, c’est que je laisse ma vie afin que je
la reprenne». La premiere chose, c'est la perfection de I'ceuvre de Christ en elle-méme; c’est
que par Sa mort Il a glorifié Dieu, en sorte que Dieu peut agir en Son amour, selon la valeur
de cette ceuvre et accomplir les conseils de Sa grace. L'autre partie de cette ceuvre parfaite,
c’est que par elle, nous sommes sauvés; que nos péchés ont été expiés — portés par Celui qui
s’est mis a la place des pauvres pécheurs. Il est important de bien saisir ces deux aspects du
sacrifice expiatoire accompli par Christ. Nous les trouvons dans Esaie 53, et ils sont présentés
sous les types des deux boucs : un pour Jéhovah, et I'autre pour le péché du peuple, dans
Lévitique 16. «Maintenant», dit le Seigneur, en vue de sa mort, «le Fils de I'hnomme est



qui me montre que toute la gloire est de Dieu et qu’elle vient de Dieu. Il n’y a rien en nous;
tout est par grace. Si nous mélons quelque chose du notre a nos espérances de gloire, c’est
une complete folie. Il serait insensé de parler en méme temps de ce qui est de nous et de la
gloire de Dieu. Le vase n’est rien, sinon en tant qu’il est reconnu de Dieu et rempli par Lui;
et c’est ainsi que la chose arrive simplement a I’ame et la rend heureuse. Du moment que je
vois tout cela comme le déploiement de la gloire de Dieu, mon ame trouve le repos et la
paix. Il m’a ramassé, moi pauvre pécheur, afin qu’il fiit pleinement connu que Sa grace
seule avait fait cela; et je sais que Son amour surpasse toute connaissance [Eph. 3, 19]. Et
bien plus encore : je sais que je ne sortirai jamais de cette position bénie; car 'amour de
Dieu est infini; et si je suis placé dans ce qui est infini, il est vrai que je ne puis le mesurer,
mais je sais que je ne puis jamais en sortir.

«Son luminaire était semblable a une pierre tres précieuse, comme a une pierre de
jaspe cristallin ». Quand il est parlé de la gloire de Dieu manifestée, comme 'homme peut
la voir, il est dit qu’elle est « semblable a une pierre de jaspe et de sardius » (Apoc. 4, 3). De
méme la lumiéere de cette cité est semblable « a une pierre de jaspe cristallin ». C’est d'une
gloire divine qu’elle est revétue. L’Ecriture nous donne I'intelligence de ce que signifient
ces figures, si, étant enseignés par I'Esprit de Dieu, nous prenons la peine d’en comparer
les déclarations. Ces pierres précieuses ne nous donnent pas le simple éclat de la lumiere
sans couleur; c’est la ce qu’est Dieu; car si je considere Dieu — ce qu’ll est essentiellement
— Il est lumiere. « Dieu est lumiere » [1 Jean 1, 5]. Mais s’Il se montre a travers les larmes et
les chagrins de cette vie, alors j’ai I'arc-en-ciel. La lumiere est divisée en divers rayons,
comme brillant a travers un prisme. Ainsi dans ces pierres précieuses nous avons, non pas
la gloire essentielle de Dieu comme lumiére, mais la lumiere divisée, pour ainsi dire, en
différentes beautés médiates; nous avons les manifestations des différentes voies et des
différents actes de Dieu, a I'égard de Ses créatures. Nous voyons ces pierres dans la
création, puis dans la grice, et ensuite dans la gloire : — dans la création, Ezéchiel 28; en
grace, sur le pectoral du souverain sacrificateur [Ex. 28, 15-21]; en gloire, dans ce chapitre,
comme les fondements de la cité. Tout ce que Dieu a manifesté de Sa gloire morale, en
justice aussi bien qu’en jugement, est concentré dans 1'Eglise. J'entrerai plus pleinement
dans ces choses, quand je considérerai la signification des pierres — liées, comme elles le
sont, avec la grace et le jugement.

M.E. 1861 pages 141-151

Et la cité «avait une grande et haute muraille; elle avait douze portes » [21, 12]. Cela
indique une sécurité parfaite. Quand les hommes cherchent a protéger un lieu, ils batissent
de hautes murailles d'une immense épaisseur. Ainsi cette cité, qui est le siege de la royauté,
a une grande et haute muraille qui manifeste la majesté de Dieu, son architecte. Elle jouit
d’'une sécurité parfaite, dans une dignité qui lisole, pour ainsi dire, en sorte qu’il est
impossible que personne y entre, sinon ceux qui y appartiennent.

«Aux portes douze anges». Les anges se tiennent aux portes comme des gardiens.
Elevés au-dessus de nous dans la création, ils ne sont ici que gardiens des portes; ils sont
portiers a 'égard de cette cité de Dieu, montrant que toute la puissance de la providence ne
fait que concourir a cette gloire.

Sur les portes étaient écrits les noms «des douze tribus des fils d’Israél », indiquant,
comme étant de Dieu, le gouvernement en perfection. Toutes Ses voies de patience avec
I’'homme, dans Son gouvernement et dans Sa bonté, sont ici manifestées.

« Et la muraille de la ville avait douze fondements, et sur eux, les douze noms des
douze apotres de ’Agneau ». Les fondements parfaits et immuables de la vérité sont tous

glorifié, et Dieu est glorifié en Iui» [Jean 13, 31]... Sur la croix, Jésus a été glorifié; c'était Sa
gloire d’accomplir I'ceuvre qui devait glorifier Dieu. C’est sur la croix qu’a été manifestée de la
maniére la plus élevée et la plus parfaite toute la gloire de Dieu. C’est la ce qui domine tout!



ici. Le caracteére sous lequel la vérité est manifestée, c’est la vérité immuable de I’évangile :
«les ténebres s’en vont et la vraie lumiere luit maintenant» [1 Jean 2, 8]. Ce que nous
trouvons ici comme I'Eglise a, comme telle, une gloire spéciale; mais ce qui est le
fondement sur lequel elle repose, c’est la vérité qui existe de toute éternité, la vérité
éternelle, une révélation pleine et parfaite. Quant a la lumiere, nous sommes «dans la
lumiere comme Dieu lui-méme est dans la lumiere » [1 Jean 1, 7]; ensuite, quant a I'amour,
« Dieu est amour, et celui qui demeure dans 'amour, demeure en Dieu et Dieu en lui» [1
Jean 4, 16]. Mais quand nous en venons aux fondements de I’Eglise, c’est la vérité, I’éternelle
vérité de Dieu — la rédemption selon Son ceuvre et selon Sa puissance.

Ce que nous avons d’ailleurs en Christ, quant a Sa personne, ne saurait étre moins
que la plénitude de Dieu, I’éternelle vérité étant au fond. C’est Dieu révélé en Christ qui
« est le méme hier, et aujourd’hui, et éternellement » [Héb. 13, 8]. « C’est a cause de la dureté
de votre ceceur », dit le Seigneur, « que Moise vous a permis de répudier vos femmes ; mais
au commencement, il n’en était pas ainsi» [Matt. 19, 8]. Quant a nous, nous ne pouvons pas
parler ainsi, car Christ « est le méme hier, et aujourd’hui, et éternellement » ; et ailleurs il
est dit : «Ce qui était des le commencement... nous vous 'annoncons » [1 Jean 1, 1, 3]. De
méme Paul, tout en déclarant les conseils profonds de Dieu, présente les vérités les plus
élémentaires, et aucun conseil ne les changera jamais, parce que notre relation est avec
Dieu qui ne peut jamais changer; car si nous sommes introduits dans la relation d’enfants,
c’est en rapport avec Dieu dont la sainteté est éternelle et dont 'amour est éternel. Etily a
de la joie pour nos ames a savoir que nous sommes non seulement mis en rapport avec
certaines voies de Dieu, comme I'étaient les Juifs, mais introduits dans une relation avec
Dieu Lui-méme, tel qu’ll est connu en Jésus.

La cité est une chose divine, mais présentée dans une manifestation et une perfection
humaines. Les noms ici montrent ’administration humaine et le nombre douze répété en
indique la perfection au plus haut degré. Le nombre sept dans ’Ecriture dénote toujours la
perfection de I’action spirituelle soit en bien, soit en mal; mais quand il s’agit des voies de
Dieu dans 'homme, ou par le moyen de 'homme, le nombre douze est employé pour
signifier la perfection gouvernementale dans 'administration humaine.

« Et la ville était batie en carré, et sa longueur était aussi grande que sa largeur ».
C’est un carré, et non un cercle. Elle n’a pas la perfection d'un cercle — figure employée
pour indiquer I’éternité — mais la perfection de ce qui est formé. Elle est la plus parfaite
des choses créées.

« Et sa muraille était batie de jaspe; et la cité était d’or pur, semblable a du verre
pur». Ni la mesure ni le caractere de cette cité ne sont d’apres les pensées de ’homme.
L’homme avait dit : « Batissons-nous une ville et une tour... et acquérons-nous de la
réputation » [Gen. 11, 4], « Ils eurent donc des briques au lieu de pierres, et le bitume leur fut
au lieu de mortier » [Gen. 11, 3], Mais Dieu est architecte de cette cité, et elle porte la gloire
divine. Il n’y a ici ni bitume ni choses semblables : «sa muraille était batie de jaspe ». « Et
la cité était d’or pur, semblable a du verre pur», d'une pureté transparente. L’or est un
embleme de la justice divine; et le « verre pur » nous rappelle la mer d’airain dans le parvis
du temple de Salomon, placée la pour que les sacrificateurs y lavassent leurs mains et leurs
pieds, lorsqu’ils entraient pour leur service. Mais ici il n’y en a aucun besoin. Il n’y a rien ici
qui puisse souiller. Ici, il y a une pureté solide, qui apparait dans toute sa transparence.
Dans le quinzieme chapitre, nous trouvons « une mer de verre, mélée de feu », parce qu’il
s’agit 1a de tribulation.

Dans le quatriéme chapitre aux Ephésiens, Paul parle, sans symbole, du nouvel
homme, «créé selon Dieu en justice et en vraie sainteté ». De méme aussi, cette cité est la
manifestation de cette ceuvre de Dieu dans ’homme; précisément ce qui convenait qu’elle
fiit. Ce n’est ni la justice de ’'homme, ni I'innocence de ’homme; ni 'une ni 'autre ne
conviennent; mais c’est la justice divine et la sainteté divine. La sainteté est la séparation
d’avec le mal; I'innocence, c’est I'ignorance du mal. Nous ne dirions pas que Dieu est



innocent, mais que Dieu est saint; parce qu’Il hait tout le mal qu’Il connait, et qu’Il trouve
Ses délices dans le bien. Et la nouvelle création de Dieu, rendue parfaite selon Son image,
trouve ses délices dans ce qui est bon, et hait tout ce qui est mal. Dieu a produit cela par Sa
propre puissance. La cité est pure comme l'or, transparente comme le verre. Nous pouvons
bien nous écrier : O profondeur des richesses de la justice et de la sainteté divines!

Maintenant revenons aux pierres. En Ezéchiel 28, dans la lamentation sur le roi de
Tyr, nous voyons qu’elles dénotent la perfection de la beauté créée : «Toi, a qui rien ne
manque, plein de sagesse et parfait en beauté». La beauté complete, c’était la
manifestation de cette perfection dans la créature; la lumiere manifestant ces couleurs
brillantes dans la créature. Sa « couverture était de pierres précieuses de toutes sortes ». 1l
était le plus beau dans la création ; mais lorsqu’il considéra tout cela comme étant a lui, et
non comme une perfection créée dont il était revétu, alors son « coeur s’éleva a cause de sa
beauté », et sa sagesse se corrompit « a cause de son éclat » [Ez. 28, 17], et il tomba.

Dans Exode 28, nous voyons ces pierres présentées comme la perfection de la beauté
sous le rapport de la grace. Elles étaient dans le pectoral du souverain sacrificateur, et liées
ainsi a I’éphod, en sorte que lorsqu’il entrait dans le lieu saint, il portait les noms des
enfants d’'Israél. C’était « pour mémorial devant ’Eternel continuellement ». C’est ainsi que
Christ porte nos noms sur Son ceeur, «étant toujours vivant pour intercéder » [Héb. 7, 25].
Puis au verset 30, I'urim et le thummim — lumieres et perfections — sont placés dans ce
pectoral de jugement. Aaron portait sur son cceur les noms des enfants d’Isra€l, comme
peuple agréé devant I’Eternel. « Et Aaron portera le jugement des enfants d’Israél sur son
cceur devant 'Eternel continuellement » ; c’est-a-dire qu’il les maintiendra en communion
avec Dieu malgré leurs nombreux manquements. Il portait d’abord les noms sur son cceur
— gravés sur les pierres du pectoral, en sorte que quand Dieu regardait pour bénir, Il voyait
leurs noms continuellement. En outre, il y avait l'intercession pour maintenir la
communion dun peuple fautif avec la lumiére immuable. Cest ainsi qu’lsraél est vu
comme parfait dans la présence de Dieu en grace. De méme maintenant, lorsque Dieu jette
un regard de divine faveur, c’est sur Christ Lui-méme que ce regard repose. Les noms des
enfants de Dieu sont tous gravés sur son cceur; leur jugement est porté, dans les détails de
leurs voies, quant a ce qui regarde le gouvernement de Dieu; et ils sont présentés dans leur
beauté, pour obtenir les réponses de lumiere et de perfection; car tels étaient I'urim et le
thummim.

Ici encore, nous voyons ces pierres précieuses dans la gloire, toutes réunies en cette
cité glorieuse, non pas maintenues dans leur éclat par quelque effort ou exercice de
puissance, mais fermes; non pas comme une partie de la gloire seulement, mais «les
fondements de la muraille de la ville étaient ornés de toute pierre précieuse », chaque grace
brillant d’'une beauté qui ne change pas. La muraille de jaspe montre combien toute cette
grace et toute cette beauté communiquées sont divines : 'or en montre toute la justice; la
transparence, toute la sainteté et toute la pureté, et ces pierres, toute la perfection variée;
et tout cela est réuni dans « 'Epouse de ’Agneau, la femme ».

«Et les douze portes étaient douze perles; chacune des portes était d’'une seule
perle ». Christ avait dans son cceur de «chercher de belles perles » [Matt. 13, 45]; c’était la-
dessus que son ceeur était fixé; et « ayant trouvé une perle de tres grand prix, il s’en alla, et
vendit tout ce qu’il avait, et ’acheta » [Matt. 13, 46]. Il ne cherchait pas seulement un trésor, Il
cherchait aussi une belle perle; et Il savait, Lui, ce qui avait de la valeur et de la beauté.
Toute la grace dont 'Eglise était revétue, voila sur quoi était fixé le coeur de Christ, comme
étant ce qui était parfaitement agréable et beau. Or c’est la ce qu’était chaque porte;
«chacune des portes était d'une seule perle». La beauté et I'excellence de la cité se
manifestent méme a l'extérieur. Le caractere de Christ se montre méme a I'entrée. Non
seulement il y avait au-dedans justice et vraie sainteté, mais au-dehors il y avait tout ce qui
est gracieux et beau; en sorte que les anges mémes, qui n'y entraient pas, pouvaient se
tenir a la porte et y contempler ces perfections dont Dieu I'avait revétue. C'est ainsi que



méme ici-bas, le caractere de Christ devrait étre manifesté aux yeux de tout spectateur. Les
étrangers mémes devraient pouvoir le discerner, les saints étant «la lettre de Christ,
connue et lue de tous les hommes » [2 Cor. 3, 2-3].

« Et la rue de la ville était d’or pur, comme du verre transparent ». Ceci nous confirme
la portée des paroles du Seigneur a Ses disciples dans Jean 13. En parlant de Son ceuvre
parfaite, accomplie pour eux, Il dit : «Celui qui a tout le corps lavé, n’a besoin que de se
laver les pieds; mais il est tout net », c’est-a-dire, qu’Il a été nettoyé une fois pour toutes.
Mais Ses pieds se souillent en traversant le monde, et par conséquent ils ont besoin, pour
le service, d’étre plus d’'une fois lavés de nouveau. Ceci n’est pas une excuse pour nos
chutes, quoique le Seigneur en prenne occasion pour déployer les richesses qu’ll a en
réserve pour répondre a nos besoins de chaque jour. Nous avons la méme figure dans le cas
des sacrificateurs qui servaient dans le tabernacle. Leurs corps étaient lavés une fois pour
toutes lors de leur consécration, et la chose ne se répétait plus; mais chaque fois qu’ils
entraient au tabernacle, ils lavaient leurs mains et leurs pieds. « Celui qui a tout le corps
lavé, n’a besoin que de se laver les pieds ». Remarquez Son amour. Il ne se contente pas
d’avoir servi ici-bas jusqu’a la mort, pour nous «laver de nos péchés dans son sang » [Apoc.
1, 51; Il se ceint Lui-méme pour servir, méme dans le ciel, afin que notre communion soit
maintenue. « Le Christ a aimé I'assemblée, et s’est livré lui-méme pour elle, afin qu’il la
sanctifiat en la purifiant par le lavage d’eau par la Parole » [Eph. 5, 25-26]. C’est ainsi que nous
avons la Parole écrite dans son application aux détails journaliers de la vie. C’est ainsi que
le Seigneur dit a Pierre : «Si je ne te lave, tu n’as pas de part avec moi » [Jean 13, 8]. Si nous
devons avoir part avec Lui, nous devons étre aussi compléetement nets qu’ll peut Lui-méme
nous rendre nets. Et comme nous devons avoir part avec Lui, Sa grace, maintenant comme
alors, Le conduit a se ceindre Lui-méme, et a 6ter la souillure.

Mais dans cette cité d’or pur, les rues mémes sont justice et vraie sainteté. La nous
marcherons sans pouvoir nous souiller; la nous marcherons sur la sainteté méme. C'est
avec de grands efforts que nous marchons ici dans la pureté. Méme si nous nous gardons
de la souillure ici-bas, les efforts nous fatiguent ; et si nous ne le faisons pas, nous sommes
fatigués de nous-mémes. Mais, oh! quelle pensée! nous marcherons la sur des rues d’or
pur! Que repos cela donne au cceur et a la conscience, de penser que nous marcherons sans
avoir besoin de pénibles efforts pour nous garder de souillure, sans avoir besoin de veiller
de peur que nos vétements ne soient souillés par ce monde! Pendant que nous sommes ici,
nous avons toujours a veiller et a prier, a cause du monde, de la chair, et du diable.
Comment! toujours ? Oui, toujours. Pendant que nous sommes dans ce lieu souillé, il faut
que nous ayons nos reins bien ceints, et que nos affections soient bien gouvernées, car si
nous leur laissons leur libre cours, elles s’embourberont certainement. Mais quand Christ
viendra, Il 6tera notre ceinture, et nous fera asseoir en repos, et Lui-méme Il se ceindra, et
s’avancant, Il nous servira. Quel soulagement pour le coeur, de penser que je puis donner
un libre cours a toutes mes affections et ne rencontrer que Dieu! Que plus je leur laisserai
leur libre cours, plus je serai élargi pour m’abreuver pleinement de bénédiction! Ce devrait
étre notre but, dés maintenant.

«Et je ne vis point de temple en elle; car le Seigneur Dieu, le Tout-puissant, et
I’Agneau en sont le temple ». Ici la différence du culte est marquée. Quelle chose étrange
pour un Juif, qu’il n’y faille aucun temple! Dieu avait dit qu’il habiterait dans 'obscurité [1
Rois 8, 12]; et lorsque la gloire remplit la maison, «les sacrificateurs ne pouvaient se tenir
debout pour faire le service » [1 Rois 8, 11]. Et en outre, ce qui tenait la gloire cachée, tenait
I'homme dehors. Car, dans Jérusalem, Dieu s’était tenu caché, afin d’étre craint; c’est
pourquoi Il devait tenir 'homme dehors. La conséquence naturelle, méme dune
manifestation partielle de la gloire, c’est d’ajouter ce qui doit tenir ’'homme éloigné de
toute intimité. Dans le temple, Dieu s’entourait de majesté, ce qui faisait sentir aux
hommes combien Il était grand, mais c’est ce qui Le cachait en méme temps. Mais ici, il n’y
a pas de temple, «car le Seigneur Dieu, le Tout-puissant, et ’Agneau en sont le temple ».



Ici, ce n’est pas ce qui cache Dieu tout en L'entourant de majesté, ni ce qui nous exclut;
mais c’est Dieu, qui nous entoure de Lui-méme, tandis qu’ll se révele parfaitement Lui-
méme. Sa propre gloire — et cette gloire révélée — est Son temple, et '’homme y « parle de
sa majesté ». Quelle pensée bénie! Dieu, et ’Agneau sont le temple, et c’est la que nous
adorons.

Que le Seigneur nous donne seulement d’entrer plus pleinement dans Sa merveilleuse
grace, et alors il nous sera facile de comprendre comment cette merveilleuse gloire peut
étre toute a nous! Lorsque nous savons que nous ne sommes rien, et que nous pouvons
pourtant dire qu’ll nous a aimés, nous ne nous étonnerons pas que Dieu fasse tout cela
pour nous, vu qu’Il nous a tant aimés. Le Saint Esprit raisonne toujours de haut en bas, en
partant de ce que Dieu est, pour en venir a ce que Dieu ne saurait manquer de faire, parce
qu’ll est Dieu. L’homme, au contraire, raisonne en partant de ce que ’homme est, pour en
conclure ce que Dieu pourra peut-étre faire pour lui, d’apres ce qu’il est lui-méme; et ainsi
toute son argumentation est fausse. Le Saint Esprit raisonne ainsi : «Lui qui n’a pas
épargné son propre Fils, mais qui I’a livré pour nous tous, comment ne nous fera-t-il pas
don aussi, librement, de toutes choses avec lui? » [Rom. 8, 32]. J’apprends par la a attendre
de grandes choses, et une chose ne peut étre trop élevée pour que je l'attende, si Dieu doit y
étre glorifié. Car si Christ doit étre «glorifié dans ses saints et étre admiré dans tous ceux
qui auront cru » [2 Thess. 1, 10], que ne fera pas Dieu pour manifester la gloire de Son Fils ?

Mes pensées seront-elles occupées de l'adorateur, quoiqu’il soit ainsi glorifié et
revétu, quand je verrai Celui qui est adoré? Non ; je serai occupé de Celui qui m’a introduit
la. Le résultat pratique devrait étre, des maintenant, que nos coeurs L’adorassent dans le
sentiment des richesses et des merveilles de Sa grace, comme David (1 Chron. 17), lorsqu’il
« se tint devant I'Eternel : O Eternel ! qui suis-je, et quelle est ma maison, que tu m’aies fait
parvenir au point ou je suis!». Oh! puissent nos ames étre plus remplies de ce qu’il est,
comme David se reposait en la connaissance de ce que Dieu était, et raisonnait d’apres ce
que Dieu était (v. 26 et 27). Nous avons souvent parlé du fils prodigue; il disparait, pour
ainsi dire, lorsqu’il est arrivé a la maison de son pere. C’est le pére alors qui remplit toute la
scene. Et le sein du Pere sera le lieu de notre culte dans cette scene de gloire. Eh bien! qu’ll
ait nos coeurs pour Son temple deés maintenant, tandis que nos corps sont encore ici-bas,
jusqu’au moment ot Il nous prendra pour étre avec Lui pour toujours! Amen !

M.E. 1861 pages 221-229

Chapitre 21, 22-27

Dans la partie précédente de ce chapitre, nous avons vu la gloire de la Jérusalem
céleste, et la bénédiction intrinseque qui lui est propre; maintenant nous avons devant
nous sa position relative, et la bénédiction dont elle est le vase pour d’autres.

Dans les versets 22-24, deux pensées nous sont présentées : le culte et le témoignage.
Dans la cité d’or pur, nous avons I'un et 'autre ; et le culte est direct et immédiat, car il n’y
a «point de temple en elle ». Avant l'introduction du christianisme, il n’y avait point de
témoignage envers le monde ; mais quand la grace fut apparue et que Dieu eut manifesté ce
qu’ll était envers les pécheurs, alors il y eut un témoignage pour en porter au monde la
connaissance. Il n’en était pas ainsi dans le systéme juif. Dieu avait alors un temple ; mais il
n’y avait point de témoignage dans le temple pour inviter les Gentils a entrer. Il y avait un
temple pour le culte, un témoignage parmi le peuple au milieu duquel Dieu habitait ; mais
il n’y avait point de témoignage envoyé aux Gentils. Dieu ne se manifestait jamais; Il était
caché parmi le peuple qu’ll avait rassemblé autour de Lui; le souverain sacrificateur méme
ne devait entrer qu'avec une nuée de parfum, afin qu’il ne mourtit point. Mais maintenant
que I'évangile a été introduit, c’est tout I'inverse. Dieu est connu en amour par ceux qui
sont au-dedans, et Il envoie un témoignage de Son amour aux pécheurs qui sont au-



dehors, tandis que ceux qui sont au-dedans peuvent adorer en pleine paix. Du moment que
Christ vint, Dieu fut révélé aux hommes, et du moment que le voile fut déchiré par la mort
de Christ, il y eut un acces parfait et immédiat en la présence de Dieu, et Son amour parfait
se répandit envers le monde. Et en conséquence, nous trouvons ici ces deux choses : point
de voile et un parfait acces en la présence de Dieu; puis, nécessairement, le témoignage de
I’amour qui nous y a nous-mémes introduits. Il n’y a point la de temple, «car le Seigneur
Dieu, le Tout-puissant, et ’Agneau en sont le temple». Et si ceux qui sont au-dedans
veulent parler du temple, c’est de Dieu Lui-méme qu’il faut qu’ils parlent.

« Et la cité n’a pas besoin du soleil, ni de la lune, pour I'éclairer; car la gloire de Dieu
I’a illuminée, et ’'Agneau est sa lampe ». Il n’y avait nul besoin de lumiere communiquée
par quelque autre moyen, nul besoin du soleil, ni de la lune; car la gloire de Dieu I’éclairait.
Il y avait la pleine manifestation de Sa gloire. Ce n’était pas un simple témoignage
concernant Dieu; mais Dieu Lui-méme était 1a, remplissant la cité de lumiere. « La gloire
de Dieu I'a illuminée » ; mais il est ajouté : «’Agneau est sa lampe ». I’Agneau est celui en
qui la gloire est manifestée, et par qui elle est déployée. La gloire est trop brillante, trop
absolue, pour qu’elle s’empare des affections; quelque merveilleuse qu’elle soit, il faut
encore un objet pour le cceur; c’est pourquoi un objet m’est donné, qui me fixe au milieu
de cette gloire; tout comme je ne puis fixer mes yeux sur la lumiere qui remplit une
chambre, bien que je puisse les fixer sur la lampe qui la répand. Si une gloire éclatante
remplit un lieu, je serai comme perdu au milieu de cet éclat; mais, ici, j’ai une personne
connue, qui porte toute la gloire. Ici, je trouve ’Agneau, que j’ai connu ici-bas dans les
souffrances qu’Il a endurées en son amour; et au milieu de tout cet éclat, mon coeur est fixé
et en repos.

Pour la perfection, et pour que Dieu soit tout, il faut que la gloire soit divine ; mais je
ne puis faire de Dieu, en Sa nature, un instrument de service; c’est ’Agneau qui «est sa
lampe ». « Et les nations marcheront a sa lumiere ». Sauvées de jugements terribles, elles
ne sacrifieront plus «a leur filet », et ne feront plus « des encensements a leurs rets » [Hab. 1,
16], et ne marcheront plus «dans les étincelles qu’elles ont embrasées » [Es. 50, 11]. Elles
verront la lumiere en nous et marcheront a sa lueur. Nous devrions maintenant en esprit
briller d’'une maniere pratique; les nations devraient voir en nous maintenant la lumiere
de Dieu et de ’Agneau; mais en ce jour-la, la chose sera parfaitement accomplie. S’il y a
aujourd’hui quelque lumiere venant de Dieu dans un monde de ténéebres, elle est dans
I’Eglise, quoique le chandelier ne donne qu’une faible lueur; mais en ce jour-13, quand il
n’y aura rien en nous pour obscurcir la lumiere, quelle brillante lumiére ce sera pour le
monde! Nous serons la lumiere; la parfaite manifestation de la lumiere en laquelle nous
marcherons ; car nous verrons Dieu et ’Agneau, et nous serons la parfaite manifestation de
cette lumiere pour d’autres. Méme aujourd’hui, dans la mesure dont je jouis de Dieu dans
ma propre ame, j’aurai de la puissance pour Le manifester a d’autres; car mon seul désir
sera que Dieu et I’Agneau soient glorifiés en moi. Mais si je trouve, aujourd’hui, tant
d’obstacles a cela, en ce jour-1a, sans qu’il y ait rien entre moi et Dieu, j’adorerai Dieu sans
temple, et sans qu’il y ait un seul nuage. Nous verrons la gloire en Lui, et le monde la verra
en nous. Ainsi nous avons cette double joie : d’abord celle de Le connaitre pour nous-
meémes, puis celle de communiquer ce que nous savons a d’autres. Quelle joie ce serait, si je
pouvais étre plus fidele a répandre la lumiére de Christ! — Le voyant d’abord pour moi-
méme, puis répandant cette lumiere, afin que d’autres Le voient en moi, comme étant
I’épitre de Christ, car c’est 1a ce qu’il est déclaré que nous sommes [2 Cor. 3, 3]. Nous ne
devrions pas nous contenter de notre propre joie individuelle en Lui, mais, a mesure que
nous apprenons a L’apprécier Lui-méme, nous devrions désirer qu’ll fiit glorifié en nous, et
par d’autres, par notre moyen. En ce jour de gloire, tout ce en quoi Dieu aura agi envers
I’homme, tout ce en quoi Il aura manifesté Ses voies et Ses pensées, sera mis en évidence
pour manifester la stabilité de Dieu. Tout ce qui a été placé entre les mains de 'homme
pour l'exercer, et qui a manqué entre les mains de ’'homme, sera alors manifesté dans la



perfection ; il sera ainsi démontré, que la faute en a été a ’'homme, et non a la chose qui lui
fut confiée. Voyez ’'homme lui-méme. Comme il a failli! Dans le second Adam, Dieu sera,
et pour toujours, pleinement glorifié. La création elle-méme atteste la méme vérité. La loi
fut donnée a 'homme, et il ne put la garder; mais en ce jour-la, elle sera écrite sur son
coeur. Puis, considérez la puissance que Dieu avait donnée a 'homme, pour en user a sa
gloire; comment 'homme en a-t-il usé? Pour s’élever, plein d’orgueil, contre le devoir
ordonné de Dieu, et a la fin pour crucifier Son Fils. Nous les trouvons tous ligués contre
Christ, et les principaux sacrificateurs, et Hérode, et Ponce Pilate. « Les rois de la terre se
sont trouvés 13, et les chefs se sont réunis ensemble, contre le Seigneur et contre son
Christ » [Act. 4, 26]. Mais en ce jour-la, «les rois de la terre lui apporteront » (a la cité) «leur
gloire et leur honneur ». Puis encore, apres la réjection de Christ, la seule chose que Dieu
eut pour témoignage, ce fut I'Eglise, quelque fautive qu’elle fiit; et de méme aujourd’hui, la
seule chose qu’il puisse reconnaitre comme témoignage, c’est ce qui confesse Son Fils
rejeté par le monde. Mais en ce jour-la nous serons tout ce que nous devrions étre
maintenant. En ce jour-la, «les nations marcheront a sa lumiere » (celle de la cité) ; et c’est
I’Agneau qui «est sa lampe ». Il attirera alors tous les yeux, et remplira le coeur de chaque
adorateur au-dedans; et Il sera admiré en eux par ceux qui sont au-dehors.

« Et les portes ne seront point fermées de jour ». Il n’y a la aucune crainte, ni guerre,
ni frayeur; tout est sécurité parfaite. Et quant a la nuit, il n’y en a point! Tout cela est
passé, et il n’y a plus de ténebres.

«Et on lui apportera la gloire et I'honneur des nations». Il n'y a pas seulement
I’absence du mal, mais il est universellement reconnu que «les cieux dominent ». Et rois et
peuples Lui apportent leur gloire et leur honneur. Et & qui? A Celui qui fut le fils du
charpentier, pauvre et méprisé, et a ceux qui ont marché avec Lui. Quand Il était dans le
monde, les hommes ne purent voir Sa gloire ; mais ils la verront, et ils s’inclineront devant
elle, lorsqu’ll viendra en gloire. Ceux qui 'auront vue quand elle était cachée au monde, et
qui auront été cachés aussi avec Lui, seront avec Lui, et partageront Sa gloire, quand Il sera
manifesté. L’amour Le fit descendre dans ’humiliation; mais Il ne pouvait se revétir de
vanité, et par conséquent, si la gloire de Dieu doit étre manifestée, c’est Sa personne qui
doit en étre la manifestation. Il ne s’agit pas des efforts de '’homme pour montrer tout le
cas qu’il fait d’'un objet, mais c’est Christ seul comme centre d’attraction ; et ceux qui seront
la des vases de Sa gloire, ce seront ceux qui aujourd’hui suivent simplement Christ dans
I’humilité ; pour qui Christ est tout, et qui ne font aucun cas d’eux-mémes.

« Et il n’y entrera aucune chose souillée ». Il y a 1a un grand soulagement. Car si nous
parlons maintenant de nos pauvres cceurs, assurément la souillure y entre. Et si nous
considérons I'Eglise, pendant qu’elle est dans une position de responsabilité, la souillure
s’y glisse, quoiqu’il ne dit pas en étre ainsi; — toutefois Dieu, dans sa miséricorde, garde
ses saints. Mais 13, béni soit Dieu! rien de ce qui souille ne saurait entrer! La la sainteté
peut trouver du repos. Elle n’a point de repos ici-bas. Ici-bas, dans ce monde frappé de
péché, ces deux choses, la sainteté et le repos, demeurent nécessairement séparées, quant a
ce qui est au-dehors, parce que le péché est ici-bas, tandis que Christ n’est pas ici-bas.
Veiller, ce n’est pas le repos, c’est de la fidélité, et elle apporte sa joie; mais c’est travail
pénible, et non pas repos, bien que, par grace, ce soit une bénédiction! Mais 13, la sainteté
aura du repos, et ce sera la le bonheur le plus élevé. Sans doute, que Dieu Lui-méme sera
seul haut élevé ; mais de tout ce qui découle de Dieu, la sainteté est ce qui sera le plus élevé.
C’est 1a ce qui caractérise notre état; car quant a Dieu Lui-méme, Il est amour.

«Ni ce qui fait une abomination et [le] mensonge ». Ici nous avons quelque chose de
plus que la nouvelle nature. Cette nature, nous ’avons actuellement : mais 1a rien ne peut
entrer pour la troubler; rien ne peut entrer pour souiller les rues de la ville qui sont d’or
pur; rien ne peut entrer pour détourner 'ame de Dieu et de Sa vérité. Il n’y aura la rien de
« ce qui fait une abomination et [le] mensonge », comme dans I'idolatrie d’'une ordonnance,
qui se place entre 'ame et Dieu, la détournant de la simple vérité — que « Dieu est amour ».



Car tout ce qui n’est pas pleinement et entierement de Dieu, «fait une abomination et [le]
mensonge ». Ensuite on ne portera la aucun ornement décelant l'idolatrie du ceeur, qui
s’'empare de quelque chose en excluant Dieu. Oh! si quelqu’un prend un intérét réel au
bien de I'Eglise de Dieu, son coeur doit étre prét a se briser, en voyant les mille et mille
choses qui entrent pour distraire les affections des saints : les mille et mille formes
d’idolatrie, ce «qui fait I'abomination et [le] mensonge» — entrant pour mettre une
séparation entre nous, et le seul Dieu et Pére, et le seul Seigneur — le Chef ressuscité. C’est
peut-étre la mondanité, des ordonnances, la circoncision, mais en un mot, c’est tout ce qui
fait le mensonge. Le coeur de Paul fut rempli d’angoisse en voyant entrer ces choses. Lisez
son épitre aux Galates, lorsqu’ils se détournaient de Christ pour s’attacher a la
circoncision ; ou celle aux Colossiens, qui s’éloignaient du Chef ressuscité, et s’attachaient a
des ordonnances, ce qui est idolatrie et mondanité ; se séparant ainsi de Christ, comme le
seul objet placé devant 'ame — ce qui est une abomination en opposition a la vérité, et par
conséquent « [le] mensonge ». Mais, béni soit Dieu! « aucune chose souillée n’entrera dans
cette glorieuse cité ». Il n’y entrera rien de « ce qui fait une abomination et [le] mensonge »
— aucune idolatrie, pas un seul principe pour détourner de Dieu, aucune chose pour
troubler les affections et les distraire de leur unique objet, de Christ. Non seulement il y a
la ce qui est bon, mais aussi ce qui le garantit de I'introduction du mal et de ce qui amene la
corruption.

Tout cela, pourtant, est négatif; mais nous trouvons aussi ce qui est positif. Et quel
est ce positif? Qui entrera dans cette Jérusalem céleste ? « Ceux qui sont écrits au livre de
vie de T'’Agneau». Il n’est pas dit : Ceux qui sont nets; ils ne sont pas froidement
caractérisés par le fait, qu’ils sont nets; mais leurs affections sont liées avec le coeur de
I’Agneau, tandis que nous savons aussi qu’en effet ils sont nets. Ceux qui sont écrits dans
Son livre sont selon Son ceeur. Et ils sont tous la. Tous ceux que ’Agneau a eus sur Son
cceur de toute éternité, tous ceux pour lesquels Il a ceint Ses reins et s’est fait serviteur a
toujours, en disant : « Je ne sortirai pas pour étre libre » [Ex. 21, 5-6]; ils sont tous 1a; car ils
furent associés avec Lui, et ils seront associés avec Lui, et avec Son coeur et Ses pensées,
pour toujours.

Il y a aussi les relations de ce lieu; et quelque vagues que soient nos pensées, quant a
I'intelligence des choses, quoiqu’elles soient enveloppées d’obscurité, comme les symboles
qui sont employés, toutefois, nous y puiserons, par I’Esprit de Dieu, des pensées positives,
lorsque nous prendrons, comme étant la clef de tout cela, ce que Christ est et ce qu’Il nous
a enseigné. Du moment que vous avez votre coeur et votre esprit en accord avec la pensée
de Christ; du moment que vous avez vos pensées occupées de ce qu’ll est, et ce dont Il a
occupé Lui-méme Ses pensées et Son cceur, savoir, de Sa maison et de Sa gloire, alors
chaque chose prend sa vraie place, et votre coeur et votre entendement sont élargis pour
comprendre ce livre béni. Si je demeure dans une maison, tout ce qu’elle renferme m’est
familier, et il y a des détails de chaque jour qui occupent la pensée; et si j'ai la maison, je
sais ce que j'y trouverai, et ce que je n’y trouverai pas : et c’est 1a réellement I'intelligence
spirituelle. Si je sais, en quelque faible mesure que ce soit, ce qu’est 'exercice du cceur, je
sais que Christ est Lui-méme la réponse a chaque désir qu’ll a Lui-méme réveillé dans mon
ame : et il n'y a que ceux qui sont spirituels qui puissent comprendre.

M.E. 1861 pages 241-250

Chapitre 22

Dans le chapitre 22, nous trouvons ce qui est relatif a la terre, parce que c’est 'aspect
de la cité a I'égard de ce qui est ici-bas — en connexion avec Christ, sans doute — mais les
bénédictions qu’elle renferme concernent la terre. L’arbre de vie croit dans le ciel, et
appartient au ciel ; toutefois ses vertus se répandent vers la terre. Et quoique I'Eglise soit



dans la gloire, il y a lieu a ’exercice de I'amour, tant qu’il y a des besoins a remplir; et le
Seigneur emploie 'Eglise pour cela. Cest dans ce sens qu’il est dit : «Ses esclaves le
serviront », ce qui implique qu’il y a ceux qui ont besoin de service. Les nations recoivent la
guérison, mais il n’y aura aucun besoin de guérison dans le ciel. Ce service introduit une
nouvelle joie, car les membres de I’Eglise n’auront pas perdu la-haut cet honneur — d’étre
les instruments de bénédiction pour d’autres; nous aurons le privilege d’étre les canaux
par lesquels les bénédictions se répandront vers la terre. Et de méme maintenant, nous
devrions étre pour le monde les canaux de 'amour et de la grace, et plus spécialement
encore pour les saints, pendant qu’ils en ont besoin ici-bas.

« Et il me montra un fleuve d’eau vive, éclatant comme du cristal, sortant du trone de
Dieu et de 'Agneau ». Et il y avait aussi «'arbre de vie portant douze fruits », etc. L’arbre
de vie était la; mais il n’est fait aucune mention de «l'arbre de la science du bien et du
mal » [Gen. 2, 9], L’arbre de vie était la bénédiction ; I’arbre de la science du bien et du mal, la
pierre de touche de la responsabilité : Adam en mangea, et fut perdu. Ces deux principes,
la vie et la responsabilité, ont subsisté depuis ce moment-la jusqu'a cette heure, et
continueront de subsister jusqu’a ce que Dieu ait fait toutes choses nouvelles. Ceux qui ont
mangé de I'arbre de la science du bien et du mal, ne peuvent, pendant qu’ils demeurent
dans la nature qui en est la conséquence, manger du fruit de ’arbre de vie. Mais Dieu, en
faisant abonder Sa grace, nous a donné bien plus que nous n’avions perdu ; car la source de
la grace a coulé jusqu’a nous en la personne du Seigneur Jésus Christ, qui s’est chargé de
toute notre responsabilité, qui a pris sur Lui toute la colere due a nos péchés, qui est mort
sous cette colére et ressuscité dans la puissance dune vie impérissable; et dans cette
nouvelle vie, qui est premierement en Lui, et qui m’est ensuite communiquée, je puis
manger des fruits de cet arbre de vie, dont I'acces m’était autrefois fermé a cause du péché.
Maintenant que le péché est 6té pour toujours, et dans cette nouvelle nature qui est
incapable de pécher, je puis manger librement des fruits de I'arbre de vie; comme le dit
Jésus, en s’adressant a 'assemblée d’Ephése : «A celui qui vaincra, je lui donnerai de
manger de l'arbre de vie qui est dans le paradis de Dieu » [Apoc. 2, 7]; ainsi nous sommes
introduits dans la jouissance du plein résultat de tout — de tous les fruits entierement
mirs que peut produire la vie éternelle qui est en Jésus; la manifestation extérieure de
cette vie guérira les nations, comme, en effet, elle nous a guéris nous-mémes. Mais je
désire remarquer encore, que toute cette bénédiction est le fruit de la grace libre et
souveraine. Car s’il n’y avait pas eu de responsabilité de la part de ’homme, il n’y aurait eu
aucun besoin d'un Sauveur. C’est parce que nous étions totalement perdus que la grace a
trouvé sa place. C’est parce que javais totalement failli, ayant suivi ma propre volonté au
lieu de faire la volonté de Dieu, que Dieu est intervenu en grace, et m’a amené, par la
rédemption, plus pres de Lui-méme que n’avait été placé Adam au commencement, dans la
création et dans I'innocence, car maintenant je suis créé de nouveau dans le Christ Jésus.

« Les feuilles de I'arbre sont pour la guérison des nations ». Les hommes des nations
ne peuvent manger du fruit miar de I'arbre, parce qu’ils ont besoin d’étre guéris; mais
I'Eglise, possédant ainsi elle-méme la grace de la vie, portera la grace qui guérit a ceux qui
en ont besoin. Si vous lisez Esaie 60, vous verrez de quelle maniére remarquable nous est
présenté le contraste entre la Jérusalem terrestre et la Jérusalem céleste, quoique, sous
quelques rapports, la cité céleste soit dépeinte d’aprés la terrestre. D’aprés Esaie, nous ne
trouvons rien au sujet de guérison dans la Jérusalem terrestre, mais tout I'inverse. Nous y
lisons : — «La nation et le royaume qui ne te serviront point, périront; et ces nations-la
seront réduites en une entiere désolation» [v. 12]. Mais dans la Jérusalem céleste, «les
feuilles de 'arbre sont pour la guérison des nations ». Ainsi nous voyons qu’Isra€l sera,
comme il I'a toujours été, une pierre de touche de la responsabilité 1égale; mais il sera le
vase de la puissance et de lautorité. Isra€l jadis n’avait point de ministére, parce qu’il
n’avait aucun message d’amour a porter a d’autres peuples; mais il avait, au-dedans, une
sacrificature, parce que, le voile n’étant pas déchiré par la mort de Christ, ils ne pouvaient



s’approcher directement de Dieu, et a cause de cela, ils avaient besoin d’'un sacrificateur.
Mais quant a nous aujourd’hui, nous n’avons pas de sacrificateur sur la terre, parce que,
par la mort de Christ, nous sommes introduits dans la présence immédiate de Dieu; et a
cause de cela un ministere nous est commis, c’est-a-dire que nous sommes appelés a
rendre témoignage de la grace qui nous y a introduits. Et a cause de cela, quand nous
serons dans la gloire, nous porterons la guérison aux nations; car tandis que nous nous
rassasierons nous-mémes la-haut des fruits mirs de l'arbre de vie, 'activité de 'amour
répandra la guérison ici-bas.

«Et il n’y aura plus de malédiction; et le trone de Dieu et de ’Agneau sera en elle, et
ses esclaves le serviront». Dieu disait a Isra€l sous la loi, que s’ils se souillaient, ils
s’attireraient la malédiction. Mais dans la cité céleste, qui sera une source de bénédiction,
«il n’y aura plus de malédiction ». Il ne s’agit pas ici, toutefois, des enfants avec le Pere;
mais c’est le trone de Dieu en majesté — non pas comme a Sinai, car il y avait malédiction,
mais — le trone de Dieu et de ’Agneau — ministere et grace : c’est-a-dire que le trone de
Dieu et de ’Agneau sera le principe et la source de la bénédiction, tandis que le canal par
lequel découlera cette grace, ce sera 'Eglise; ainsi il est dit : «ses esclaves le serviront »,
étant les ministres de cette grace pour ceux qui en ont besoin. Le caractére présenté ici, ce
n’est pas la joie intérieure, mais le service. Et de méme que rien ne portera atteinte a la
bénédiction au-dedans, ainsi il n’y aura point de manquements dans le service au-dehors.
Si la lumiére est parfaite, il en sera de méme du service. Je n’aurai pas alors a scruter ma
conduite, comme j’ai a le faire aujourd’hui, et a dire : «Oh! si jeusse été assez fidele,
j'aurais dit ceci ou fait cela » ; ou bien : « S’il y avait eu plus d’amour en mon ceeur, je serais
allé ici, ou je serais allé la »; mais la, ce sera un service parfait, découlant d'une source
parfaite! Quel repos n’y aura-t-il pas dans un tel service! Car «ils verront sa face, et son
nom sera sur leurs fronts». Non seulement leur service sera ce qu’il doit étre, mais les
hommes verront qu’il en est ainsi, ce sera un témoignage parfait rendu au nom qu’ils
portent, la pleine confession de ce nom. «Son nom sera sur leurs fronts». Et je désire
remarquer ici, que ce qui devrait nous occuper, ce n’est pas que nous accomplissions telle
ou telle mesure de service, mais que Christ soit glorifié dans ce que nous faisons, et que
nous y demeurions inapercus — la marque de Dieu étant sur nos fronts, afin que tous
voient a qui nous sommes et qui nous servons.

«Et il n’y aura plus 1a de nuit; et ils n’auront plus besoin d’'une lampe, ni de la
lumiere du soleil : car le Seigneur Dieu fera briller sa lumiére sur eux » etc. Le Seigneur
Dieu fait briller Sa lumiere sur eux; c’est pourquoi ils n’ont aucun besoin d’'une lampe, de
lumiere empruntée, car ils recoivent immédiatement la lumiére de Dieu Lui-méme. Lui-
méme fait briller Sa lumiére sur eux; et de méme aujourd’hui, si quelquefois vous avez
marché a la lueur d’'une lampe d’un autre moins spirituel que vous-mémes, vous avez été
nécessairement mal conduits, cet autre n’ayant pas atteint la méme mesure que vous ; mais
quand Dieu Lui-méme fait briller Sa lumiére sur nous, il n’y a point alors d’incertitude
quant a ce que nous avons a faire. Si, dans un cas donné quelconque, je suis obligé de dire
que je ne sais quoi faire, alors je dois aussitét dire que mon ceil n’est pas simple; car s’il
I’était, tout mon corps serait aussi éclairé, et mon obéissance serait aussi parfaite que la
lumiere. Que dois-je donc faire alors ? Je dois apporter ma difficulté a Dieu, a Celui qui est
mon Pere, qui me guidera, car Il est grace — parfaite grace.

« Et le Seigneur, le Dieu des saints prophetes, a envoyé son ange, pour montrer a ses
esclaves les choses qui doivent arriver bient6t ». Ici la scene se termine.

Ensuite dans les versets 7, 12 et 20, le Seigneur, a trois reprises, déclare qu’ll vient
bient6t. Dans le septiéme verset, la déclaration se rattache a la prophétie, et s’adresse a
ceux que concernent les avertissements donnés. Dans le douzieme verset, elle est
universelle. Et dans le vingtieme, elle se rattache a un autre sujet : c’est en réponse au désir
de I’Epouse quant a Sa venue, qu’Il dit : « Je viens bientdt ».

La position de toutes les parties est donnée. Dans le septiéme verset, il s’agit de ceux



qui gardent «les paroles de la prophétie de ce livre », apreés les « choses qui sont ». L'Eglise
ayant manqué, comme témoin pour Dieu sur la terre, les «plusieurs antichrists » étant
entrés, Dieu, dans Sa grande miséricorde, donne des directions qui s’étendent jusqu’au
moment méme ou tout est détruit; et alors tout est clos. Le mystere d’iniquité se met déja
en train, et continuera jusqu’a la fin, en sorte que «la derniére heure » est venue. Dieu est
« prét a juger », quoiqu’Il use de patience en Sa miséricorde. Telle a été, depuis ce moment-
13, la position de I'Eglise. Des hommes corrompus s’y sont glissés; ils étaient déja entrés du
temps des apotres, « par quoi nous connaissons que c’est la derniere heure » [1 Jean 2, 18],
Paul, Pierre, Jean et Jude présentent dans leur témoignage le germe de l'iniquité comme
existant déja; en sorte que dans la partie prophétique de ce livre le Seigneur dit : « Que
celui qui est injuste, soit injuste encore » [Apoc. 22, 11], etc. Toutefois, la miséricorde retarde
I’exécution du jugement, et c’est bénédiction pour «ceux qui gardent les paroles de ce
livre ». Et «les paroles de ce livre » sont une prophétie donnée aux serviteurs, apres que
Laodicée a été jugée, et vomie de la bouche de Christ [Apoc. 3, 16].

Dans le douzieme verset, c’est universel : «pour rendre a chacun» etc. Ici, le
Seigneur, ayant clos la partie prophétique du livre, va bien au-dela; c’est : « pour rendre a
chacun » ; — non pas a ceux qui sont sous la béte ; mais il s’agit de la condition générale de
I'homme sur la terre?.

Dans le seizieme verset nous trouvons comme une conclusion du livre entier. Il y a
ceux a qui la prophétie fut donnée, et I'Eglise : nous voyons ici Christ sous Son double
caractere par rapport au gouvernement de Dieu — comme la racine de David, la source
d’ou a surgi David, et comme la postérité de David, I'’héritier de David, qui doit s’asseoir
sur le trone de David. Mais ensuite, en outre, Il est « I’étoile brillante du matin », c’est 1a le
caractére sous lequel Il se présente a 'Eglise, avant qu’Il se léve comme le soleil, pour
introduire le jour du jugement pour le monde. Il est en relation avec 'Eglise avant que le
jour paraisse, en sorte que nous avons notre portion avec Lui avant ce moment-la. Et c’est
ainsi que, dans la connaissance de cette relation, des qu’ll dit : «Je suis... 'étoile brillante
du matin », «’Esprit et I'Epouse disent : Viens ». Il ne dit pas a I’Eglise : « Voici, je viens
bient6t ». Mais le Saint Esprit dans ’Eglise Iui ayant donné la conscience de cette relation
avec Christ, du moment qu’ll se présente comme «1’étoile brillante du matin », elle répond
immédiatement : «Viens». Comme il n’y a rien a régler entre Lui et I'Eglise, toute la
pensée de celle-ci est absorbée par la révélation de Jésus Lui-méme sous ce caractere. Elle
a une simple pensée : « Il vient » ; et elle dit : « Viens ». Elle sait bien qu’Il va bient6t venir
pour juger le monde ; mais elle est 'Epouse, et non le monde.

Nous trouvons ensuite un bien doux tableau de I'Eglise, pendant qu’elle I'attend. « Et
I’Esprit et I'Epouse disent : Viens. Et que celui qui entend, dise : Viens ». Elle invite tous
ceux qui ont entendu la voix du bon Berger a dire : Viens. Elle n’est pas satisfaite, s’il y a
encore quelque chrétien qui ignore en sa propre ame cette relation : « Que celui qui entend,
dise : Viens ». Est-ce la tout? Non : « Que celui qui a soif, vienne ». Ses propres affections
sont fixées sur I’'Epoux; elle soupire aprés son retour; mais, pendant qu’elle I'attend, elle
voudrait attirer tous les hommes a la source. Elle a soif de I'Epoux ; mais elle se tourne vers
le monde, et elle dit : «J’ai quelque chose a vous faire entendre ». Car, pendant qu’elle est
ici-bas, elle a le Saint Esprit en elle; c’est pourquoi elle peut dire a d’autres : «J’ai quelque
chose a vous faire entendre; j’ai I’eau de la vie pour vous qui avez soif ». C’est le Seigneur
de gloire qu’elle désire; et elle désire que tous soient amenés, par grace, a cette eau de la
vie. L’accés au fleuve étant ouvert, I'Eglise, parce qu’elle connait la puissance de la grace,
dit : «Que celui qui veut prenne gratuitement de 'eau de la vie». L’Eglise ne dit pas :
«Venez a moi». Christ a dit : « Venez a moi » [Matt. 11, 28], Mais 1’eau de la vie est 1a; et elle
peut inviter les ames a venir en boire; elle peut les inviter a venir s’abreuver ou elle s’est

2 Il est douteux, peut-étre, jusqu’a quel point cela se rapporte a Gog et a Magog, parce que
rien ne nous en est dit; mais la venue de Christ, ici, se rapporte a tous : «a chacun selon ce
que son ceuvre sera ».



abreuvée elle-méme, savoir, en Christ. Et si quelqu'un dit : « Venez a moi », il est évident
qu’il n’a jamais possédé lui-méme l'eau de la vie; car s’il 'avait, il aurait un tel sentiment
qu’il n’y a rien en lui-méme, qu’il ne pourrait jamais dire a qui que ce fiit : « Venez a moi ».
Puis remarquez comment a trois reprises est présenté, soit le désir qu’ll vienne, soit la
déclaration qu’ll vient. Il dit, Lui : «Je viens bientét». L'Eglise ne dit pas : «Viens
biento6t », mais : « Viens ». Il est celui qu’elle désire, et Il répond a son désir, et dit : «Je
viens ». « Oui, je viens bientot ». C’est la réponse du cceur méme du Seigneur au désir qu’ll
a Lui-méme fait naitre. Et le livre se termine par ces mots : « Amen! Viens, Seigneur
Jésus » !

Qu’il est précieux de voir comment, apres avoir clos le témoignage, Il détache ainsi de
toutes choses le cceur de ’Eglise pour la ramener sur Lui-méme. Ainsi quand vous avez
accompli ce qui est votre devoir, revenez a Christ, ou bien vos devoirs mémes se placeront
entre vous et Christ. Peu importe quelle est la chose qui nous occupe. Les jugements de
Dieu arriveront certainement; mais ce ne sont pas les jugements qui peuvent former et
faconner nos affections. Ils peuvent produire un exercice solennel de la conscience, mais ils
ne peuvent jamais gagner le cceur. Ainsi donc, quels que soient les devoirs, ou le service, ou
les épreuves, que le coeur revienne toujours a Christ Lui-méme, qui est I'unique objet pour
nos affections! Dans la gloire, bien que nous y ayons part, nous en sommes revétus, pour
ainsi dire, mais elle demeure fixée sur Christ, qui est, Lui-méme, 'unique objet. Qu’il en
soit ainsi ici-bas! Que le Seigneur veuille nous donner, quelles que soient les choses dont
nous soyons occupés, de revenir, dans tout notre service, par la puissance du Saint Esprit,
a ce sanctuaire, savoir a Christ Lui-méme — a celui qui a été une fois dans I’abaissement,
mais qui maintenant est haut élevé, et de fixer nos cceurs sur Lui-méme ! Amen !



	Chapitre 21, 1-23
	Chapitre 21, 22-27
	Chapitre 22

