
Apocalypse 21 et 22

Chapitre 21, 1-23.........................................................................................................................2
Chapitre 21, 22-27.......................................................................................................................7
Chapitre 22................................................................................................................................10

M.E. 1861 pages 121-130

Nous avons ici la description de la cité céleste. Elle est appelée « l’Épouse de l’Agneau, 
la femme »   [21, 9], afin que nous sachions comment reconnaître son identité. Néanmoins ce
nom d’« Épouse », en lui-même, ferait naître un tout autre enchaînement de pensées. Mais   
il est important d’identifier la cité avec l’Épouse, et de donner à la cité céleste, en contraste
avec Babylone, son véritable caractère.  L’état  qui est décrit ici  n’est pas l’état  parfait et
éternel, comme le montrent ces paroles : « les feuilles de l’arbre sont pour la guérison des 
nations »   [22, 2] ; quoique évidemment les saints célestes eux-mêmes soient parfaits. C’est le 
grand  centre  de  Dieu,  le  centre  céleste  de  tout  ce  qu’Il  a  réuni  en  puissance  et  en
gouvernement  —  la  capitale  céleste,  pour  ainsi  dire,  de  Son  royaume  millénial ;  c’est 
pourquoi cet état  nous est présenté en connexion avec Christ, et il  en est parlé comme
d’une cité. Elle sera, après Christ, la manifestation et le centre de la gloire. Et nous devons
rendre grâces  à Dieu,  non seulement de ce qu’Il  nous donne ce qui  satisfait  l’affection
personnelle, en nous présentant la personne de Jésus dans la gloire ; mais encore de ce 
qu’Il nous révèle, par le moyen de figures que l’Esprit nous rend capables de comprendre,
ce qu’est la gloire préparée de toute éternité, en sorte que le cœur apprend à la connaître. 

On voit dans le livre de l’Apocalypse que la manifestation de cette cité  céleste est
précédée par la destruction de la femme impérieuse qui disait : « Je suis assise en reine,… 
et  je  ne  verrai  point  de  deuil »   [18,  7] ;  et  maintenant  nous  trouvons  « la  cité  qui  a  les   
fondements, de laquelle Dieu est l’architecte et le créateur »   [Héb. 11, 10]. De l’autre cité nous
pouvons dire qu’elle était « terrestre, animale, et diabolique »     [Jacq. 3, 15]. Elle avait tout ce
que Satan pouvait produire pour attirer l’homme en tant qu’homme ; — tout ce qui pouvait 
contribuer au bien-être, aux aises et à la gloire de l’homme, s’y trouvait : « marchandise 
d’or  et  d’argent,  et  de  pierres  précieuses »   [Apoc.  18,  12],  et  tout  ce  qui  était  précieux  et
désirable. Ainsi, en l’envisageant dans son ensemble, c’était la cité de l’homme et la cité de
Satan. Car tout ce qui est maintenant de l’homme (comme homme sur la terre) est regardé
par  Dieu  comme  étant  en  connexion  avec  Satan.  C’est  pourquoi,  lorsque  Pierre  dit  :
« Seigneur, Dieu t’en préserve, cela ne t’arrivera pas », le Seigneur répondit : « Va arrière     
de moi, Satan, tu m’es en scandale ; car tes pensées ne sont pas aux choses de Dieu, mais à 
celles  des hommes »   [Matt.  16,  22-23].  Ici  le  Seigneur caractérise les  choses qui  sont « des 
hommes », comme étant selon « Satan », et par conséquent comme lui étant à Lui-même en     
scandale. De même, Il dit aux Juifs : « Vous êtes d’en bas ; moi, je suis d’en haut : vous êtes   
de ce monde ; moi, je ne suis pas de ce monde »     [Jean 8, 23] ; Il caractérise ainsi tout ce qui 
tient de l’esprit de ce monde, comme étant « d’en bas ». Babylone renfermait tout cela en   
perfection,  car  elle  était  « la  mère des prostituées »     [17,  5] — l’origine et  la source de la
corruption ;  mais  elle  était  complètement  étrangère  à  tout  véritable  lien,  soit  avec  les 
choses de Dieu, soit avec Dieu Lui-même. Mais nous avons vu que cette grande Babylone a
été jugée de Dieu, qu’après cela, et après les noces de l’Agneau  [19, 7], le Seigneur sort en
personne, et combat contre la puissance adverse — étant accompagné par les saints  [19, 11,

14] (car la première résurrection a eu lieu) ; et qu’après la victoire, le règne est entre les 
mains du Christ et des saints qui vivent et règnent avec Lui mille ans  [20, 4]. Nous avons vu
que, durant cet espace de temps, Satan est lié, après quoi il est de nouveau délié « pour un 
peu de temps »   [20, 3] ; et qu’après qu’il a été jeté dans l’étang de feu, après que le jugement 



du grand trône blanc  a  été  prononcé,  et  après  l’introduction  du  nouveau ciel  et  de  la
nouvelle terre, alors Dieu est « tout en tous »     [1 Cor. 15, 28]. 

Chapitre 21, 1-23

Dans les huit premiers versets du chapitre 21, nous avons le temps où « Dieu sera tout 
en tous »   [1 Cor. 15, 28] ; ce qui clôt l’histoire prophétique du livre : il est évident qu’elle ne 
peut aller plus loin que cette époque. Dans ce qui suit, le prophète, revenant en arrière,
donne  la  description  de  la  nouvelle  Jérusalem  —  ce  qu’est  « l’Épouse  de  l’Agneau,  la 
femme » pendant le règne de Christ. La scène qui est ici présentée, c’est la sainte Jérusalem 
« descendant du ciel, d’auprès de Dieu ». L’histoire prophétique est entièrement close ; le     
règne médiatorial cesse, quand toutes choses ont été parfaitement rétablies dans l’ordre —
et que Dieu est tout en tous. Mais quoique le règne médiatorial ait été remis à Dieu, il est
clair que Christ ne cesse pas d’être homme. C’est là une partie de Sa perfection ; et elle 
demeure à toujours. Au lieu de continuer Son règne médiatorial, « quand il aura aboli toute 
principauté, et toute autorité… », il remet « le royaume à Dieu le Père »       [1  Cor. 15, 24]. Le
résultat ne passera point. La gloire personnelle qui Lui est propre ne passera jamais. La
gloire médiatoriale aura une fin ; Sa gloire personnelle ne saurait jamais finir.  

Il est bon de remarquer que quand l’ange (chap. 17, 1) vient montrer Babylone,  il
décrit ainsi la grande étendue de son influence : « Assise sur plusieurs eaux » ; ici, quand il     
vient montrer la nouvelle Jérusalem, il n’y a rien à ajouter à son sujet : c’est assez de dire
qu’elle est « l’Épouse de l’Agneau, la femme ». La prostituée pouvait être assise sur la Bête,   
et répandre au loin la corruption ; elle avait une puissance immense ; mais     elle était sans
affections. Tandis que la prostituée dit : « Je suis assise en reine… et je ne verrai point de 
deuil »   [18,  7],  l’Épouse sent  qu’elle  n’est  pas à  elle-même,  mais qu’elle  appartient  à  un
autre. Tandis que l’esprit de Babylone, c’est d’aimer l’influence, d’être « assise sur plusieurs 
eaux », le caractère de la dépendance distingue l’Épouse. Ah ! chers amis, si nous cherchons   
la puissance ou l’influence mondaine, l’esprit de Babylone est en nous. La seule influence
que nous devrions rechercher, quant à notre service ou à tout autre égard, c’est le résultat
de l’attachement à Christ seul, et de notre dépendance de Lui-même. L’affection pour Lui
est la seule chose. Si cette affection existe, il y aura abondance d’épreuves et de difficultés ; 
mais il n’y aura point d’affections contrariées, si Christ Lui-même en est l’objet. Nous ne
trouverons jamais en Lui ce qui ne satisfait pas. C’est là le bonheur. Il peut y avoir en nous
beaucoup de penchants à vaincre ; cela nous donnera de la peine, et il y a souvent, hélas !   
bien du travail pour maintenir le cœur dans le sentiment de Son amour ; mais ce seul mot, 
« l’Épouse de l’Agneau, la femme », nous suffit entièrement ; car y eut-il jamais quelque     
chose qui manquât dans les  affections de Christ  envers nous ? Jamais.  Jamais nous ne 
trouverons de  l’imperfection  dans l’objet  de  nos  affections,  quoique nous en trouvions
nécessairement dans l’affection qui est en nous-mêmes, et un manque de puissance pour
jouir de la plénitude de notre portion. Un sentiment véritable de l’amour immuable de
Jésus envers nous, voilà ce qui donne une parfaite paix à l’amour qui regarde à Jésus. Une
des causes qui nous empêchent de réaliser l’amour de Jésus, c’est que nos cœurs, quoique
élargis par le Saint Esprit, sont trop petits pour y répondre. C’est là que gît la différence
marquée qu’on a observée entre le livre de l’Ecclésiaste et le Cantique de Salomon. Il est dit
dans l’Ecclésiaste  :  « Car  que peut faire l’homme qui  vient après le  roi ? » (Eccl.  2,  12.     
Version anglaise) — le roi qui s’est amassé « les plus précieux joyaux… et les délices des fils 
des hommes »   [Eccl. 2, 8]. Mais plus son cœur s’élargissait en son intelligence et en ses désirs,
moins il  trouvait  pour le  remplir,  en sorte que tout finissait  par « vanité et  rongement 
d’esprit ». Mais, dans le Cantique de Salomon — livre applicable sans doute spécialement 
au résidu juif — ce qui manquait, c’était un cœur assez large pour contenir l’objet de son
amour — objet capable de tout satisfaire. Oh ! quelle pensée !… — que Jésus avec toute la   
gloire qu’Il a reçue est à nous ! Ainsi qu’Il a dit : « La gloire que tu m’as donnée, je la leur ai   
donnée »   [Jean 17, 22]. 



La cité céleste « descend du ciel, d’auprès de Dieu ». Elle est de Dieu, et elle vient de   
Dieu en qui tout est bon. Dieu est la source infinie et éternelle de ce qui est bon, et dans la
personne de Christ nous en avons la forme et la plénitude. S’agit-il de justice ? Elle vient de 
Dieu ; s’agit-il de sainteté ? Elle vient de Dieu. S’agit-il d’amour ? C’est la nature de Dieu. Si     
nous sommes faits participants de la grâce, tout ce qui est ainsi manifesté en nous vient
directement  de  Dieu.  Ainsi,  dans  un  sens  secondaire,  l’Église,  même  ici-bas,  est  la
manifestation de la gloire de Dieu ; quoiqu’ici-bas surgisse aussi ce qui est de l’homme, ce 
qui  est,  par  conséquent,  corrompu.  Mais,  dans  la  cité  céleste,  tout  ce  qui  est  de  nous
disparaît, et tout ce qui est manifesté en nous vient de Dieu. Et je désire ajouter ici qu’il n’y
a pas une seule grâce qui ne dût — dans la puissance de l’Esprit de Dieu — être manifestée
maintenant en nous — pauvres et fautifs que nous sommes. Il n’y en a pas une seule qui
n’ait été manifestée en Christ, car Il était le Fils de l’homme dans le ciel  [Jean 3, 13], pendant
qu’Il marchait ici sur la terre ; et nous, comme étant l’épître de Christ, nous devrions être 
connus et lus de tous les hommes. 

La gloire de cette cité nous est présentée en détail ; et quoiqu’elle soit divine — « la   
gloire de Dieu » — elle est humaine aussi, comme le montre le nombre douze. Nous voyons 
cela  dans  le  Seigneur.  S’Il  prenait  entre  Ses  bras  un  petit  enfant  [Marc  9,  36],  c’était  un
précieux  acte  d’humanité ;  mais  l’amour  qui  le  dictait  était  divin.  Un  rabbin  pouvait 
mépriser un petit enfant, mais Jésus ne le faisait pas, bien qu’Il fût « Dieu sur toutes choses 
béni éternellement »   [Rom. 9, 5]. La cité avait « la gloire de Dieu ». L’Église est ce en quoi   
Dieu se manifestera en gloire. Mais cette gloire n’est pas la gloire essentielle de Dieu ; c’est 
la gloire communiquée ; ainsi qu’il est écrit : « La gloire que tu m’as donnée, je la leur ai   
donnée »   [Jean 17, 22]. Tout cela est merveilleux ; mais c’est ce qui devait être. Car doit-il y 
avoir quelque autre gloire outre la gloire de Dieu ? Certainement, non. Et assurément, ce 
qui, après Christ, est le plus près de Dieu, doit avoir Sa gloire. Car il n’y a pas de gloire qui
ne soit  la  gloire  de  Dieu.  Et  comment pouvons-nous comprendre la  manifestation  des
richesses de la gloire de Dieu, si Dieu ne les déploie pas ? La création montre bien, dans un 
sens, la gloire de Sa puissance : « les cieux racontent la gloire du Dieu fort »     [Ps. 19, 1]. Mais
quand il s’agit du fruit de la rédemption — du fruit du travail de l’âme de Christ  [És. 53, 11] —
c’est pour la manifestation de la gloire de Dieu d’une manière encore plus élevée. Nous
savons à quel prix elle eut lieu ; et ce ne pouvait être moins que   Sa gloire à un tel prix ! Il 
n’y a aucun attribut de Dieu, aucune partie de Son caractère, qui n’ait été parfaitement
glorifié dans l’œuvre de la rédemption. Si nous pensons à nous-mêmes, il est merveilleux
qu’il en soit ainsi ; mais si l’Église doit être à la gloire de Dieu, il faut que cette gloire soit 
déployée dans ce qui est digne de Dieu. Si Christ doit être « glorifié dans ses saints, et être 
admiré dans tous ceux qui auront cru »   [2 Thess. 1, 10], la gloire doit être celle de Dieu ; elle ne 
saurait être indigne de Lui-même. Et voici la manière dont je la mesure : elle est le fruit du
travail  de l’âme de Christ. « Dieu a constaté son amour envers nous, en ce que, lorsque 
nous étions pécheurs — et de si grands pécheurs — Christ est mort pour nous »   [Rom. 5, 8].
Les choses mêmes à l’égard desquelles Christ a glorifié Dieu sont les choses mêmes que je
trouve être en moi ; et je trouve ainsi que Dieu a été pleinement glorifié à l’égard de tous 
mes péchés1. Ainsi en saisissant cette vérité que je suis un pécheur, je vois la chose même

1 Quand le Seigneur Jésus parle de laisser Sa vie (Jean 10), Il ne dit pas seulement : « Je mets
ma vie pour mes brebis » ; — c’est là ce qu’Il fit dans Son amour et dans Sa précieuse grâce.
Mais Il ajoute ensuite : « À cause de ceci le Père m’aime, c’est que je laisse ma vie afin que je
la reprenne ». La première chose, c’est la perfection de l’œuvre de Christ en elle-même ; c’est
que par Sa mort Il a glorifié Dieu, en sorte que Dieu peut agir en Son amour, selon la valeur
de cette œuvre et accomplir les conseils de Sa grâce. L’autre partie de cette œuvre parfaite,
c’est que par elle, nous sommes sauvés ; que nos péchés ont été expiés — portés par Celui qui
s’est mis à la place des pauvres pécheurs. Il est important de bien saisir ces deux aspects du
sacrifice expiatoire accompli par Christ. Nous les trouvons dans Ésaïe 53, et ils sont présentés
sous les types des deux boucs : un pour Jéhovah, et l’autre pour le péché du peuple, dans
Lévitique 16. « Maintenant »,  dit  le  Seigneur,  en vue de sa mort,  « le  Fils  de l’homme est



qui me montre que toute la gloire est de Dieu et qu’elle vient de Dieu. Il n’y a rien en nous ; 
tout est par grâce. Si nous mêlons quelque chose du nôtre à nos espérances de gloire, c’est
une complète folie. Il serait insensé de parler en même temps de ce qui est de nous et de la
gloire de Dieu. Le vase n’est rien, sinon en tant qu’il est reconnu de Dieu et rempli par Lui ; 
et c’est ainsi que la chose arrive simplement à l’âme et la rend heureuse. Du moment que je
vois tout cela comme le déploiement de la gloire de Dieu, mon âme trouve le repos et la
paix. Il m’a ramassé, moi pauvre pécheur, afin qu’il fût pleinement connu que Sa grâce
seule avait fait cela ; et je sais que Son amour surpasse toute connaissance   [Éph. 3, 19]. Et
bien plus encore : je sais que je ne sortirai jamais de cette position bénie ; car l’amour de 
Dieu est infini ; et si je suis placé dans ce qui est infini, il est vrai que je ne puis le mesurer, 
mais je sais que je ne puis jamais en sortir. 

« Son luminaire était semblable à une pierre très précieuse, comme à une pierre de 
jaspe cristallin ». Quand il est parlé de la gloire de Dieu manifestée, comme l’homme peut 
la voir, il est dit qu’elle est « semblable à une pierre de jaspe et de sardius » (Apoc. 4, 3). De   
même la lumière de cette cité est semblable « à une pierre de jaspe cristallin ». C’est d’une   
gloire divine qu’elle est revêtue. L’Écriture nous donne l’intelligence de ce que signifient
ces figures, si, étant enseignés par l’Esprit de Dieu, nous prenons la peine d’en comparer
les déclarations. Ces pierres précieuses ne nous donnent pas le simple éclat de la lumière
sans couleur ; c’est là ce qu’est Dieu ; car si je considère Dieu — ce qu’Il est essentiellement   
— Il est lumière. « Dieu est lumière »     [1 Jean 1, 5]. Mais s’Il se montre à travers les larmes et
les chagrins de cette vie, alors j’ai l’arc-en-ciel.  La lumière est divisée en divers rayons,
comme brillant à travers un prisme. Ainsi dans ces pierres précieuses nous avons, non pas
la gloire essentielle de Dieu comme lumière, mais la lumière divisée, pour ainsi dire, en
différentes beautés médiates ; nous avons les manifestations des différentes voies et des 
différents  actes  de  Dieu,  à  l’égard  de  Ses  créatures.  Nous  voyons  ces  pierres  dans  la
création, puis dans la grâce, et ensuite dans la gloire : — dans la création, Ézéchiel 28 ; en 
grâce, sur le pectoral du souverain sacrificateur  [Ex. 28, 15-21] ; en gloire, dans ce chapitre, 
comme les fondements de la cité. Tout ce que Dieu a manifesté de Sa gloire morale, en
justice aussi bien qu’en jugement, est concentré dans l’Église. J’entrerai plus pleinement
dans ces choses, quand je considérerai la signification des pierres — liées, comme elles le
sont, avec la grâce et le jugement. 

M.E. 1861 pages 141-151

Et la cité « avait une grande et haute muraille ; elle avait douze portes »       [21, 12]. Cela
indique une sécurité parfaite. Quand les hommes cherchent à protéger un lieu, ils bâtissent
de hautes murailles d’une immense épaisseur. Ainsi cette cité, qui est le siège de la royauté,
a une grande et haute muraille qui manifeste la majesté de Dieu, son architecte. Elle jouit
d’une  sécurité  parfaite,  dans  une  dignité  qui  l’isole,  pour  ainsi  dire,  en  sorte  qu’il  est
impossible que personne y entre, sinon ceux qui y appartiennent. 

« Aux portes douze anges ». Les anges se tiennent aux portes comme des gardiens.   
Élevés au-dessus de nous dans la création, ils ne sont ici que gardiens des portes ; ils sont 
portiers à l’égard de cette cité de Dieu, montrant que toute la puissance de la providence ne
fait que concourir à cette gloire. 

Sur les portes étaient écrits les noms « des douze tribus des fils d’Israël », indiquant,   
comme étant de Dieu, le gouvernement en perfection. Toutes Ses voies de patience avec
l’homme, dans Son gouvernement et dans Sa bonté, sont ici manifestées. 

« Et la muraille de la ville avait douze fondements, et sur eux, les douze noms des 
douze apôtres de l’Agneau ». Les fondements parfaits et immuables de la vérité sont tous 

glorifié, et Dieu est glorifié en lui »  [Jean 13, 31]… Sur la croix, Jésus a été glorifié ; c’était Sa
gloire d’accomplir l’œuvre qui devait glorifier Dieu. C’est sur la croix qu’a été manifestée de la
manière la plus élevée et la plus parfaite toute la gloire de Dieu. C’est là ce qui domine tout !



ici. Le caractère sous lequel la vérité est manifestée, c’est la vérité immuable de l’évangile :
« les  ténèbres  s’en  vont  et  la  vraie  lumière  luit  maintenant »     [1  Jean  2,  8].  Ce  que  nous
trouvons  ici  comme  l’Église  a,  comme  telle,  une  gloire  spéciale ;  mais  ce  qui  est  le 
fondement  sur  lequel  elle  repose,  c’est  la  vérité  qui  existe  de  toute  éternité,  la  vérité
éternelle,  une révélation pleine et  parfaite.  Quant à la lumière, nous sommes « dans la 
lumière comme Dieu lui-même est dans la lumière »   [1 Jean 1, 7] ; ensuite, quant à l’amour, 
« Dieu est amour, et celui qui demeure dans l’amour, demeure en Dieu et Dieu en lui »     [1

Jean 4, 16]. Mais quand nous en venons aux fondements de l’Église, c’est la vérité, l’éternelle
vérité de Dieu — la rédemption selon Son œuvre et selon Sa puissance. 

Ce que nous avons d’ailleurs en Christ, quant à Sa personne, ne saurait être moins
que la plénitude de Dieu, l’éternelle vérité étant au fond. C’est Dieu révélé en Christ qui
« est le même hier, et aujourd’hui, et éternellement »     [Héb. 13, 8]. « C’est à cause de la dureté 
de votre cœur », dit le Seigneur, « que Moïse vous a permis de répudier vos femmes ; mais     
au commencement, il n’en était pas ainsi »   [Matt. 19, 8]. Quant à nous, nous ne pouvons pas
parler ainsi, car Christ « est le même hier, et aujourd’hui, et éternellement » ; et ailleurs il     
est dit : « Ce qui était dès le commencement… nous vous l’annonçons »     [1 Jean 1, 1, 3]. De
même Paul, tout en déclarant les conseils profonds de Dieu, présente les vérités les plus
élémentaires, et aucun conseil ne les changera jamais, parce que notre relation est avec
Dieu qui ne peut jamais changer ; car si nous sommes introduits dans la relation d’enfants, 
c’est en rapport avec Dieu dont la sainteté est éternelle et dont l’amour est éternel. Et il y a
de la joie pour nos âmes à savoir que nous sommes non seulement mis en rapport avec
certaines voies de Dieu, comme l’étaient les Juifs, mais introduits dans une relation avec
Dieu Lui-même, tel qu’Il est connu en Jésus. 

La cité est une chose divine, mais présentée dans une manifestation et une perfection
humaines. Les noms ici montrent l’administration humaine et le nombre douze répété en
indique la perfection au plus haut degré. Le nombre sept dans l’Écriture dénote toujours la
perfection de l’action spirituelle soit en bien, soit en mal ; mais quand il s’agit des voies de 
Dieu dans l’homme,  ou par le  moyen de l’homme,  le  nombre douze est  employé pour
signifier la perfection gouvernementale dans l’administration humaine. 

« Et la ville était bâtie en carré, et sa longueur était aussi grande que sa largeur ».   
C’est un carré, et non un cercle. Elle n’a pas la perfection d’un cercle — figure employée
pour indiquer l’éternité — mais la perfection de ce qui est formé. Elle est la plus parfaite
des choses créées. 

« Et sa muraille était bâtie de jaspe ; et la cité était d’or pur, semblable à du verre   
pur ». Ni la mesure ni le caractère de cette cité ne sont d’après les pensées de l’homme. 
L’homme  avait  dit  :  « Bâtissons-nous  une  ville  et  une  tour…  et  acquérons-nous  de  la 
réputation »   [Gen. 11, 4]. « Ils eurent donc des briques au lieu de pierres, et le bitume leur fut 
au lieu de mortier »   [Gen. 11, 3]. Mais Dieu est l’architecte de cette cité, et elle porte la gloire
divine. Il n’y a ici ni bitume ni choses semblables : « sa muraille était bâtie de jaspe ». « Et     
la cité était d’or pur, semblable à du verre pur », d’une pureté transparente. L’or est un 
emblème de la justice divine ; et le « verre pur » nous rappelle la mer d’airain dans le parvis     
du temple de Salomon, placée là pour que les sacrificateurs y lavassent leurs mains et leurs
pieds, lorsqu’ils entraient pour leur service. Mais ici il n’y en a aucun besoin. Il n’y a rien ici
qui puisse souiller. Ici, il y a une pureté solide, qui apparaît dans toute sa transparence.
Dans le quinzième chapitre, nous trouvons « une mer de verre, mêlée de feu », parce qu’il   
s’agit là de tribulation. 

Dans  le  quatrième  chapitre  aux  Éphésiens,  Paul  parle,  sans  symbole,  du  nouvel
homme, « créé selon Dieu en justice et en vraie sainteté ». De même aussi, cette cité est la   
manifestation de cette œuvre de Dieu dans l’homme ; précisément ce qui convenait qu’elle 
fût.  Ce n’est ni la justice de l’homme, ni l’innocence de l’homme ; ni l’une ni l’autre ne 
conviennent ; mais c’est la justice divine et la sainteté divine. La sainteté est la séparation 
d’avec le  mal ;  l’innocence,  c’est  l’ignorance  du mal.  Nous ne dirions pas  que Dieu est 



innocent, mais que Dieu est saint ; parce qu’Il hait tout le mal qu’Il connaît, et qu’Il trouve 
Ses délices dans le bien. Et la nouvelle création de Dieu, rendue parfaite selon Son image,
trouve ses délices dans ce qui est bon, et hait tout ce qui est mal. Dieu a produit cela par Sa
propre puissance. La cité est pure comme l’or, transparente comme le verre. Nous pouvons
bien nous écrier : Ô profondeur des richesses de la justice et de la sainteté divines !  

Maintenant revenons aux pierres. En Ézéchiel 28, dans la lamentation sur le roi de
Tyr, nous voyons qu’elles dénotent la perfection de la beauté créée : « Toi, à qui rien ne 
manque,  plein  de  sagesse  et  parfait  en  beauté ».  La  beauté  complète,  c’était  la 
manifestation de cette  perfection dans la créature ;  la lumière manifestant ces couleurs 
brillantes dans la créature. Sa « couverture était de pierres précieuses de toutes sortes ». Il   
était le plus beau dans la création ; mais lorsqu’il considéra tout cela comme étant à lui, et 
non comme une perfection créée dont il était revêtu, alors son « cœur s’éleva à cause de sa 
beauté », et sa sagesse se corrompit « à cause de son éclat »       [Éz. 28, 17], et il tomba. 

Dans Exode 28, nous voyons ces pierres présentées comme la perfection de la beauté
sous le rapport de la grâce. Elles étaient dans le pectoral du souverain sacrificateur, et liées
ainsi  à l’éphod, en sorte que lorsqu’il  entrait  dans le lieu saint,  il  portait  les noms des
enfants d’Israël. C’était « pour mémorial devant l’Éternel continuellement ». C’est ainsi que   
Christ porte nos noms sur Son cœur, « étant toujours vivant pour intercéder »     [Héb. 7, 25].
Puis au verset 30, l’urim et le thummim — lumières et perfections — sont placés dans ce
pectoral de jugement. Aaron portait sur son cœur les noms des enfants d’Israël, comme
peuple agréé devant l’Éternel. « Et Aaron portera le jugement des enfants d’Israël sur son 
cœur devant l’Éternel continuellement » ; c’est-à-dire qu’il les maintiendra en communion   
avec Dieu malgré leurs nombreux manquements. Il portait d’abord les noms sur son cœur
— gravés sur les pierres du pectoral, en sorte que quand Dieu regardait pour bénir, Il voyait
leurs  noms  continuellement.  En  outre,  il  y  avait  l’intercession  pour  maintenir  la
communion  d’un  peuple  fautif  avec  la  lumière  immuable.  C’est  ainsi  qu’Israël  est  vu
comme parfait dans la présence de Dieu en grâce. De même maintenant, lorsque Dieu jette
un regard de divine faveur, c’est sur Christ Lui-même que ce regard repose. Les noms des
enfants de Dieu sont tous gravés sur son cœur ; leur jugement est porté, dans les détails de 
leurs voies, quant à ce qui regarde le gouvernement de Dieu ; et ils sont présentés dans leur 
beauté, pour obtenir les réponses de lumière et de perfection ; car tels étaient l’urim et le 
thummim. 

Ici encore, nous voyons ces pierres précieuses dans la gloire, toutes réunies en cette
cité  glorieuse,  non  pas  maintenues  dans  leur  éclat  par  quelque  effort  ou  exercice  de
puissance,  mais  fermes ;  non pas  comme une partie  de  la  gloire  seulement,  mais  « les   
fondements de la muraille de la ville étaient ornés de toute pierre précieuse », chaque grâce 
brillant d’une beauté qui ne change pas. La muraille de jaspe montre combien toute cette
grâce et toute cette beauté communiquées sont divines : l’or en montre toute la justice ; la 
transparence, toute la sainteté et toute la pureté, et ces pierres, toute la perfection variée ; 
et tout cela est réuni dans « l’Épouse de l’Agneau, la femme ».    

« Et  les  douze  portes  étaient  douze  perles ;  chacune  des  portes  était  d’une  seule   
perle ». Christ avait dans son cœur de « chercher de belles perles »       [Matt. 13, 45] ; c’était là- 
dessus que son cœur était fixé ; et « ayant trouvé une perle de très grand prix, il s’en alla, et   
vendit tout ce qu’il avait, et l’acheta »   [Matt. 13, 46]. Il ne cherchait pas seulement un trésor, Il
cherchait aussi une belle perle ; et Il savait, Lui, ce qui avait de la valeur et de la beauté. 
Toute la grâce dont l’Église était revêtue, voilà sur quoi était fixé le cœur de Christ, comme
étant  ce  qui  était  parfaitement  agréable  et  beau.  Or  c’est  là  ce  qu’était  chaque  porte ; 
« chacune  des  portes  était  d’une  seule  perle ».  La  beauté  et  l’excellence  de  la  cité  se   
manifestent même à l’extérieur. Le caractère de Christ se montre même à l’entrée. Non
seulement il y avait au-dedans justice et vraie sainteté, mais au-dehors il y avait tout ce qui
est gracieux et beau ; en sorte que les anges mêmes, qui n’y entraient pas, pouvaient se 
tenir à la porte et y contempler ces perfections dont Dieu l’avait revêtue. C’est ainsi que



même ici-bas, le caractère de Christ devrait être manifesté aux yeux de tout spectateur. Les
étrangers  mêmes  devraient  pouvoir  le  discerner,  les  saints  étant  « la  lettre  de  Christ, 
connue et lue de tous les hommes »   [2 Cor. 3, 2-3]. 

« Et la rue de la ville était d’or pur, comme du verre transparent ». Ceci nous confirme   
la portée des paroles du Seigneur à Ses disciples dans Jean 13. En parlant de Son œuvre
parfaite, accomplie pour eux, Il dit : « Celui qui a tout le corps lavé, n’a besoin que de se 
laver les pieds ; mais il est tout net », c’est-à-dire, qu’Il a été nettoyé une fois pour toutes.   
Mais Ses pieds se souillent en traversant le monde, et par conséquent ils ont besoin, pour
le  service,  d’être  plus d’une fois  lavés de nouveau.  Ceci  n’est  pas une excuse pour nos
chutes,  quoique le  Seigneur  en prenne occasion  pour déployer  les  richesses  qu’Il  a  en
réserve pour répondre à nos besoins de chaque jour. Nous avons la même figure dans le cas
des sacrificateurs qui servaient dans le tabernacle. Leurs corps étaient lavés une fois pour
toutes lors de leur consécration, et la chose ne se répétait plus ; mais chaque fois qu’ils 
entraient au tabernacle, ils lavaient leurs mains et leurs pieds. « Celui qui a tout le corps 
lavé, n’a besoin que de se laver les pieds ». Remarquez Son amour. Il ne se contente pas 
d’avoir servi ici-bas jusqu’à la mort, pour nous « laver de nos péchés dans son sang »     [Apoc.

1, 5] ; Il se ceint Lui-même pour servir, même dans le ciel, afin que notre communion soit 
maintenue. « Le Christ a aimé l’assemblée, et s’est livré lui-même pour elle, afin qu’il la 
sanctifiât en la purifiant par le lavage d’eau par la Parole »   [Éph. 5, 25-26]. C’est ainsi que nous
avons la Parole écrite dans son application aux détails journaliers de la vie. C’est ainsi que
le Seigneur dit à Pierre : « Si je ne te lave, tu n’as pas de part avec moi »     [Jean 13, 8]. Si nous
devons avoir part avec Lui, nous devons être aussi complètement nets qu’Il peut Lui-même
nous rendre nets. Et comme nous devons avoir part avec Lui, Sa grâce, maintenant comme
alors, Le conduit à se ceindre Lui-même, et à ôter la souillure. 

Mais dans cette cité d’or pur, les rues mêmes sont justice et vraie sainteté. Là nous
marcherons sans pouvoir nous souiller ; là nous marcherons sur la sainteté même. C’est 
avec de grands efforts que nous marchons ici dans la pureté. Même si nous nous gardons
de la souillure ici-bas, les efforts nous fatiguent ; et si nous ne le faisons pas, nous sommes 
fatigués de nous-mêmes. Mais, oh ! quelle pensée ! nous marcherons là sur des rues d’or   
pur ! Que repos cela donne au cœur et à la conscience, de penser que nous marcherons sans 
avoir besoin de pénibles efforts pour nous garder de souillure, sans avoir besoin de veiller
de peur que nos vêtements ne soient souillés par ce monde ! Pendant que nous sommes ici, 
nous avons toujours  à  veiller  et  à  prier,  à  cause  du monde,  de  la  chair,  et  du  diable.
Comment ! toujours ? Oui, toujours. Pendant que nous sommes dans ce lieu souillé, il faut   
que nous ayons nos reins bien ceints, et que nos affections soient bien gouvernées, car si
nous leur laissons leur libre cours, elles s’embourberont certainement. Mais quand Christ
viendra, Il ôtera notre ceinture, et nous fera asseoir en repos, et Lui-même Il se ceindra, et
s’avançant, Il nous servira. Quel soulagement pour le cœur, de penser que je puis donner
un libre cours à toutes mes affections et ne rencontrer que Dieu ! Que plus je leur laisserai 
leur libre cours, plus je serai élargi pour m’abreuver pleinement de bénédiction ! Ce devrait 
être notre but, dès maintenant. 

« Et  je  ne  vis  point  de  temple  en  elle ;  car  le  Seigneur  Dieu,  le  Tout-puissant,  et   
l’Agneau en sont le temple ». Ici la différence du culte est marquée. Quelle chose étrange 
pour un Juif, qu’il n’y faille aucun temple ! Dieu avait dit qu’il habiterait dans l’obscurité   [1

Rois 8, 12] ; et lorsque la gloire remplit la maison, « les sacrificateurs ne pouvaient se tenir   
debout pour faire le service »   [1 Rois 8, 11]. Et en outre, ce qui tenait la gloire cachée, tenait
l’homme dehors.  Car,  dans  Jérusalem,  Dieu s’était  tenu caché,  afin  d’être  craint ;  c’est 
pourquoi  Il  devait  tenir  l’homme  dehors.  La  conséquence  naturelle,  même  d’une
manifestation partielle  de la gloire,  c’est d’ajouter ce qui doit tenir  l’homme éloigné de
toute  intimité.  Dans  le  temple,  Dieu  s’entourait  de  majesté,  ce  qui  faisait  sentir  aux
hommes combien Il était grand, mais c’est ce qui Le cachait en même temps. Mais ici, il n’y
a pas de temple, « car le Seigneur Dieu, le Tout-puissant, et l’Agneau en sont le temple ».   



Ici, ce n’est pas ce qui cache Dieu tout en L’entourant de majesté, ni ce qui nous exclut ; 
mais c’est Dieu, qui nous entoure de Lui-même, tandis qu’Il se révèle parfaitement Lui-
même. Sa propre gloire — et cette gloire révélée — est Son temple, et l’homme y « parle de 
sa majesté ». Quelle pensée bénie ! Dieu, et l’Agneau sont le temple, et c’est là que nous   
adorons. 

Que le Seigneur nous donne seulement d’entrer plus pleinement dans Sa merveilleuse
grâce, et alors il nous sera facile de comprendre comment cette merveilleuse gloire peut
être toute à nous ! Lorsque nous savons que nous ne sommes rien, et que nous pouvons 
pourtant dire qu’Il nous a aimés, nous ne nous étonnerons pas que Dieu fasse tout cela
pour nous, vu qu’Il nous a tant aimés. Le Saint Esprit raisonne toujours de haut en bas, en
partant de ce que Dieu est, pour en venir à ce que Dieu ne saurait manquer de faire, parce
qu’Il est Dieu. L’homme, au contraire, raisonne en partant de ce que l’homme est, pour en
conclure ce que Dieu pourra peut-être faire pour lui, d’après ce qu’il est lui-même ; et ainsi 
toute  son  argumentation  est  fausse.  Le  Saint  Esprit  raisonne  ainsi  :  « Lui  qui  n’a  pas 
épargné son propre Fils, mais qui l’a livré pour nous tous, comment ne nous fera-t-il pas
don aussi, librement, de toutes choses avec lui ? »     [Rom. 8, 32]. J’apprends par là à attendre
de grandes choses, et une chose ne peut être trop élevée pour que je l’attende, si Dieu doit y
être glorifié. Car si Christ doit être « glorifié dans ses saints et être admiré dans tous ceux 
qui auront cru »   [2 Thess. 1, 10], que ne fera pas Dieu pour manifester la gloire de Son Fils ?  

Mes  pensées  seront-elles  occupées  de  l’adorateur,  quoiqu’il  soit  ainsi  glorifié  et
revêtu, quand je verrai Celui qui est adoré ? Non ; je serai occupé de Celui qui m’a introduit   
là. Le résultat pratique devrait être, dès maintenant, que nos cœurs L’adorassent dans le
sentiment des richesses et des merveilles de Sa grâce, comme David (1 Chron. 17), lorsqu’il
« se tint devant l’Éternel : Ô Éternel ! qui suis-je, et quelle est ma maison, que tu m’aies fait   
parvenir au point où je suis ! ». Oh ! puissent nos âmes être plus remplies de ce qu’il est,     
comme David se reposait en la connaissance de ce que Dieu était, et raisonnait d’après ce
que Dieu était (v. 26 et 27). Nous avons souvent parlé du fils prodigue ; il disparaît, pour 
ainsi dire, lorsqu’il est arrivé à la maison de son père. C’est le père alors qui remplit toute la
scène. Et le sein du Père sera le lieu de notre culte dans cette scène de gloire. Eh bien ! qu’Il 
ait nos cœurs pour Son temple dès maintenant, tandis que nos corps sont encore ici-bas,
jusqu’au moment où Il nous prendra pour être avec Lui pour toujours ! Amen !    

M.E. 1861 pages 221-229

Chapitre 21, 22-27

Dans la partie précédente de ce chapitre,  nous avons vu la gloire de la Jérusalem
céleste,  et la bénédiction intrinsèque qui lui est propre ; maintenant nous avons devant 
nous sa position relative, et la bénédiction dont elle est le vase pour d’autres. 

Dans les versets 22-24, deux pensées nous sont présentées : le culte et le témoignage.
Dans la cité d’or pur, nous avons l’un et l’autre ; et le culte est direct et immédiat, car il n’y 
a « point de temple en elle ». Avant l’introduction du christianisme, il n’y avait point de   
témoignage envers le monde ; mais quand la grâce fut apparue et que Dieu eut manifesté ce 
qu’Il était envers les pécheurs, alors il y eut un témoignage pour en porter au monde la
connaissance. Il n’en était pas ainsi dans le système juif. Dieu avait alors un temple ; mais il 
n’y avait point de témoignage dans le temple pour inviter les Gentils à entrer. Il y avait un
temple pour le culte, un témoignage parmi le peuple au milieu duquel Dieu habitait ; mais 
il n’y avait point de témoignage envoyé aux Gentils. Dieu ne se manifestait jamais ; Il était 
caché parmi le peuple qu’Il avait rassemblé autour de Lui ; le souverain sacrificateur même 
ne devait entrer qu’avec une nuée de parfum, afin qu’il ne mourût point. Mais maintenant
que l’évangile a été introduit, c’est tout l’inverse. Dieu est connu en amour par ceux qui
sont  au-dedans,  et  Il  envoie  un  témoignage  de  Son amour  aux  pécheurs  qui  sont  au-



dehors, tandis que ceux qui sont au-dedans peuvent adorer en pleine paix. Du moment que
Christ vint, Dieu fut révélé aux hommes, et du moment que le voile fut déchiré par la mort
de Christ, il y eut un accès parfait et immédiat en la présence de Dieu, et Son amour parfait
se répandit envers le monde. Et en conséquence, nous trouvons ici ces deux choses : point
de voile et un parfait accès en la présence de Dieu ; puis, nécessairement, le témoignage de 
l’amour qui nous y a nous-mêmes introduits. Il n’y a point là de temple, « car le Seigneur 
Dieu,  le  Tout-puissant,  et  l’Agneau en sont  le  temple ».  Et  si  ceux  qui  sont  au-dedans 
veulent parler du temple, c’est de Dieu Lui-même qu’il faut qu’ils parlent. 

« Et la cité n’a pas besoin du soleil, ni de la lune, pour l’éclairer ; car la gloire de Dieu   
l’a illuminée, et l’Agneau est sa lampe ». Il n’y avait nul besoin de lumière communiquée 
par quelque autre moyen, nul besoin du soleil, ni de la lune ; car la gloire de Dieu l’éclairait. 
Il  y  avait  la  pleine  manifestation  de  Sa  gloire.  Ce  n’était  pas  un  simple  témoignage
concernant Dieu ; mais Dieu Lui-même était là, remplissant la cité de lumière. « La gloire   
de Dieu l’a illuminée » ; mais il est ajouté : « l’Agneau est sa lampe ». L’Agneau est celui en       
qui la gloire est manifestée, et par qui elle est déployée. La gloire est trop brillante, trop
absolue,  pour  qu’elle  s’empare des  affections ;  quelque merveilleuse  qu’elle  soit,  il  faut 
encore un objet pour le cœur ; c’est pourquoi un objet m’est donné, qui me fixe au milieu 
de cette  gloire ;  tout  comme je  ne  puis  fixer  mes yeux sur  la  lumière  qui  remplit  une 
chambre, bien que je puisse les fixer sur la lampe qui la répand. Si une gloire éclatante
remplit un lieu, je serai comme perdu au milieu de cet éclat ; mais, ici, j’ai une personne 
connue, qui porte toute la gloire. Ici, je trouve l’Agneau, que j’ai connu ici-bas dans les
souffrances qu’Il a endurées en son amour ; et au milieu de tout cet éclat, mon cœur est fixé 
et en repos. 

Pour la perfection, et pour que Dieu soit tout, il faut que la gloire soit divine ; mais je 
ne puis faire de Dieu, en Sa nature, un instrument de service ; c’est l’Agneau qui « est sa   
lampe ». « Et les nations marcheront à sa lumière ». Sauvées de jugements terribles, elles     
ne sacrifieront plus « à leur filet », et ne feront plus « des encensements à leurs rets »         [Hab. 1,

16],  et ne marcheront plus « dans les étincelles qu’elles ont embrasées »     [És.  50,  11].  Elles
verront la lumière en nous et marcheront à sa lueur. Nous devrions maintenant en esprit
briller d’une manière pratique ; les nations devraient voir en nous maintenant la lumière 
de Dieu et de l’Agneau ; mais en ce jour-là, la chose sera parfaitement accomplie. S’il y a 
aujourd’hui  quelque lumière venant de Dieu dans un monde de ténèbres,  elle  est dans
l’Église, quoique le chandelier ne donne qu’une faible lueur ; mais en ce jour-là, quand il 
n’y aura rien en nous pour obscurcir la lumière, quelle brillante lumière ce sera pour le
monde ! Nous serons la lumière ; la parfaite manifestation de la lumière en laquelle nous   
marcherons ; car nous verrons Dieu et l’Agneau, et nous serons la parfaite manifestation de 
cette lumière pour d’autres. Même aujourd’hui, dans la mesure dont je jouis de Dieu dans
ma propre âme, j’aurai de la puissance pour Le manifester à d’autres ; car mon seul désir 
sera  que  Dieu  et  l’Agneau  soient  glorifiés  en  moi.  Mais  si  je  trouve,  aujourd’hui,  tant
d’obstacles à cela, en ce jour-là, sans qu’il y ait rien entre moi et Dieu, j’adorerai Dieu sans
temple, et sans qu’il y ait un seul nuage. Nous verrons la gloire en Lui, et le monde la verra
en nous. Ainsi nous avons cette double joie :  d’abord celle  de Le connaître pour nous-
mêmes, puis celle de communiquer ce que nous savons à d’autres. Quelle joie ce serait, si je
pouvais être plus fidèle à répandre la lumière de Christ ! — Le voyant d’abord pour moi- 
même, puis  répandant cette  lumière,  afin que d’autres Le voient en moi,  comme étant
l’épître de Christ, car c’est là ce qu’il  est déclaré que nous sommes  [2  Cor.  3, 3].  Nous ne
devrions pas nous contenter de notre propre joie individuelle en Lui, mais, à mesure que
nous apprenons à L’apprécier Lui-même, nous devrions désirer qu’Il fût glorifié en nous, et
par d’autres, par notre moyen. En ce jour de gloire, tout ce en quoi Dieu aura agi envers
l’homme, tout ce en quoi Il aura manifesté Ses voies et Ses pensées, sera mis en évidence
pour manifester la stabilité de Dieu. Tout ce qui a été placé entre les mains de l’homme
pour l’exercer, et qui a manqué entre les mains de l’homme, sera alors manifesté dans la



perfection ; il sera ainsi démontré, que la faute en a été à l’homme, et non à la chose qui lui 
fut confiée. Voyez l’homme lui-même. Comme il a failli ! Dans le second Adam, Dieu sera, 
et pour toujours, pleinement glorifié. La création elle-même atteste la même vérité. La loi
fut donnée à l’homme, et il ne put la garder ; mais en ce jour-là, elle sera écrite sur son 
cœur. Puis, considérez la puissance que Dieu avait donnée à l’homme, pour en user à sa
gloire ;  comment l’homme en a-t-il  usé ? Pour s’élever,  plein d’orgueil,  contre  le  devoir   
ordonné de Dieu, et à la fin pour crucifier Son Fils. Nous les trouvons tous ligués contre
Christ, et les principaux sacrificateurs, et Hérode, et Ponce Pilate. « Les rois de la terre se 
sont  trouvés  là,  et  les  chefs  se  sont  réunis  ensemble,  contre  le  Seigneur et  contre  son
Christ »   [Act. 4, 26]. Mais en ce jour-là, « les rois de la terre lui apporteront » (à la cité) « leur     
gloire et leur honneur ». Puis encore, après la réjection de Christ, la seule chose que Dieu 
eut pour témoignage, ce fut l’Église, quelque fautive qu’elle fût ; et de même aujourd’hui, la 
seule  chose  qu’il  puisse  reconnaître  comme témoignage,  c’est  ce  qui  confesse  Son Fils
rejeté  par  le  monde.  Mais  en  ce  jour-là  nous  serons tout  ce  que  nous  devrions  être
maintenant. En ce jour-là, « les nations marcheront à sa lumière » (celle de la cité) ; et c’est     
l’Agneau qui « est sa lampe ». Il attirera alors tous les yeux, et remplira le cœur de chaque   
adorateur au-dedans ; et Il sera admiré en eux par ceux qui sont au-dehors.  

« Et les portes ne seront point fermées de jour ». Il n’y a là aucune crainte, ni guerre,   
ni frayeur ; tout est sécurité parfaite. Et quant à la nuit, il n’y en a point ! Tout cela est   
passé, et il n’y a plus de ténèbres. 

« Et  on  lui  apportera  la  gloire  et  l’honneur  des  nations ».  Il  n’y  a  pas  seulement   
l’absence du mal, mais il est universellement reconnu que « les cieux dominent ». Et rois et   
peuples  Lui  apportent  leur gloire et  leur  honneur.  Et  à qui ?  À Celui  qui  fut  le  fils  du 
charpentier, pauvre et méprisé, et à ceux qui ont marché avec Lui. Quand Il était dans le
monde, les hommes ne purent voir Sa gloire ; mais ils la verront, et ils s’inclineront devant 
elle, lorsqu’Il viendra en gloire. Ceux qui l’auront vue quand elle était cachée au monde, et
qui auront été cachés aussi avec Lui, seront avec Lui, et partageront Sa gloire, quand Il sera
manifesté. L’amour Le fit descendre dans l’humiliation ; mais Il ne pouvait se revêtir de 
vanité, et par conséquent, si la gloire de Dieu doit être manifestée, c’est Sa personne qui
doit en être la manifestation. Il ne s’agit pas des efforts de l’homme pour montrer tout le
cas qu’il fait d’un objet, mais c’est Christ seul comme centre d’attraction ; et ceux qui seront 
là des vases de Sa gloire, ce seront ceux qui aujourd’hui suivent simplement Christ dans
l’humilité ; pour qui Christ est tout, et qui ne font aucun cas d’eux-mêmes.  

« Et il n’y entrera aucune chose souillée ». Il y a là un grand soulagement. Car si nous   
parlons  maintenant  de  nos  pauvres  cœurs,  assurément la  souillure  y  entre.  Et  si  nous
considérons l’Église, pendant qu’elle est dans une position de responsabilité, la souillure
s’y glisse, quoiqu’il ne dût pas en être ainsi ; — toutefois Dieu, dans sa miséricorde, garde 
ses saints. Mais là, béni soit Dieu ! rien de ce qui souille ne saurait entrer ! Là la sainteté   
peut trouver du repos. Elle n’a point de repos ici-bas. Ici-bas, dans ce monde frappé de
péché, ces deux choses, la sainteté et le repos, demeurent nécessairement séparées, quant à
ce qui est au-dehors, parce que le péché est ici-bas, tandis que Christ n’est pas ici-bas.
Veiller, ce n’est pas le repos, c’est de la fidélité, et elle apporte sa joie ; mais c’est travail 
pénible, et non pas repos, bien que, par grâce, ce soit une bénédiction ! Mais là, la sainteté 
aura du repos, et ce sera là le bonheur le plus élevé. Sans doute, que Dieu Lui-même sera
seul haut élevé ; mais de tout ce qui découle de Dieu, la sainteté est ce qui sera le plus élevé. 
C’est là ce qui caractérise notre état ; car quant à Dieu Lui-même, Il est amour.  

« Ni ce qui fait une abomination et [le] mensonge ». Ici nous avons quelque chose de   
plus que la nouvelle nature. Cette nature, nous l’avons actuellement : mais là rien ne peut
entrer pour la troubler ; rien ne peut entrer pour souiller les rues de la ville qui sont d’or 
pur ; rien ne peut entrer pour détourner l’âme de Dieu et de Sa vérité. Il n’y aura là rien de 
« ce qui fait une abomination et [le] mensonge », comme dans l’idolâtrie d’une ordonnance,   
qui se place entre l’âme et Dieu, la détournant de la simple vérité — que « Dieu est amour ».   



Car tout ce qui n’est pas pleinement et entièrement de Dieu, « fait une abomination et [le] 
mensonge ». Ensuite on ne portera là aucun ornement décelant l’idolâtrie du cœur, qui 
s’empare de quelque chose en excluant Dieu. Oh ! si quelqu’un prend un intérêt réel au 
bien de l’Église de Dieu, son cœur doit être prêt à se briser, en voyant les mille et mille
choses  qui  entrent  pour  distraire  les  affections  des  saints  :  les  mille  et  mille  formes
d’idolâtrie,  ce  « qui  fait  l’abomination  et  [le]  mensonge »  —  entrant  pour  mettre  une   
séparation entre nous, et le seul Dieu et Père, et le seul Seigneur — le Chef ressuscité. C’est
peut-être la mondanité, des ordonnances, la circoncision, mais en un mot, c’est tout ce qui
fait le mensonge. Le cœur de Paul fut rempli d’angoisse en voyant entrer ces choses. Lisez
son  épître  aux  Galates,  lorsqu’ils  se  détournaient  de  Christ  pour  s’attacher  à  la
circoncision ; ou celle aux Colossiens, qui s’éloignaient du Chef ressuscité, et s’attachaient à 
des ordonnances, ce qui est idolâtrie et mondanité ; se séparant ainsi de Christ, comme le 
seul objet placé devant l’âme — ce qui est une abomination en opposition à la vérité, et par
conséquent « [le] mensonge ». Mais, béni soit Dieu ! « aucune chose souillée n’entrera dans       
cette glorieuse cité ». Il n’y entrera rien de « ce qui fait une abomination et [le] mensonge »     
—  aucune  idolâtrie,  pas  un  seul  principe  pour  détourner  de  Dieu,  aucune  chose  pour
troubler les affections et les distraire de leur unique objet, de Christ. Non seulement il y a
là ce qui est bon, mais aussi ce qui le garantit de l’introduction du mal et de ce qui amène la
corruption. 

Tout cela, pourtant, est négatif ; mais nous trouvons aussi ce qui est positif. Et quel 
est ce positif ? Qui entrera dans cette Jérusalem céleste ? « Ceux qui sont écrits au livre de     
vie  de  l’Agneau ».  Il  n’est  pas  dit  :  Ceux  qui  sont  nets ;  ils  ne  sont  pas  froidement   
caractérisés par le fait,  qu’ils sont nets ; mais leurs affections sont liées avec le cœur de 
l’Agneau, tandis que nous savons aussi qu’en effet ils sont nets. Ceux qui sont écrits dans
Son livre sont selon Son cœur. Et ils sont tous là. Tous ceux que l’Agneau a eus sur Son
cœur de toute éternité, tous ceux pour lesquels Il a ceint Ses reins et s’est fait serviteur à
toujours, en disant : « Je ne sortirai pas pour être libre »     [Ex. 21, 5-6] ; ils sont tous là ; car ils   
furent associés avec Lui, et ils seront associés avec Lui, et avec Son cœur et Ses pensées,
pour toujours. 

Il y a aussi les relations de ce lieu ; et quelque vagues que soient nos pensées, quant à 
l’intelligence des choses, quoiqu’elles soient enveloppées d’obscurité, comme les symboles
qui sont employés, toutefois, nous y puiserons, par l’Esprit de Dieu, des pensées positives,
lorsque nous prendrons, comme étant la clef de tout cela, ce que Christ est et ce qu’Il nous
a enseigné. Du moment que vous avez votre cœur et votre esprit en accord avec la pensée
de Christ ; du moment que vous avez vos pensées occupées de ce qu’Il est, et ce dont Il a 
occupé Lui-même Ses pensées et Son cœur, savoir,  de Sa maison et de Sa gloire, alors
chaque chose prend sa vraie place, et votre cœur et votre entendement sont élargis pour
comprendre ce livre béni. Si je demeure dans une maison, tout ce qu’elle renferme m’est
familier, et il y a des détails de chaque jour qui occupent la pensée ; et si j’ai la maison, je 
sais ce que j’y trouverai, et ce que je n’y trouverai pas : et c’est là réellement l’intelligence
spirituelle. Si je sais, en quelque faible mesure que ce soit, ce qu’est l’exercice du cœur, je
sais que Christ est Lui-même la réponse à chaque désir qu’Il a Lui-même réveillé dans mon
âme : et il n’y a que ceux qui sont spirituels qui puissent comprendre. 

M.E. 1861 pages 241-250

Chapitre 22

Dans le chapitre 22, nous trouvons ce qui est relatif à la terre, parce que c’est l’aspect
de la cité à l’égard de ce qui est ici-bas — en connexion avec Christ, sans doute — mais les
bénédictions  qu’elle  renferme concernent  la  terre.  L’arbre  de  vie  croît  dans  le  ciel,  et
appartient au ciel ; toutefois ses vertus se répandent vers la terre. Et quoique l’Église soit 



dans la gloire, il y a lieu à l’exercice de l’amour, tant qu’il y a des besoins à remplir ; et le 
Seigneur  emploie  l’Église  pour  cela.  C’est  dans  ce  sens  qu’il  est  dit  :  « Ses  esclaves  le 
serviront », ce qui implique qu’il y a ceux qui ont besoin de service. Les nations reçoivent la 
guérison, mais il n’y aura aucun besoin de guérison dans le ciel. Ce service introduit une
nouvelle joie, car les membres de l’Église n’auront pas perdu là-haut cet honneur — d’être
les instruments de bénédiction pour d’autres ; nous aurons le privilège d’être les canaux 
par lesquels les bénédictions se répandront vers la terre. Et de même maintenant, nous
devrions être pour le monde les canaux de l’amour et de la grâce, et plus spécialement
encore pour les saints, pendant qu’ils en ont besoin ici-bas. 

« Et il me montra un fleuve d’eau vive, éclatant comme du cristal, sortant du trône de 
Dieu et de l’Agneau ». Et il y avait aussi « l’arbre de vie portant douze fruits », etc. L’arbre     
de vie était là ; mais il n’est fait aucune mention de « l’arbre de la science du bien et du   
mal »   [Gen. 2, 9]. L’arbre de vie était la bénédiction ; l’arbre de la science du bien et du mal, la 
pierre de touche de la responsabilité : Adam en mangea, et fut perdu. Ces deux principes,
la  vie et  la  responsabilité,  ont  subsisté  depuis  ce  moment-là  jusqu’à  cette  heure,  et
continueront de subsister jusqu’à ce que Dieu ait fait toutes choses nouvelles. Ceux qui ont
mangé de l’arbre de la science du bien et du mal, ne peuvent, pendant qu’ils demeurent
dans la nature qui en est la conséquence, manger du fruit de l’arbre de vie. Mais Dieu, en
faisant abonder Sa grâce, nous a donné bien plus que nous n’avions perdu ; car la source de 
la grâce a coulé jusqu’à nous en la personne du Seigneur Jésus Christ, qui s’est chargé de
toute notre responsabilité, qui a pris sur Lui toute la colère due à nos péchés, qui est mort
sous  cette  colère  et  ressuscité  dans  la  puissance  d’une  vie  impérissable ;  et  dans  cette 
nouvelle  vie,  qui  est  premièrement en Lui,  et  qui  m’est  ensuite  communiquée,  je  puis
manger des fruits de cet arbre de vie, dont l’accès m’était autrefois fermé à cause du péché.
Maintenant  que  le  péché  est  ôté  pour  toujours,  et  dans  cette  nouvelle  nature  qui  est
incapable de pécher, je puis manger librement des fruits de l’arbre de vie ; comme le dit 
Jésus,  en s’adressant  à l’assemblée d’Éphèse :  « À celui  qui  vaincra,  je  lui  donnerai  de 
manger de l'arbre de vie qui est dans le paradis de Dieu »   [Apoc. 2, 7] ; ainsi nous sommes 
introduits dans la jouissance du plein résultat  de tout — de tous les fruits entièrement
mûrs que peut produire la vie éternelle qui est en Jésus ; la manifestation extérieure de 
cette  vie  guérira  les  nations,  comme, en effet,  elle  nous a  guéris  nous-mêmes.  Mais  je
désire  remarquer  encore,  que  toute  cette  bénédiction  est  le  fruit  de  la  grâce  libre  et
souveraine. Car s’il n’y avait pas eu de responsabilité de la part de l’homme, il n’y aurait eu
aucun besoin d’un Sauveur. C’est parce que nous étions totalement perdus que la grâce a
trouvé sa place. C’est parce que j’avais totalement failli, ayant suivi ma propre volonté au
lieu de faire la volonté de Dieu, que Dieu est intervenu en grâce,  et m’a amené, par la
rédemption, plus près de Lui-même que n’avait été placé Adam au commencement, dans la
création et dans l’innocence, car maintenant je suis créé de nouveau dans le Christ Jésus. 

« Les feuilles de l’arbre sont pour la guérison des nations ». Les hommes des nations   
ne peuvent manger du fruit mûr de l’arbre,  parce qu’ils  ont besoin d’être guéris ;  mais 
l’Église, possédant ainsi elle-même la grâce de la vie, portera la grâce qui guérit à ceux qui
en ont besoin. Si vous lisez Ésaïe 60, vous verrez de quelle manière remarquable nous est
présenté le contraste entre la Jérusalem terrestre et la Jérusalem céleste, quoique, sous
quelques rapports, la cité céleste soit dépeinte d’après la terrestre. D’après Ésaïe, nous ne
trouvons rien au sujet de guérison dans la Jérusalem terrestre, mais tout l’inverse. Nous y
lisons : — « La nation et le royaume qui ne te serviront point, périront ; et ces nations-là   
seront  réduites  en une entière  désolation »   [v.  12].  Mais  dans la  Jérusalem céleste,  « les 
feuilles de l’arbre sont pour la guérison des nations ». Ainsi nous voyons qu’Israël sera, 
comme il l’a toujours été, une pierre de touche de la responsabilité légale ; mais il sera le 
vase de la puissance et  de l’autorité.  Israël  jadis  n’avait  point de ministère,  parce  qu’il
n’avait aucun message d’amour à porter à d’autres peuples ; mais il avait, au-dedans, une 
sacrificature, parce que, le voile n’étant pas déchiré par la mort de Christ, ils ne pouvaient



s’approcher directement de Dieu, et à cause de cela, ils avaient besoin d’un sacrificateur.
Mais quant à nous aujourd’hui, nous n’avons pas de sacrificateur sur la terre, parce que,
par la mort de Christ, nous sommes introduits dans la présence immédiate de Dieu ; et à 
cause  de  cela  un  ministère  nous  est  commis,  c’est-à-dire  que  nous  sommes  appelés  à
rendre témoignage de la grâce qui nous y a introduits.  Et à cause de cela,  quand nous
serons dans la gloire, nous porterons la guérison aux nations ; car tandis que nous nous 
rassasierons nous-mêmes là-haut des fruits mûrs de l’arbre de vie, l’activité  de l’amour
répandra la guérison ici-bas. 

« Et il n’y aura plus de malédiction ; et le trône de Dieu et de l’Agneau sera en elle, et   
ses  esclaves  le  serviront ».  Dieu  disait  à  Israël  sous  la  loi,  que  s’ils  se  souillaient,  ils 
s’attireraient la malédiction. Mais dans la cité céleste, qui sera une source de bénédiction,
« il n’y aura plus de malédiction ». Il ne s’agit pas ici, toutefois, des enfants avec le Père ;     
mais c’est le trône de Dieu en majesté — non pas comme à Sinaï, car il y avait malédiction,
mais — le trône de Dieu et de l’Agneau — ministère et grâce : c’est-à-dire que le trône de
Dieu et de l’Agneau sera le principe et la source de la bénédiction, tandis que le canal par
lequel découlera cette grâce, ce sera l’Église ; ainsi il est dit : « ses esclaves le serviront »,     
étant les ministres de cette grâce pour ceux qui en ont besoin. Le caractère présenté ici, ce
n’est pas la joie intérieure, mais le service. Et de même que rien ne portera atteinte à la
bénédiction au-dedans, ainsi il n’y aura point de manquements dans le service au-dehors.
Si la lumière est parfaite, il en sera de même du service. Je n’aurai pas alors à scruter ma
conduite,  comme j’ai  à le faire aujourd’hui,  et à dire :  « Oh ! si  j’eusse été assez fidèle,   
j’aurais dit ceci ou fait cela » ; ou bien : « S’il y avait eu plus d’amour en mon cœur, je serais     
allé ici,  ou je serais allé là » ; mais là,  ce sera un service parfait,  découlant d’une source   
parfaite ! Quel repos n’y aura-t-il pas dans un tel service ! Car « ils verront sa face, et son     
nom sera sur leurs fronts ». Non seulement leur service sera ce qu’il doit être, mais les 
hommes verront  qu’il  en  est  ainsi,  ce  sera un témoignage parfait  rendu au nom qu’ils
portent, la pleine confession de ce nom. « Son nom sera sur leurs fronts ». Et je désire   
remarquer ici, que ce qui devrait nous occuper, ce n’est pas que nous accomplissions telle
ou telle mesure de service, mais que Christ soit glorifié dans ce que nous faisons, et que
nous y demeurions inaperçus — la marque de Dieu étant sur nos fronts, afin que tous
voient à qui nous sommes et qui nous servons. 

« Et  il  n’y  aura  plus  là  de nuit ;  et  ils  n’auront  plus besoin d’une lampe,  ni  de la   
lumière du soleil : car le Seigneur Dieu fera briller sa lumière sur eux » etc. Le Seigneur 
Dieu fait briller Sa lumière sur eux ; c’est pourquoi ils n’ont aucun besoin d’une lampe, de 
lumière empruntée, car ils reçoivent immédiatement la lumière de Dieu Lui-même. Lui-
même fait briller Sa lumière sur eux ; et de même aujourd’hui, si quelquefois vous avez 
marché à la lueur d’une lampe d’un autre moins spirituel que vous-mêmes, vous avez été
nécessairement mal conduits, cet autre n’ayant pas atteint la même mesure que vous ; mais 
quand Dieu Lui-même fait briller Sa lumière sur nous, il n’y a point alors d’incertitude
quant à ce que nous avons à faire. Si, dans un cas donné quelconque, je suis obligé de dire
que je ne sais quoi faire, alors je dois aussitôt dire que mon œil n’est pas simple ; car s’il 
l’était, tout mon corps serait aussi éclairé, et mon obéissance serait aussi parfaite que la
lumière. Que dois-je donc faire alors ? Je dois apporter ma difficulté à Dieu, à Celui qui est 
mon Père, qui me guidera, car Il est grâce — parfaite grâce. 

« Et le Seigneur, le Dieu des saints prophètes, a envoyé son ange, pour montrer à ses 
esclaves les choses qui doivent arriver bientôt ». Ici la scène se termine.  

Ensuite dans les versets 7, 12 et 20, le Seigneur, à trois reprises, déclare qu’Il vient
bientôt. Dans le septième verset, la déclaration se rattache à la prophétie, et s’adresse à
ceux  que  concernent  les  avertissements  donnés.  Dans  le  douzième  verset,  elle  est
universelle. Et dans le vingtième, elle se rattache à un autre sujet : c’est en réponse au désir
de l’Épouse quant à Sa venue, qu’Il dit : « Je viens bientôt ».    

La position de toutes les parties est donnée. Dans le septième verset, il s’agit de ceux



qui gardent « les paroles de la prophétie de ce livre », après les « choses qui sont ». L’Église       
ayant manqué, comme témoin pour Dieu sur la terre,  les « plusieurs antichrists » étant   
entrés, Dieu, dans Sa grande miséricorde,  donne des directions qui s’étendent jusqu’au
moment même où tout est détruit ; et alors tout est clos. Le mystère d’iniquité se met déjà 
en train, et continuera jusqu’à la fin, en sorte que « la dernière heure » est venue. Dieu est   
« prêt à juger », quoiqu’Il use de patience en Sa miséricorde. Telle a été, depuis ce moment-   
là, la position de l’Église. Des hommes corrompus s’y sont glissés ; ils étaient déjà entrés du 
temps des apôtres, « par quoi nous connaissons que c’est la dernière heure »     [1 Jean 2, 18].
Paul, Pierre, Jean et Jude présentent dans leur témoignage le germe de l’iniquité comme
existant déjà ; en sorte que dans la partie prophétique de ce livre le Seigneur dit : « Que   
celui qui est injuste, soit injuste encore »   [Apoc. 22, 11], etc. Toutefois, la miséricorde retarde
l’exécution du jugement,  et  c’est  bénédiction pour « ceux qui gardent  les paroles de ce 
livre ». Et « les paroles de ce livre » sont une prophétie donnée aux serviteurs, après que     
Laodicée a été jugée, et vomie de la bouche de Christ [Apoc. 3, 16]. 

Dans  le  douzième  verset,  c’est  universel  :  « pour  rendre  à  chacun »  etc.  Ici,  le   
Seigneur, ayant clos la partie prophétique du livre, va bien au-delà ; c’est : « pour rendre à   
chacun » ; — non pas à ceux qui sont sous la bête ; mais il s’agit de la condition générale de     
l’homme sur la terre2. 

Dans le seizième verset nous trouvons comme une conclusion du livre entier. Il y a
ceux à qui la prophétie fut donnée, et l’Église : nous voyons ici Christ sous Son double
caractère par rapport au gouvernement de Dieu — comme la racine de David, la source
d’où a surgi David, et comme la postérité de David, l’héritier de David, qui doit s’asseoir
sur le trône de David. Mais ensuite, en outre, Il est « l’étoile brillante du matin », c’est là le   
caractère sous lequel  Il  se présente à l’Église,  avant qu’Il  se lève comme le soleil,  pour
introduire le jour du jugement pour le monde. Il est en relation avec l’Église avant que le
jour paraisse, en sorte que nous avons notre portion avec Lui avant ce moment-là. Et c’est
ainsi que, dans la connaissance de cette relation, dès qu’Il dit : « Je suis… l’étoile brillante 
du matin », « l’Esprit et l’Épouse disent : Viens ». Il ne dit pas à l’Église : « Voici, je viens       
bientôt ». Mais le Saint Esprit dans l’Église lui ayant donné la conscience de cette relation 
avec Christ, du moment qu’Il se présente comme « l’étoile brillante du matin », elle répond   
immédiatement :  « Viens ».  Comme il  n’y  a  rien à  régler  entre  Lui  et  l’Église,  toute  la   
pensée de celle-ci est absorbée par la révélation de Jésus Lui-même sous ce caractère. Elle
a une simple pensée : « Il vient » ; et elle dit : « Viens ». Elle sait bien qu’Il va bientôt venir         
pour juger le monde ; mais elle est l’Épouse, et non le monde.  

Nous trouvons ensuite un bien doux tableau de l’Église, pendant qu’elle l’attend. « Et 
l’Esprit et l’Épouse disent : Viens. Et que celui qui entend, dise : Viens ». Elle invite tous 
ceux qui ont entendu la voix du bon Berger à dire : Viens. Elle n’est pas satisfaite, s’il y a
encore quelque chrétien qui ignore en sa propre âme cette relation : « Que celui qui entend, 
dise : Viens ». Est-ce là tout ? Non : « Que celui qui a soif, vienne ». Ses propres affections       
sont fixées sur l’Époux ; elle soupire après son retour ; mais, pendant qu’elle l’attend, elle   
voudrait attirer tous les hommes à la source. Elle a soif de l’Époux ; mais elle se tourne vers 
le monde, et elle dit : « J’ai quelque chose à vous faire entendre ». Car, pendant qu’elle est   
ici-bas, elle a le Saint Esprit en elle ; c’est pourquoi elle peut dire à d’autres : « J’ai quelque   
chose à vous faire entendre ; j’ai l’eau de la vie pour vous qui avez soif ». C’est le Seigneur   
de gloire qu’elle désire ; et elle désire que tous soient amenés, par grâce, à cette eau de la 
vie. L’accès au fleuve étant ouvert, l’Église, parce qu’elle connaît la puissance de la grâce,
dit : « Que celui qui veut prenne gratuitement de l’eau de la vie ». L’Église ne dit pas :   
« Venez à moi ». Christ a dit : « Venez à moi »         [Matt. 11, 28]. Mais l’eau de la vie est là ; et elle 
peut inviter les âmes à venir en boire ; elle peut les inviter à venir s’abreuver où elle s’est 

2 Il est douteux, peut-être, jusqu’à quel point cela se rapporte à Gog et à Magog, parce que
rien ne nous en est dit ; mais la venue de Christ, ici, se rapporte à tous : « à chacun selon ce
que son œuvre sera ».



abreuvée elle-même, savoir, en Christ. Et si quelqu’un dit : « Venez à moi », il est évident   
qu’il n’a jamais possédé lui-même l’eau de la vie ; car s’il l’avait, il aurait un tel sentiment 
qu’il n’y a rien en lui-même, qu’il ne pourrait jamais dire à qui que ce fût : « Venez à moi ».   
Puis remarquez comment à trois reprises est présenté, soit le désir qu’Il vienne, soit la
déclaration  qu’Il  vient.  Il  dit,  Lui  :  « Je  viens  bientôt ».  L’Église  ne  dit  pas  :  « Viens     
bientôt », mais : « Viens ». Il est celui qu’elle désire, et Il répond à son désir, et dit : « Je       
viens ». « Oui, je viens bientôt ». C’est la réponse du cœur même du Seigneur au désir qu’Il     
a Lui-même fait  naître.  Et  le  livre  se termine par  ces  mots  :  « Amen ! Viens,  Seigneur   
Jésus » !    

Qu’il est précieux de voir comment, après avoir clos le témoignage, Il détache ainsi de
toutes choses le cœur de l’Église pour la ramener sur Lui-même. Ainsi quand vous avez
accompli ce qui est votre devoir, revenez à Christ, ou bien vos devoirs mêmes se placeront
entre vous et Christ. Peu importe quelle est la chose qui nous occupe. Les jugements de
Dieu arriveront certainement ; mais ce ne sont pas les jugements qui peuvent former et 
façonner nos affections. Ils peuvent produire un exercice solennel de la conscience, mais ils
ne peuvent jamais gagner le cœur. Ainsi donc, quels que soient les devoirs, ou le service, ou
les épreuves, que le cœur revienne toujours à Christ Lui-même, qui est l’unique objet pour
nos affections ! Dans la gloire, bien que nous y ayons part, nous en sommes revêtus, pour 
ainsi dire, mais elle demeure fixée sur Christ, qui est, Lui-même, l’unique objet. Qu’il en
soit ainsi ici-bas ! Que le Seigneur veuille nous donner, quelles que soient les choses dont 
nous soyons occupés, de revenir, dans tout notre service, par la puissance du Saint Esprit,
à ce sanctuaire, savoir à Christ Lui-même — à celui qui a été une fois dans l’abaissement,
mais qui maintenant est haut élevé, et de fixer nos cœurs sur Lui-même ! Amen !    


	Chapitre 21, 1-23
	Chapitre 21, 22-27
	Chapitre 22

