Elie le Thishbite

(Traduit de ’anglais par E.L. B.)

C.H. Mackintosh

EIHE 1€ THISHDIIE. ... vvvevveveiereiereeseeeseess sttt 1
Préface de IPAULEUL........oouiiiiiiiie ettt ettt ettt e e s 1
EIHE 1€ TRISHDILE ... vvveveeeiesrieaeeeseeiseeeseeiss et eess sttt 1
INETOAUCTION. ...ttt sttt et esa et e e sbeebe e st e s bt ebeesnteeeneeas 1
Le premier message du prophéte (1 Rois 17, 1)...coiiiiiiiiiiiiiiieeeeeeee e 3
Le propheéte dans la retraite (1 RIS 17, 2-24)....ccooiiiiiiieiieeeeeeeeeeete et 7
La maison d’Achab (1 R0oiS 18, 3-16).......ccuiiiiiiiieeiieeeie et a e 17
Le prophéte sur le Carmel (1 Rois 18, 1, 17-46)......ccceiriieiiiiieiiecieeieesee et 20
Le prophete sur le mont Horeb (1 R0OiS 19).....ccciiiiiiiiiiiiiiiieeeeee e 27
L’enlévement du propheéte (2 ROIS 2).....eeiiieiiiiiiieiieiieeieecie ettt e e e eaae e 35
CONCIUSION. .....eieiiieeeiie e ettt e et e et e et e e et e ettt e eetbeeeaaeeeaseeessaeesnsseeassseesssseeassaeeassaeanssaeeeeeansssseeaeannes 41

Préface de auteur

En publiant les pages suivantes, 'auteur désire ardemment que le Seigneur daigne
s’en servir pour diriger les pensées des croyants sur la doctrine de la position et de
'espérance de 1'Eglise. Cette doctrine deviendra toujours plus importante, tandis que les
anciens principes continuent d’opérer et que des principes nouveaux commencent a se
montrer.

L’auteur a écrit pour I’Eglise et non pour un parti; pour les brebis du troupeau de
Christ et non pour les membres d’une secte. L’aspect actuel des choses devrait avoir pour
effet de conduire le chrétien a une grande largeur d’esprit et de coeur, tout en le tenant
attaché a la simple Parole de Dieu et en gardant ses pieds dans le chemin étroit. La
confusion regne autour de nous; il ne manque pas de controverse et de divergence ; mais
I'étude des Ecritures, avec tranquillité et priére, nous rendra capables de discerner entre
les hommes et les principes, et d’éviter des extrémes dangereux.

La vérité de Dieu n’a jamais été affectée par tout ce qui est arrivé parmi les chrétiens;
lignorance et la faiblesse de I'homme ont été exposées, mais les principes divins
demeurent toujours purs et inébranlables. Si les hommes veulent batir des systemes, il faut
que ceux-ci finissent t6t ou tard, comme Babel ; et plus 'homme méle la vérité divine avec
ses propres idées dans la construction de son systéme, plus il déshonore Dieu et tend a
égarer ses semblables. Il ne faut pas que la vérité soit corrompue par un mélange humain ;
elle doit se conserver pure. Ainsi nous pouvons étre assurés que ceux qui s’attendent a
Dieu avec humilité et patience, tout en sentant leur faiblesse, réaliseront toujours avec
bonheur 'accomplissement de la promesse : « La ot deux ou trois sont assemblés en mon
nom, je suis la au milieu d’eux ».



Elie le Thishbite

Introduction

L’exercice du ministere prophétique en Israél était toujours la preuve de la décadence
nationale. Aussi longtemps que les grandes institutions du peuple étaient maintenues dans
leur vigueur et que le mécanisme de I’économie mosaique subsistait selon sa premiére
disposition, il n’y avait aucun besoin d’'une action étrangere, et I'on n’entendait jamais la
voix d’un prophete.

Mais quand le déclin commencait, quand les lois et les ordonnances qui avaient été
arrétées par Dieu Lui-méme, cesserent d’étre administrées selon I’esprit et la puissance des
premiers jours, alors survint le besoin d'un ministéere nouveau, qui a été rempli par
I'énergie du Saint Esprit dans les prophetes. Il n’y avait rien, dans toute ’étendue des
ordonnances et des cérémonies du Lévitique, pour former un ministére tel que celui d’Elie
le Thishbite; car I’élément charnel dans ce service aurait entravé I'action prophétique. Le
message d'un prophete ne pouvait étre annoncé que dans la puissance du Saint Esprit;
ainsi pendant tout le temps ou les ordonnances lévitiques remplissaient leur but, il n’était
pas nécessaire que I'Esprit déployat de I’énergie nouvelle. Il n’y avait pas besoin dun
prophéte tel qu’Elie, aux jours de la gloire et de la grandeur de Salomon. Tout était en
ordre alors, le mécanisme tout entier était en bon état; chaque roue, chaque vis
fonctionnait effectivement a sa place.

Le roi sur le trone portait le sceptre pour maintenir les droits civils d’Isra€l; le
sacrificateur, au temple, accomplissait diiment ses devoirs religieux, les Lévites et les
chantres étaient tous a leurs places; en somme, tout marchait avec un tel ordre que la voix
d’un prophete était inutile. Cependant, tout a été changé; les flots du mal ont envahi la
terre et ont emporté les fondements mémes du systeme civil et religieux en Isra€l. Des
impies, avec le temps, sont montés sur le trone de David et ont sacrifié les intéréts du
peuple a leurs propres convoitises; le mal atteignit une telle autorité que finalement, le
méchant Achab, avec sa femme Jézabel, occupait le trone d’ou Salomon avait dispensé la
justice divine. L'Eternel ne pouvait plus patienter — Il ne pouvait permettre que la marée
du mal montat plus haut; et voila pourquoi Il a lancé de Son carquois une fleche préparée
pour percer la conscience d’Israé€l, si toutefois Il pouvait ramener Son peuple a une fidélité
heureuse. Cette fléche n’était autre qu'Elie le Thishbite — le témoin hardi et austére, qui
restait a la breche au moment ou tous avaient abandonné le combat, étant impuissants
pour résister a I'impétueux torrent du mal.

Mais avant de considérer la vie et le ministere de cet homme remarquable, nous
ferons bien de noter le double caractere de la prophétie. Nous verrons, en nous occupant
du ministére des prophétes, que non seulement un message particulier avait été confié a
chacun d’eux, mais qu’il y avait un double but a remplir pour le méme prophete.

Le Seigneur s’adressait aux consciences des siens pour que le mal fit jugé, et en
meéme temps Il dirigeait I'ceil de la foi vers la gloire a venir.

Le prophete, par le Saint Esprit, présentait la lumiere et la vérité de Dieu aux cceurs et
aux consciences — il exposait pleinement et fidelement tout le mal intérieur — il parlait
clairement du triste déclin du peuple et de leur abandon de I’Eternel, tandis qu'’il 6tait les
fondements du faux systeme religieux qui s’établissait en Isra€l. Mais le prophete ne
s’arrétait pas la; c’aurait été triste en effet s’il n’avait parlé que des manquements du



peuple et de la perte de leur ancienne gloire ; mais a la parole : « O Isra€l, tu t’es ruiné », il
pouvait, par la grace, ajouter cette assurance consolante : « Mais ton secours est en moi ».

En ceci nous voyons les deux éléments qui composaient le ministere des prophetes,
c’est-a-dire, la ruine complete d’Isra€l et la grace triomphante de Dieu. Nous y voyons le
départ de la gloire en rapport avec la désobéissance d’Israél, et son retour final en rapport
avec I'obéissance et la mort du Fils de Dieu. En vérité, ce ministere possédait un caractere
tres élevé et tres saint. Quel glorieux service, en effet, d’étre envoyé au milieu des débris
d’un systeme ruiné, et de pouvoir y indiquer ’heureux moment ou Dieu se manifesterait
dans les résultats immortels de Sa propre grace en rédemption, et cela pour la joie de Ses
rachetés, tant au ciel que sur la terre! Et qu’est-ce que cette grace, sinon I’évangile ? En
quoi le ministere du prophete différe-t-il de celui de I'évangéliste ? En rien, car n’est-ce pas
que l’évangéliste, lui aussi, rend témoignage a 'homme qu’il est perdu, tout en lui
annoncant la pleine valeur de l'ceuvre accomplie de Jésus? Voila le témoignage de
I’évangéliste; d’'un co6té, il parle de la ruine de 'homme et de la fin de toutes ses
prétentions; de l'autre, il annonce la pleine manifestation des gloires divines, selon les
conseils de Dieu en rédemption. Heureux ministere, glorieux et divin! Service d’honneur!
Puissent nos coeurs en apprendre la vraie valeur!

Le premier message du prophete (1 Rois 17, 1)

Le regne d’Achab, fils d’Omri, forma une époque sombre et lugubre dans l'histoire
d’Isra€l. L’iniquité était a son comble, les péchés de Jéroboam ne semblaient que peu de
chose comparés avec la liste noire des transgressions d’Achab. La méchante Jézabel, fille
du roi paien des Sidoniens, avait été choisie d’Achab pour étre la compagne de son coeur et
de son trone, et ce seul fait suffisait pour établir I'oppression de tout Isra€él et pour
renverser ’ancien culte. En somme, le Saint Esprit nous dit tout en ces paroles : « Achab fit
plus que tous les rois d’Israél qui avaient été avant lui, pour provoquer a colére I'Eternel, le
Dieu d’Isra€l » (1 Rois 16, 33). Cen est assez, car tous les rois depuis Jéroboam avaient
commis le mal aux yeux du Seigneur, et le fait de commettre plus qu’eux tous indiquait une
culpabilité peu ordinaire. Voila donc Achab; voila 'homme qui siégeait sur le tréne
d’Israél, lorsqu’Elie le Thishbite commencait son témoignage prophétique.

Il y a quelque chose de profondément triste sous le régne d’Achab. Toutes les
lumieres avaient été éteintes, toute voix de témoignage était réduite au silence. Le
firmament ou tant de brillants luminaires avaient resplendi, était sombre et nuageux. La
mort s’étendait partout et il semblait que le diable allait tout emporter, quand Dieu, dans
Sa miséricorde envers Son peuple opprimé et fourvoyé, suscita un notable et puissant
témoin pour Lui dans la personne de notre prophéete. C’est dans une telle occasion qu'un
témoin produira un grand effet et exercera une grande influence. C’est aprées une longue
sécheresse que la pluie fait sentir toute sa vertu rafraichissante. La scéne avait été préparée
pour qu'un homme puissant parut pour agir avec une énergie divine contre toute la force
du mal.

Il est bon de noter, cependant, qu’Elie nous est présenté, comme tous les serviteurs
de Dieu, dans les circonstances de la discipline particuliére, avant de paraitre en public.
Cela se voit chez tous les témoins de Dieu dans ce monde, sans méme excepter Celui qui a
été, par excellence, «le serviteur ». Tous ont été exercés en secret avec Dieu, avant d’agir
publiquement devant les hommes; et encore, ceux qui ont mieux compris la valeur et le



but de leur exercice secret ont été les plus forts et les plus persévérants dans leur service
public. Celui qui arrive a une position publique qui dépasse la mesure de son exercice
secret avec Dieu, doit trembler en pensant a son sort, car il manquera d’accomplir son
témoignage. Un batiment, dont 1’édifice excede la mesure du fondement, croulera
certainement. Lorsqu'un arbre étend ses branches dans l'air a un point qui dépasse la
profondeur de ses racines, il devient incapable de résister a I'orage et tombera. Il en est
ainsi de quelqu'un qui entre au service public; il lui faut d’abord la solitude avec Dieu —
son esprit doit étre exercé en particulier. Il faut qu’il passe par une discipline profonde
dans sa propre expérience, autrement, il ne sera quun théoriste et pas un vrai témoin; il
faut que son oreille soit ouverte pour entendre avant que sa langue puisse parler comme
celle des savants. Ou donc sont ces météores qui ont brillé de temps en temps en traversant
le sentier de I'Eglise de Dieu, mais qui sont subitement disparus derriére les nuages ? D’ou
venaient-ils et ou sont-ils? Pourquoi n’ont-ils pas duré? Ils n’étaient que des étincelles
allumées par les hommes, il n’y avait pas de profondeur, ni de force pour persévérer, point
de réalité! Voila pourquoi, apres avoir brillé pour un temps, ils se sont éclipsés, sans
produire d’autre effet que d’augmenter les ténebres environnantes ou du moins la triste
conscience de ces ténebres. Tout vrai serviteur de Dieu doit pouvoir dire, selon sa mesure,
avec I'ap6tre Paul : « Béni soit le Dieu et Pére de notre Seigneur Jésus Christ, le Pére des
miséricordes et le Dieu de toute consolation, qui nous console a I’égard de notre affliction,
afin que nous soyons capables de consoler ceux qui sont dans quelque affliction que ce soit,
par la consolation dont nous sommes nous-mémes consolés de Dieu » (2 Cor. 1, 3, 4).

Le dix-septieme chapitre du premier livre des Rois nous raconte la premiere
apparition d’Elie en public; mais le Saint Esprit, dans I’épitre de Jacques, nous renseigne
sur son histoire précédente, et cela d'une maniére tres instructive, pour n’'importe quel
service particulier que nous ayons a accomplir. L’historien sacré nous présente le prophéete
d’'une maniere brusque, car nous le voyons d’emblée au commencement de son service,
disant : « L’Eternel, le Dieu d’Israél, est vivant ». Mais il ne nous parle pas ici de I'exercice
précédent d’Elie; il n’est pas dit comment il avait appris la maniére dont le Seigneur
voulait qu’il parlat. De tout cela, quoiqu’il nous importe de le savoir, le Saint Esprit ne dit
rien dans le livre des Rois; Elie y est introduit seulement dans l’exercice saint de la
puissance qu’il avait acquise en secret avec Dieu. Nous voyons Elie agissant en public, mais
pas davantage. L’apotre Jacques nous réveéle le secret de la priére qu’Elie avait adressée a
Dieu, avant qu'’il sortit pour accomplir son service actif devant les hommes. « Elie était un
homme ayant les mémes passions que nous, et il pria avec instance qu’il ne pliit pas, et il
ne tomba pas de pluie sur la terre durant trois ans et six mois » (Jacq. 5, 17).

Si le Saint Esprit ne nous avait pas informé de ce fait, par 'ap6tre Jacques, il nous
mangquerait un des plus puissants motifs de la priére. Mais I'Ecriture est divinement
parfaite, et ne manque de rien; voila pourquoi Jacques nous parle de l'instante priére
d’Elie et nous le montre dans son recueillement sur les montagnes de Galaad. C’est 13, sans
doute, qu’il avait pleuré 1’état pitoyable du peuple Israél et qu’il s’était fortifié pour I'ceuvre
qu’il devait accomplir.

Cette circonstance dans la vie du prophéte contient pour nous un renseignement
utile. Nous vivons dans un temps de disette et de famine spirituelle ; de sorte que I’état de
la chrétienté peut bien nous rappeler la vision des ossements desséchés d’Ezéchiel. Nous
avons a résister non seulement aux maux des temps passés, mais aussi a la corruption
mirie d'une époque ou les iniquités variées du monde paien se parent du manteau de la



profession chrétienne. Et quand nous nous adressons a ceux dont la connaissance de la
vérité et la piété extérieure nous encourageraient a nous attendre a une action chrétienne,
plus saine et plus vigoureuse, nous trouvons, hélas! dans la plupart des cas, que cette
connaissance n’est qu'une théorie sans puissance, et qui n’exerce aucune influence sur les
affections de 'homme intérieur. Parmi de telles personnes, on trouvera aussi que la vérité
divine ne produit pas beaucoup d’intérét, elles connaissent déja tant par l'intelligence ! On
ne peut rien leur présenter qu’elles ne prétendent savoir ; et voila pourquoi elles entendent
toute proclamation de la vérité sans s’émouvoir. La vérité ne leur parvient pas sous la
forme de la nouveauté, et elles ne veulent pas y faire attention.

Dans un tel état de choses, quelle sera la ressource du fidele ? Que peut-il faire? Ce
n’est que la priere — la priere patiente et persévérante dans la communion intime avec
Dieu — qui peut le garder. Il lui faut un vrai exercice d’ame en présence du Seigneur : la
seulement on peut former une vraie estimation de soi-méme et de ses entourages ; et c’est
la aussi que s’obtient la puissance spirituelle pour agir a la gloire de Dieu, soit envers les
fréres, soit envers le monde.

«Elje était un homme ayant les mémes passions que nous », et il se trouvait au milieu
d’une noire apostasie ou les cceurs étaient éloignés de Dieu. Il voyait disparaitre les fideles
d’entre les fils des hommes, et le mal montait comme le flot autour de lui. La lumiere de la
vérité s’en allait; l'autel de Baal avait remplacé l'autel de Jéhovah, et les cris des
sacrificateurs de Baal avaient étouffé les chants sacrés des Lévites. En un mot, il n’y avait
qu’'une vaste ruine devant ses yeux! Il le sentait; il pleura sur I’état de choses, et, mieux
encore, il pria avec instance. Voici la ressource intarissable du prophete affligé. Il se retira
vers Dieu et 13, il répandit son ame, tandis qu’il pleurait la ruine et les douleurs de son
peuple bien-aimé. Il sentait profondément le triste état de choses en Israél, et voila
pourquoi il priait — non d'une maniere froide et formelle, mais avec instance et
persévérance.

C’est un bon exemple pour nous ; car jamais il n’y a eu nécessité de prier avec ferveur
dans I'assemblée de Dieu comme au temps actuel. On dirait que Satan déploie tous ses
maléfices afin d’accabler les esprits et de paralyser tous les efforts du peuple de Dieu. Pour
les uns, il se sert de leurs occupations publiques; pour les autres, ce sont les épreuves de
famille; pour d’autres encore, la douleur et les épreuves personnelles. En un mot, les
adversaires abondent, et rien sinon I’excellente puissance de Dieu ne peut nous rendre
capables de répondre a tout et de vaincre les obstacles.

Mais Elie ne fut pas appelé seulement a passer sain et sauf a travers le mal; sa
mission a été d’exercer une influence sur les autres. Il a été appelé a étre fidele a Dieu dans
un temps de décadence, et il a di lutter pour ramener sa nation au Dieu de ses peres.
Combien plus donc avait-il besoin de chercher le Seigneur par la priére en secret et de
recueillir assez de puissance spirituelle en présence de Dieu, non seulement pour échapper
lui-méme au mal, mais aussi pour étre un instrument de bénédiction aux autres.

Elie sentait cette nécessité, et voila pourquoi il pria avec instance qu’il ne pliit pas.
C’est ainsi qu’entra en scéne la puissance de Dieu et que la priére d’Elie fut exaucée, car il
ne tomba pas de pluie sur la terre durant trois ans et six mois. Dieu ne refuse jamais d’agir
quand la foi s’adresse a Lui, ayant pour motif la gloire divine, et nous savons que c’est ainsi
que le prophete s’est adressé a Lui. Il n’avait pas de plaisir a considérer la ruine du pays qui
n’était plus rien quun désert aride et stérile, ni non plus a voir ses fréres consumés par la



famine et par toutes les horreurs qui 'accompagnent. Non, le prophete avait prié qu’il ne
plit pas, dans le but de tourner les coeurs des enfants vers les peres et de ramener la nation
a son ancienne foi, de déraciner les principes d’erreurs de la pensée du peuple. Dieu
I'exauca, parce que cette priére avait été placée par le Saint Esprit dans 'ame de Son
serviteur. Nous pouvons bien dire qu’il est bon de nous attendre a Dieu ; non seulement la
priere produit 'heureux résultat de la réponse divine, mais aussi elle fait découler la joie et
la consolation dans nos propres ames. Combien il est heureux pour le croyant éprouvé et
tenté de se trouver seul avec Dieu! Quel soulagement d’épancher son coeur et de faire
monter vers Lui ses affections! Car c’est Dieu seul qui peut rendre le croyant capable de
triompher du pouvoir écrasant des choses présentes, en le transportant dans le calme et
dans la lumiére de Sa sainte présence. Puissions-nous donc nous attendre a Dieu! Que les
difficultés de nos jours soient I'occasion méme de nous approcher du trone de la grace, et
la nous trouverons la force pour exercer une influence salutaire, chacun dans sa propre
sphere; en méme temps, notre cceur sera consolé et encouragé par cette attente a notre
Pére, car la promesse n’a jamais manqué: «Ceux qui sattendent au Seigneur
renouvelleront leur force ». Précieuse promesse ! Puissions-nous la réaliser toujours plus!

C’est ainsi qu’Elie le Thishbite commencait son service ; il sortit du sanctuaire de Dieu
armé de la puissance divine pour réveiller ses semblables. Il y a de la puissance en ces
paroles : «L’Eternel, le Dieu d’Israél, devant qui je me tiens, est vivant...». Elles nous
présentent d'une maniére remarquable la base sur laquelle se reposait la foi de cet éminent
serviteur de Dieu, et en méme temps le principe qui le soutenait dans son service. Il se
tenait devant I’Eternel, le Dieu d’Israél, et ainsi il pouvait parler avec puissance et autorité.
Mais combien peu Achab se doutait des exercices secrets de I'Ame d’Elie avant que la voix
du prophéte n’eut parlé a la conscience de ce méchant roi! Il ne savait pas qu’Elie avait prié
en particulier avant de paraitre en public. Il n’en savait rien, mais Elie le savait, et ainsi il
osait affronter le chef du mal; il pouvait parler au roi Achab méme et lui annoncer les
jugements d’'un Dieu offensé. En cela, notre prophete peut bien servir de modele a tous
ceux qui sont appelés a parler au nom du Seigneur. Tous ceux qui ont cette mission
devraient sentir qu’ils sont, par ce fait méme, élevés au-dessus de l'influence de I'opinion
humaine. Combien de fois il arrive que ceux qui parlent avec puissance et liberté en
présence de certaines personnes sont entravés devant d’autres et empéchés dans leur
service! Cela n’aurait pas lieu, nous le savons, si seulement ils réalisaient distinctement
que leur mandat vient d’en haut, et aussi qu’ils 'accomplissent en présence du Dieu vivant.
Le serviteur du Seigneur ne doit jamais se laisser influencer par ceux auxquels il porte son
message ; il doit leur étre supérieur, tout en prenant une place humble. Son langage devrait
étre : « Il m’importe fort peu, a moi, que je sois jugé par vous, ou de jugement d’homme » (1
Cor. 4, 3). Cétait surtout le cas de notre Seigneur. Il ne se laissait pas influencer par les
pensées ou les opinions de ceux auxquels Il parlait! On pouvait Le contrarier, s’opposer a
Lui et refuser Son enseignement, mais cela ne Lui permettait jamais de perdre de vue,
méme pour un instant, Sa mission de la part de Dieu. Il portait, avec Lui, tout le long de Sa
carriere, la sainte assurance qu’ll exprima dans la synagogue a Nazareth : « L’Esprit du
Seigneur est sur moi, parce quil m’a oint pour annoncer de bonnes nouvelles aux
pauvres...» (Luc 4, 18). Voici la base de Son ministere comme Fils de ’Thomme. C’était par
la puissance de I'Esprit, et ainsi Il se sentait toujours le serviteur de Dieu et comme tel
élevé au-dessus de I'influence de ceux avec lesquels Il avait affaire. Sa doctrine n’était pas
sienne, mais de Celui qui L’avait envoyé. Il pouvait bien dire : « Le Dieu devant qui je me



tiens » ; Il était toujours «le messager de I’Eternel, annoncant sa mission » (Agg. 1, 12, 13).
Tous les serviteurs du Seigneur devraient connaitre de plus en plus cette sainte supériorité
d’ame sur les hommes et les circonstances. Ils devraient étre moins sous I'impression des
pensées et des sentiments humains. Qu’avons-nous a faire avec les pensées des hommes a
notre égard? Rien. Qu’ils écoutent ou non, qu’ils recoivent ou non le message, que nous
soyons estimés a cause de notre ceuvre, ou méprisés, cherchons a étre approuvés comme
serviteurs de Dieu! Mais notons encore avec quelle puissance et quelle autorité parle notre
propheéte : «Il n’y aura, ces années-ci, ni rosée, ni pluie, selon ma parole ». Il se sentait
assuré d’étre en présence du Seigneur et de prononcer ses paroles; oui, il était identifié
avec les intéréts de I'Eternel jusqu’au point de pouvoir dire : «selon ma parole ». Tel était le
privilege du mandataire du Seigneur annoncant Son message. Tels sont les merveilleux
résultats de la priére en secret. « Elie pria avec instance qu’il ne pliit pas, et il ne tomba pas
de pluie sur la terre durant trois ans et six mois ».

Puisse ce récit encourager tous ceux qui désirent travailler pour Dieu dans nos jours
de faiblesse! Nous devrions étre davantage en présence de Dieu, dans le sentiment de
notre besoin. Si nous le sentions un peu plus, nous aurions plus aussi de cet esprit de
priere, qui reconnait que c’est Dieu qui est le donateur, et que nous sommes les vases de Sa
grace. Souvent nous nous laissons tromper par la priere qui consiste en des paroles sans
réalité. Plusieurs permettent que de telles priéres deviennent des obstacles entre leurs
ames et Dieu, et cela leur tourne en piege. Nous devons toujours veiller a ce que nos prieres
découlent naturellement de I'action du Saint Esprit en nous, afin qu’elles ne soient pas le
seul accomplissement superstitieux d’'un devoir".

Le prophete dans la retraite (1 Rois 17, 2-24)

Aussitot que notre propheéte eut rendu son témoignage, il fut appelé a la solitude et a
la retraite loin de tout service public. « Et la parole de I'Eternel vint & lui disant : Va-t'en
d’ici et tourne-toi vers 'orient et cache-toi au torrent de Kerith, qui est vers le Jourdain ».
Ces paroles renferment un enseignement profond. Elie avait pris une place proéminente
devant tout Isra€él, et quoique son action fut le résultat d’'une solitude préalable et d'un
exercice d’ame en la présence de Dieu, cependant ce Dieu fidele pour lequel il agissait,
jugeait nécessaire de I'appeler de nouveau a la retraite. C’est ainsi qu’il apprendrait non
seulement a occuper une haute position vis-a-vis de ses freres, mais aussi a prendre une
place humble devant Dieu.

Il y a de l'instruction pour nous en cela; car nous avons besoin d’étre gardés dans
I’humilité ; l1a chair doit étre brisée. La durée de notre exercice en secret doit surpasser celle

1 Je dirai quelgues mots sur la priére en commun parmi les chrétiens; elle est trop négligée
dans un temps olU on en aurait tant besoin. On verra que la vie, I'énergie et le service
dépendent de la priére collective. La ou il n’y a pas de réunions de priéres, le service et le
témoignage en souffriront. Les intéréts de I’'Eglise de Dieu ne sont pas appréciés, et par
conséquent les choses de la terre prennent trop de place chez les chrétiens. Si nous sentions
notre faiblesse, nous I’'exprimerions ensemble, et la force collective serait renouvelée. Tous les
mouvements importants parmi les croyants ont été le résultat de telles priéres. Cela est
naturel ; car Dieu ne répandra pas Sa grace vivifiante sur ceux qui se contentent de la routine.
Il dit : «Ouvre ta bouche et je la remplirai! ». Si nous nous contentons de ce que nous avons,
comment nous attendre a recevoir davantage? Que tout lecteur chrétien cherche donc a
exciter ses fréres a la priére en commun, et de bons résultats se manifesteront.



de notre action en public. Elie rendit pour un moment un témoignage public, et cela aprés
avoir été dans la solitude avec Dieu; mais il dut entrer de nouveau dans la retraite pour
trois ans et demi. O combien peu de confiance doit étre accordée a I'homme; qu’il est
difficile de bien se comporter dans une position d’honneur! Combien nous sommes préts a
nous oublier et a oublier Dieu! Nous verrons bient6t que notre illustre prophéte avait
besoin d’étre gardé ainsi dans la retraite; le Seigneur connaissait le tempérament et les
tendances de Son serviteur, et agissait envers lui selon ses besoins. C’est humiliant de
penser combien peu nous sommes capables de rendre témoignage a Christ en public. Nous
sommes pleins de nous-mémes ; nous croyons que nous avons une certaine importance et
que Dieu se servira de nous; alors Dieu nous dit, comme Il dit autrefois au prophete, de
venir dans la retraite, afin d’apprendre dans la sainte tranquillité de la présence divine,
quel est notre propre néant.

Notre bien-aimé Maitre en a fait de méme avec Ses apotres ; quand ils sont revenus a
Lui pleins de I'importance de leur service (car méme les démons leur étaient assujettis), Il
leur dit : «Venez a I’écart vous-mémes dans un lieu désert! ». L’ame intelligente s’apercoit
tout de suite de I'importance d’une telle retraite. Il ne serait pas bon d’étre toujours en la
présence des hommes ; aucune créature ne pourrait continuer ainsi.

Le Fils de Dieu Lui-méme cherchait ’endroit isolé ou, loin des bruits et de l'activité
de la ville, Il pouvait jouir d’une solitude tranquille pour la priere et la communion secrete
avec Dieu. «Jésus s’en alla a la montagne des Oliviers ». « Et s’étant levé sur le matin,
longtemps avant le jour, Il sortit et s’en alla dans un lieu désert; et il priait la». Mais ce
n’était pas nécessaire qu’ll se cachat, car Son chemin tout entier sur la terre n’était autre
chose que de l'isolement. L’esprit de Son ministere est dépeint dans Ses paroles : « Ma
doctrine n’est pas mienne, mais de celui qui m’a envoyé ». Oh! que tous les serviteurs de
Dieu puissent comprendre davantage ces choses! Nous ferions bien de nous effacer
toujours plus. Le diable agit sur nos pauvres cceurs de telle facon que souvent, nous faisons
de notre service et de la vérité de Dieu le piédestal de notre propre gloire ; car nos pensées
circulent autour de nous-mémes. Ainsi il ne faut pas nous étonner si le Seigneur ne se sert
pas beaucoup de nous, car comment peut-Il se servir de ceux qui ne Lui donnent pas
gloire? Comment peut ’Eternel se servir d’Israél, quand celui-ci veut s’en vanter ? Prions
donc pour que nous devenions réellement humbles et débonnaires et plus contents d’étre
estimés comme « le rebut de tous pour le nom de notre Maitre ».

Elie a été appelé a séjourner longtemps dans sa retraite au torrent de Kerith, mais
non sans avoir une précieuse promesse de la part du Seigneur Dieu d’Isra€l quant a la
provision qui lui était nécessaire : «J’ai commandé aux corbeaux de te nourrir la». Le
Seigneur protégera Son serviteur pendant qu’il sera caché a la vue des hommes, et Il lui
enverra sa nourriture par le moyen des corbeaux. Quelle singuliere provision! Quel
exercice continuel de la foi ne fallait-il pas en s’attendant aux visites journalieres d’oiseaux
qui, naturellement, auraient dévoré la viande d’Elie! Mais aussi Elie ne dépendait pas des
corbeaux, mais des paroles: «J’ai commandé...». Pour Elie, c’était Dieu et non les
corbeaux qui étaient sa ressource. Le Dieu d’Israél était avec lui dans sa retraite ou il vivait
de foi. Quelle grace pour I'ame de pouvoir ainsi se reposer sur la promesse divine, en toute
simplicité! Combien il est précieux d’étre élevé au-dessus des circonstances, dans la
réalisation de la présence et des soins de Dieu ! Tandis qu’Elie se cachait des hommes, Dieu
se manifestait a lui. Il en sera toujours ainsi, car quand nous nous effacons, Dieu se révéle a
nos ames. Si Elie avait persisté dans sa position éminente, il serait resté au dépourvu ; mais



il lui fut utile d’étre caché, car les ressources ne lui parvenaient que dans le lieu de retraite
et d’humilité. «J’ai commandé aux corbeaux de te nourrir la». Si le prophete était allé
autre part, il n’aurait rien recu de la part de Dieu. Quel est 'enseignement que nous devons
recueillir de tout cela? Pourquoi nos ames sont-elles si pauvres et dépourvues de tout?
Pourquoi buvons-nous si peu au ruisseau que Dieu nous a donné pour notre
rafraichissement? Parce que nous ne sommes pas assez cachés; car nous ne pouvons
supposer que Dieu nous fortifiera seulement en vue d’'une gloire terrestre; c’est pour Lui
qu’ll veut nous fortifier. Si nous comprenions mieux que nous ne sommes pas a nous-
mémes, nous aurions plus de puissance spirituelle.

Mais il faut remarquer que Dieu avait promis de nourrir Elie dans un certain endroit
et pas autre part. C’était la (au torrent de Kerith) qu’il recevrait tout de Dieu. Il en est de
méme maintenant pour le croyant, il doit connaitre I’endroit ot Dieu veut qu’il aille et
demeurer la. Nous n’avons pas le droit de choisir; c’est le Seigneur qui doit fixer la localité
de notre habitation. Heureux les serviteurs qui le savent et se soumettent a la sage
direction du Maitre. Cest au torrent de Kerith que les corbeaux furent dirigés pour
apporter du pain et de la viande au prophete. Aurait-il voulu séjourner autre part, c’est lui
qui aurait dii pourvoir a tout; mais combien plus est satisfaisante la provision de Dieu!
C’est ainsi que le sentait Elie sur le chemin de Kerith, sachant que le Seigneur avait
commandé aux corbeaux de le nourrir la. La provision divine se trouve seulement dans
I’endroit ordonné de Dieu. Elie, donc, fut conduit de solitude en solitude. Venu de Galaad
avec un message du Seigneur Dieu d’Isra€l au roi et 'ayant communiqué, il fut dirigé par la
main de Dieu vers une solitude non interrompue, ou son esprit serait exercé et sa force
renouvelée en la présence de Dieu. Et qui aimerait étre privé de ces saintes lecons apprises
en secret ? Qui ne voudrait profiter de la discipline du Pére ? Qui ne souhaiterait pas d’étre
conduit loin des yeux des hommes et au-dessus de l'influence des choses terrestres et
naturelles, a la pure lumiere de la présence divine ou le moi et tous ses entourages sont
estimés selon le jugement du sanctuaire ? Bref, qui ne voudrait pas étre seul avec Dieu —
seul, pas seulement dans un sens sentimental, mais vraiment et expérimentalement seul.
Seul, comme Moise sur la montagne de Dieu, comme Aaron dans le lieu tres saint ou
comme Elie & Kerith? L’apdtre Jean était tout seul & Patmos; et notre Seigneur, surtout,
seul sur la montagne.

Nous ferions bien de nous demander ce que signifie une telle solitude. C’est d’en avoir
fini avec soi-méme et avec le monde — d’étre rempli de la perfection et de 'excellence de
Dieu, de contempler Sa bonté, sachant que c’est Lui qui agit pour nous et en nous. C’est
d’étre supérieur a la chair et a ses pensées, comme aussi a la terre, a ses voies et aux
accusations de Satan. C’est de sentir, surtout, que nous avons été introduits dans cette
sainte solitude exclusivement par le précieux sang de notre Seigneur Jésus Christ. Voila
quelques-uns des résultats de la solitude en présence de Dieu. En vérité, il n’est pas bien
facile d’en donner une idée, mais chaque personne dont les pensées sont formées par le
Saint Esprit, saura comprendre ce que cela veut dire. Puissions-nous désirer d’étre
toujours plus dans le secret de la présence de notre Pére, d’en avoir fini avec tout effort en
vue de maintenir notre propre réputation, et de connaitre la joie, la liberté et la paix du
sanctuaire, ou Dieu dans Ses attributs si variés se présente a nos ames et nous remplit
d’une joie ineffable.

Connaitre notre position en dedans du voile et savoir que Dieu est a nous — voila des
sources de joie intarissables, ineffables, divines. Mais quoiqu’Elie fiit seul dans I’heureux



séjour du torrent de Kerith, il n’était pas privé de ces profonds exercices d’ame qui
découlent d’une vie de foi. Les corbeaux, il est vrai, visiterent le prophete chaque jour; ils
obéissaient au commandement divin, et le torrent Kerith coulait constamment. Le pain
était donné a Elie, et 'eau lui était assurée; ainsi, quant & sa propre personne, il pouvait
oublier que la verge du jugement était étendue sur le pays. Mais sa foi devait étre éprouvée,
et ’homme de foi ne pouvait prendre son aise ici-bas; il devait étre versé, comme le vin,
d’un vase a un autre. Un enfant de Dieu doit passer d’une classe a une autre dans 1’école de
Christ, et lorsqu’il aura surmonté, par la grace, les difficultés de 1'une, il devra affronter
celles de lautre. C’était donc nécessaire que 'ame du prophéte fiit mise a ’épreuve, cela
manifestait qu’il se confiait en I'Eternel, le Dieu d’Israél, et non au torrent de Kerith. Ainsi
il est écrit qu’au bout de quelque temps le torrent sécha.

Nous sommes toujours en danger de dépendre des circonstances, et quand celles-ci
nous sont favorables, nous croyons que notre foi est forte, et vice-versa. Mais la foi ne
contemple jamais les circonstances; elle jette son regard directement sur Dieu, puisqu’elle
a affaire & Lui seul et compte sur Ses promesses. Il en était ainsi pour Elie; et pour lui, il
n’importait guere si Kerith coulait ou non. Il pouvait dire :

«Quand toute source ici-bas tarirait,
Mon ame aurait toujours une fontaine. »

Cest Dieu qui était son intarissable source de bénédiction. Le torrent se dessécha
sous l'influence de l'aridité générale, mais aucune sécheresse ne pouvait faire tarir la
source divine que connaissait le prophéte. Elie savait que la parole de I'Eternel était aussi
certaine (soit comme sa portion, soit comme base de son espérance) dans le dessechement
du Kerith, qu’elle 'avait été durant son séjour sur ses bords. Et il en fut ainsi, car «la
parole de I'Eternel lui fut adressée, en disant : Léve-toi et t’en va a Sarepta qui est prés de
Sidon et demeure la. Voici, j’ai commandé la a une femme veuve de te nourrir ». La foi
d’Elie devait toujours reposer sur la méme base immuable : «J’ai commandé». Quelle
grace! Les circonstances changent, tout espoir humain disparait, les sources créées
tarissent, mais Dieu et Sa Parole sont les mémes, hier, aujourd’hui, et éternellement. Le
propheéte n’a pas été déconcerté par ce nouvel ordre qu’il recoit d’en haut. Non, car comme
Isra€l jadis, il avait appris a dresser et a plier sa tente selon les mouvements de la nuée de
I'Eternel. Le camp d’autrefois devait observer la marche des roues du chariot céleste qui
allait en avant vers le pays de Canaan et qui, ici et 1a, s’arrétait dans le désert pour donner
au peuple un lieu de repos. Il en était de méme d’Elie; il accepterait son poste solitaire sur
les bords du Kerith, ou bien il prendrait le chemin de Sarepta, dans I'obéissance a «la
parole du Seigneur ».

Il n’était pas permis aux Israélites de tracer leur propre chemin; c’est I'Eternel qui
ordonnait tout pour eux. Il leur indiquait le moment de se mettre en marche, la direction a
suivre et I'endroit ou il fallait s’arréter. Il leur montrait, de temps en temps, Son bon
plaisir, par les mouvements de la nuée au-dessus de leurs tétes. « Et si la nuée prolongeait
sa demeure pendant deux jours ou un mois, ou beaucoup de jours sur le tabernacle, pour y
demeurer, les fils d’Israél campaient et ne partaient pas; mais quand elle se levait, ils
partaient. Au commandement de I'Eternel ils campaient et au commandement de I'Eternel
ils partaient » (Nomb. 9, 22, 23). Tel était I'’heureux état des rachetés de I'Eternel dans leur
voyage d’Egypte en Canaan; quant a leurs mouvements, il ne leur était pas permis de
suivre leur propre voie.



Si un Israélite avait refusé de partir quand la nuée se levait, ou de s’arréter quand elle
s’arrétait, il aurait été condamné a périr de faim dans le désert. Le rocher et la manne
suivaient les Israélites tant que ceux-ci suivaient I'Eternel. Enfin, la nourriture et le
rafraichissement ne se trouvaient que dans le chemin de 'obéissance.

Il en était de méme d’Elie; il ne lui était pas permis d’avoir une volonté propre ; il ne
pouvait fixer la durée de son séjour a Kerith, ni le moment du départ pour Sarepta. La
parole de I'Eternel déterminait tout pour lui, et en obéissant a cette parole, il trouvait la
nourriture qu’il lui fallait. Quel enseignement pour le chrétien! Le sentier de 'obéissance
est celui du bonheur. Si seulement nous savions subjuguer le moi, notre état spirituel serait
beaucoup plus vigoureux et plus sain. Rien ne contribue a la santé et a la vigueur de I'ame
comme une simple obéissance; on est fortifié par les efforts mémes qu’on fait pour obéir.
Cela est vrai pour tous, mais spécialement pour ceux qui ont quelque service particulier a
accomplir; ils doivent marcher dans 'obéissance au Seigneur, s’ils veulent étre utiles dans
I'exercice de leur ministére. Comment Elie aurait-il pu dire, comme il le fit plus tard, sur le
Carmel : «Si I'Eternel est Dieu, suivez-le », dans le cas ou sa marche extérieure aurait
manifesté un esprit volontaire et rebelle? C’aurait été impossible. Un serviteur doit
marcher dans le chemin de 'obéissance ; car le nom méme de serviteur I'implique, comme
le nom d’ouvrier suppose le travail. On a dit qu'un serviteur doit répondre des qu’il entend
la sonnette. Puissions-nous étre plus attentifs a chaque coup de sonnette de notre Maitre,
et plus préts a courir dans la direction ou Il nous appelle! Que notre langage soit : « Parle,
Seigneur, car ton serviteur écoute » ! Que la parole du Seigneur nous appelle a sortir de
notre retraite, pour Le servir au milieu de nos freres, ou qu’Il nous appelle a y rentrer,
disons toujours : « Parle, Seigneur, car ton serviteur écoute! ». La parole du Seigneur d’'un
coté, et loreille attentive du serviteur de l'autre, voila ce qu’il nous faut, pour marcher en
avant d'une maniere stire et heureuse.

Or, ce sentier d’obéissance n’est pas toujours facile; il implique une constante
abnégation de soi-méme; il ne peut étre suivi qu’autant que I'ceil est fixé sur Dieu et que la
conscience est sous I'action de la vérité. Sans doute, tout acte d’'obéissance porte en soi une
grande récompense; mais il faut que la chair et le sang soient mis de c6té, ce qui est
difficile. Preuve en est, notre propheéte, qui fut appelé d’abord a se rendre pres du torrent
de Kerith pour y étre nourri par des corbeaux! La chair et le sang n’y comprendraient rien.
Puis encore, quand le torrent tarit, Elie doit se diriger vers une cité prés de Sidon, afin d’y
étre nourri par une veuve dénuée de tout et qui paraissait mourante de faim. Tel est le
commandement : « Léve-toi, et t’en va a Sarepta qui est pres de Sidon, et demeure la ; voici,
j’ai commandé 1a & une femme veuve de te nourrir ». Elie, arrivant & I'endroit indiqué, ne
voyait rien qui fat propre a confirmer la promesse. Au contraire, les apparences 'auraient
rempli de doutes et de craintes, s’il n’avait tenu compte que des circonstances. « Et il se
leva et s’en alla a Sarepta et il vint a 'entrée de la ville; et voici, il y avait 1a une femme
veuve qui ramassait du bois, et il lui cria et dit : Prends-moi, je te prie, un peu d’eau dans
un vase, afin que je boive. Et elle s’en alla pour en prendre. Et il lui cria et dit : Prends-moi
dans ta main, je te prie, un morceau de pain. Et elle lui dit : L'Eternel ton Dieu est vivant,
que je n’ai pas un morceau de pain cuit, rien quune poignée de farine dans un pot et un
peu d’huile dans une cruche; et voici, je ramasse deux biichettes, afin que jentre et que je
prépare cela pour moi et pour mon fils ; puis nous le mangerons et nous mourrons ».

Telle fut la scéne qui se présenta au prophete quand il arriva a I’endroit indiqué par
Dieu ; tout était triste et décourageant pour la chair et le sang. Mais Elie ne consultait pas la



chair et le sang; son courage était soutenu par la parole immuable de I'Eternel. Sa
confiance se basait sur la fidélité de Dieu et non sur les circonstances extérieures.
L’horizon paraissait sombre et menagant a la vue humaine, mais I'ceil de la foi percait les
nuages et voyait au-dela, le ferme fondement qui est posé pour la foi par 'excellente parole
du Seigneur. Qu’elle est précieuse, la Parole de Dieu! Le psalmiste dit bien : «J’ai pris tes
témoignages pour héritage perpétuel ». Précieux héritage! Vérité pure, incorruptible et
immortelle! Bénissons Dieu de ce qu’ll en a fait notre stir partage — partage qui sera pour
le fidele une réalité éternelle, méme quand le monde aura passé avec ses convoitises et que
toute chair aura été consumée comme I’herbe. « Graces a Dieu pour son ineffable don! ».

Les circonstances qui s’offraient au prophéte a son arrivée a Sarepta étaient donc :
une veuve et son fils qui mouraient de faim, deux biiches et une poignée de farine!
Cependant la promesse était : «J’ai commandé la a une veuve de te nourrir». Quelle
épreuve mystérieuse pour la foi! Mais Elie ne doutait pas de la promesse divine par
incrédulité; il fut fortifié dans la foi, donnant gloire a Dieu. Il avait affaire au Dieu tres-
haut, le Tout-puissant, le possesseur des cieux et de la terre, qui pourvoirait a ses besoins.
Quand méme il n’y eiit point d’huile ni de farine, cela ne lui aurait rien fait, car il regardait
au-dela des circonstances, au Dieu qui dirige tout. Il ne s’attendait pas a la veuve, mais a
Dieu; il ne se confiait pas a la poignée de farine, mais au commandement divin. Son esprit
était parfaitement tranquille au milieu de circonstances écrasantes pour quiconque
marcherait par la vue; et aussi pouvait-il dire sans aucune hésitation : «Ainsi dit I'Eternel,
le Dieu d’Israél : Le pot de farine ne s’épuisera pas, et la cruche d’huile ne manquera pas,
jusqu’au jour ou I'Eternel donnera de la pluie sur la face de la terre ». C’est la réponse de la
foi au langage de I'incrédulité. « Ainsi a dit I’Eternel » ! Cela répond a tout.

Du moment qu’on saisit la promesse de Dieu, on en a fini avec les raisonnements de
I'incrédulité. Celle-ci place les circonstances entre 'ame et Dieu, tandis que la foi place
Dieu entre I'ame et les circonstances. C’est 1a une différence importante. Puissions-nous
marcher dans la puissance et I'énergie de la foi, a la louange de Celui que la foi honore
toujours!

Mais il y a un autre point a signaler dans cette remarquable scéne; voyez de quelle
maniere la mort semble planer sur la téte de ceux qui ne marchent pas par la foi : « Nous
mangerons et nous mourrons», disait la veuve. La mort et lincrédulité sont
inséparablement liées ensemble. L’ame ne peut étre conduite dans le chemin de la vie que
par I’énergie de la foi; et si la foi n’est pas active, il n’y a ni vie, ni puissance, ni élévation. Il
en était ainsi de la pauvre veuve; son espérance de vie dépendait du pot de farine et de la
cruche d’huile; en dehors de cela, elle ne voyait aucune source de vie. Son ame ne
connaissait pas encore le vrai bonheur de la communion avec le Dieu vivant, auquel seul
appartient la délivrance de la mort. Elle n’était pas encore a méme de croire Dieu contre
toute espérance. Combien fragile est 'espérance qui est basée sur un pot de farine et une
cruche d’huile! Combien est faible I'attente qui n’est fondée que sur la créature! Et ne
sommes-nous pas tous trop portés a nous appuyer sur des moyens tout aussi pauvres, aux
yeux de Dieu, qu'un pot de farine? Hélas! il en est toujours ainsi quand I'ame ne dépend
pas de Dieu. Pour la foi, il faut Dieu, sinon elle n’a rien. Une poignée de farine donnera par
la puissance de Dieu, a la vue de la foi, autant de ressources que le bétail qui pait sur mille
collines. « Nous n’avons que cinq pains et deux petits poissons, mais qu’est-ce que cela
pour tant de monde? ». C’est la le langage du cceur humain ; mais la foi ne parlerait pas
ainsi. Elle dirait : « Nous avons Dieu au milieu de tant de personnes ». L’incrédulité dirait :



Nous ne pouvons rien! La foi dit : Dieu peut tout faire.

Avant de quitter ce fait intéressant, appliquons-en les principes au pauvre pécheur
dont la conscience a été touchée.

Combien de fois le coupable ne s’accroche-t-il pas a quelque vaine ressource, pour le
pardon de ses péchés, plutot que de s’en tenir a 'ceuvre accomplie par Christ a la croix —
ceuvre qui a pour toujours satisfait aux exigences de la justice divine, et qui doit satisfaire a
tout ce que peut demander une conscience chargée de péchés. «Je n’ai personne qui,
lorsque I'eau a été agitée, me jette dans le réservoir, et pendant que moi je viens, un autre
descend avant moi» (Jean 5, 7). C’est le langage de celui qui n’a pas encore appris a
regarder directement a Jésus au-dessus de tous les secours humains. Je n’ai personne, dit
le pauvre coupable, avant d’avoir recu le don de la foi. Mais, dit le croyant, j’ai Jésus,
l'efficacité de Son sang ne manquera pas; sa valeur ne diminuera jamais, et le Seigneur
recueillera en stireté et éternellement tous Ses rachetés en Sa propre demeure céleste.

Si ces pages tombaient entre les mains de quelque pauvre pécheur tremblant et
hésitant, je I'inviterais a recevoir la consolation que Dieu lui offre dans Sa grace infinie.
Dieu a mis la croix de Jésus entre le pécheur et ses péchés; il ne reste qu'a croire au
témoignage divin. La grande différence entre un croyant et un incrédule consiste en ceci :
c’est que pour le premier, Christ est entre lui et ses péchés ; tandis que pour le dernier, les
péchés sont entre lui et Christ. Pour le croyant, c’est Christ qui est 'objet supréme; il ne
pense plus a 'énormité de ses péchés, mais a la valeur du sang et de la personne de Christ.

Le croyant sait que le Seigneur n’est pas maintenant sur le trone du jugement, mais
sur le trone de la grace. Si Dieu agissait comme juge, Ses pensées seraient occupées du
péché; mais comme Il agit maintenant en grace, Ses pensées, béni soit Son nom, ne sont
occupées que de la valeur du sang de Jésus. Puissions-nous jouir d'une communion plus
simple et plus permanente avec les pensées du ciel, en faisant abstraction de celles de la
terre. Veuille le Seigneur 'accorder a tous Ses saints !

Ce courant d’idées n’est pas une vaine digression ; mais revenons a notre sujet !

Nous avons déja montré que 'homme de foi doit étre « vidé de vase en vase ». Chaque
scene, chaque partie successive de la vie du croyant, n’est que comme une entrée dans une
classe nouvelle de I'école de Christ, ou il y a quelque nouvelle lecon plus difficile a
apprendre. Mais on demandera si Elie se trouvait dans des circonstances plus éprouvantes
a Sarepta qu’a Kerith. N’était-ce pas plus intéressant pour lui d’étre a la charge d’un cceur
humain que de s’attendre aux corbeaux? Et encore, n’était-il pas plus agréable de se
trouver en famille, que de demeurer dans la solitude de Kerith? Tout cela serait vrai;
cependant la solitude a ses douceurs, et la société a ses épreuves. Des intéréts égoistes
agissent parmi les hommes et empéchent la jouissance de ce que la société devrait
procurer, et qu’elle procurera un jour, alors que '’humanité sera établie dans la perfection
selon les conseils divins.

Le prophéte n’entendait pas des expressions comme « moi et mon fils », quand il
demeurait a Kerith. La, il n’y avait pas d’intéréts égoistes pour 'empécher de jouir de la
provision de Dieu. Mais du moment qu’il quitta sa retraite pour entrer dans la société
humaine, il dut sentir que le coeur de ’'homme n’aime pas qu'on touche aux objets qu’il
affectionne. Il comprit la signification des mots « mot et mon fils » manifestant les forces
intimes de I’égoisme qui animent les enfants d’Adam. Mais on dira qu’il était naturel au
ceeur de la veuve de penser a elle-méme et a son fils préférablement aux autres ; et, en effet,



c’était naturel, c’est ce que la nature fait toujours. Voici les paroles d'un véritable enfant de
la nature : «Et prendrais-je mon pain et mon eau, et ma viande que j’ai tuée pour mes
tondeurs, et les donnerais-je a des hommes dont je ne sais d’ou ils sont ? » (1 Sam. 25, 11).
La nature cherchera toujours ses propres intéréts; et il n’est pas donné a ce monde
périssable de remplir I'ame humaine au point de la faire déborder en faveur des autres.
Cest Dieu seul qui peut agir ainsi; et c’est impossible d’élargir le cceur de 'homme
autrement que par la pleine grace de Dieu. Elle seule peut ouvrir la porte des affections de
l'homme a tous les malheureux. La bonté humaine peut faire beaucoup quand ses
ressources sont assez abondantes pour éloigner la privation personnelle, mais la grace
seule rendra un homme capable d’oublier son intérét personnel pour répondre aux besoins
des autres. « On te louera si tu fais du bien » (Ps. 49, 18).

C’est 1a le principe du monde, et rien ne peut nous en délivrer, si ce n’est I'assurance
que Dieu nous a fait du bien, et, en outre, que c’est notre intérét de nous attendre a Lui
jusqu’a la fin. Or, c’était la connaissance de ce principe divin qui dictait au prophéte ces
paroles : « Fais-moi premierement de cela un petit gateau, et apporte-le-moi; et apres, tu
en feras pour toi et ton fils ». Dans ces paroles, Elie ne faisait que réclamer les droits de
Dieu sur les ressources de la veuve, et, comme nous le savons, la réponse a une telle
requéte donnera toujours une riche moisson de bénédictions a '’ame. Cela exigeait de la foi
chez la veuve; car sa position était difficile. Il lui fallait I'énergie de la foi a une promesse
divine : «Ainsi a dit I'Eternel, le Dieu d’Israél : Le pot de farine ne s’épuisera pas, et la
cruche d’huile ne manquera pas, jusqu’au jour ot I'Eternel donnera de la pluie sur la face
de la terre ». N’en est-il pas toujours de méme pour chaque croyant ? Oui, certes, car nous
devons toujours agir avec foi. La promesse de Dieu doit toujours étre le mobile de I'ame du
chrétien. Il n’y aurait pas eu d’exercice de foi de la part de la veuve, si le pot avait été plein
de farine; mais quand il était épuisé, quand il ne lui restait que la derniere poignée, c’était
exiger beaucoup que de lui demander d’en donner premierement a un étranger; et c’était
seulement par la foi qu’elle pouvait répondre a cet ordre. Mais le Seigneur agit souvent
avec les siens comme Il I'a fait avec Ses disciples, lorsqu’ll a nourri les foules. « Il disait cela
pour les éprouver, car Il savait bien ce qu’ll allait faire ». Il nous dit souvent de faire un pas
dans une certaine direction, ou notre foi sera mise a I’épreuve ; et du moment que nous
faisons ce pas, non seulement nous en comprenons le motif, mais aussi nous recevons de la
force pour aller en avant. De fait, tous les droits de Dieu a notre obéissance sont basés sur
le principe contenu dans le commandement adressé jadis a Isra€l : «Parle aux enfants
d’Israél, et qu’ils marchent» (Ex. 14, 15). Ou devaient-ils aller? A travers la mer. Par quel
chemin ? La grace y répondait : « Et toi, leve ta verge et étends ta main sur la mer, et fends-
la; et que les fils d’Isra€l entrent au milieu de la mer a sec!» (v. 16). Par la foi, un homme
étant appelé a sortir, peut le faire sans savoir ou il va.

Mais cette intéressante entrevue d’Elie et de la veuve nous enseigne quelque chose de
plus; nous y apprenons aussi que rien, sinon la puissance supérieure de la grace divine, ne
peut élever 'esprit humain au-dessus de l'influence glaciale de 1’égoisme dans laquelle
I’'homme vit. La gloire de la bonté divine, lorsqu’elle brille sur 'ame, dissipe les brouillards
dont le monde est enveloppé, et rend 'homme capable de penser et d’agir selon des
principes plus élevés que ceux qui dirigent la masse. Cette pauvre veuve était sortie de sa
maison avec le seul motif de ses graves intéréts, sans d’autre perspective que la mort. En
est-il autrement des foules qui nous entourent ? Y aurait-il mieux que cela pour un homme
inconverti quelconque sur la terre ? Non! car 'homme le plus illustre, le plus intelligent, le



plus savant, en dehors du resplendissement de la grace divine, est comme la pauvre veuve.
Animé de motifs d’intérét propre, et n’attendant pas autre chose que la mort, voila I'état de
I'homme inconverti. C’est ainsi que Dieu le voit.

Mais la vérité divine opére un grand changement. Elle agit puissamment dans le cas
de la veuve, qui est renvoyée chez elle pour s’occuper d’'un autre et s’intéresser a lui, tandis
que son ame se remplit des réjouissantes pensées de la vie. Il en sera toujours ainsi; du
moment que ’'ame recoit la vérité et la grace de Dieu, elle est délivrée de ce présent siecle
mauvais et arrachée du courant qui emporte des millions de créatures humaines. Elle est
dirigée par des motifs nouveaux et animée par un but céleste. La grace apprend a un
homme a vivre et a agir pour les autres. Plus nous gofiterons la douceur de 'amour divin,
plus sera sincere notre désir de servir les autres. Puissions-nous sentir toujours plus
profondément I'amour du Christ qui nous étreint, dans ces temps de froideur et
d’indifférence! Vivons et agissons en nous souvenant que nous ne sommes pas a nous-
mémes, mais que nous avons été achetés a prix!

La veuve de Sarepta a dii apprendre cette vérité. Le Seigneur a réclamé d’abord la
poignée de farine et la cruche d’huile, et puis Il a mis Sa main sur le fils, I’'objet le plus cher
aux affections de la veuve. La mort visite la maison ou Elie, la veuve et son fils jouissaient
ensemble des précieux fruits de la grace divine. « Et il arriva, apres ces choses, que le fils de
la femme, maitresse de la maison, tomba malade ; et sa maladie devint tres forte, de sorte
qu’il ne resta plus de souffle en lui». Or ce fils avait été un obstacle a la veuve pour qu’elle
reconniit les droits divins annoncés par Elie; il y a donc un enseignement remarquable
pour les croyants dans la mort de cet enfant. Si nous permettons a un objet quelconque,
parent ou enfant, mari ou femme, frere ou sceur, de nous entraver dans le chemin de
l'obéissance et du dévouement a Christ, cet objet nous sera 6té! La veuve avait accordé,
dans ses pensées, une plus grande place a son fils qu'au prophéte de I'Eternel, et le fils lui
fut enlevé afin qu’elle apprit que ce n’était pas seulement la poignée de farine qui
appartenait a I'Eternel, mais aussi le plus cher de ses biens terrestres. Il faut avoir une forte
mesure de IEsprit de Christ pour user de tout comme administrateur de ce qui est a Dieu.
Nous sommes si portés a considérer toutes choses comme étant noétres, au lieu de nous
souvenir des droits du Seigneur sur tout ce que nous possédons et tout ce que nous
sommes. Ce n’est pas seulement une question d’obéissance; il s’agit aussi de notre bien
permanent et de notre bonheur. La veuve reconnut les droits de Dieu sur sa poignée de
farine, et quel en fut le résultat? Elle et sa maison furent nourris pendant des années!
Ensuite I'Eternel mit Sa main sur son fils, et que s’ensuivit-il ?

Son fils fut ressuscité des morts par la puissance de Dieu, qui lui montrait que
I’Eternel pouvait non seulement conserver la vie, mais aussi la donner. Cette puissance de
la résurrection fut appliquée a ses circonstances, et ainsi elle recut son fils, comme elle
avait déja recu sa nourriture, directement du Seigneur Dieu d’Isra€l. Heureux ceux qui
dépendent d'une telle bonté! Heureux ceux dont le pot de farine et la cruche d’huile sont
remplis par la main du Pere! Heureux encore ceux qui tiennent les objets les plus chers a
leurs affections dans les liens de la résurrection. Ce sont la les privileges des plus faibles
croyants en Jésus.

Avant de laisser ce sujet, observons que la divine visitation a produit un certain effet
sur la veuve; sa conscience disait : « Es-tu venu chez moi pour mettre en mémoire mon
iniquité... ? ». Quand le Seigneur s’approche de nous, on observe toujours une sensibilité de



conscience qui est de grand prix. On suit souvent la routine ordinaire de la vie en profitant
du pot et de la cruche remplis, sans qu’il y ait un exercice profond de la conscience. Cet
exercice ne se trouvera que la ou il y a une marche intime avec Dieu, ou quelque visitation
spéciale de Sa part. Si le Seigneur avait simplement répondu, jour par jour, aux besoins de
la pauvre veuve, la question du péché ne se serait peut-étre jamais soulevée dans sa
pensée; mais quand la mort survint, la conscience commenca d’agir, car les gages du
péché, c’est la mort. Il y a une action double dans toutes les voies divines envers nous —
une action de la vérité et une action de la grdce. La premiere manifeste le mal, et la
seconde I'6te; celle-1a révele ce qu’est 'homme, celle-ci manifeste la grace de Dieu. Celle-1a
met en lumiére les secretes opérations du mal dans le coeur de 'homme, tandis que celle-ci
met en lumiére les riches et inépuisables sources de la grace dans le cceur de Dieu. Toutes
deux sont nécessaires, la vérité pour maintenir la gloire de Dieu, et la grace pour obtenir
notre bénédiction. Celle-la pour justifier le caractere divin et ses attributs, celle-ci pour le
parfait repos du cceur et de la conscience du pécheur. Combien il est bon de savoir que la
grace et la vérité vinrent par Jésus Christ!

Les voies divines envers la veuve de Sarepta n’auraient pas été completes, si elles ne
l’avaient pas conduite a la confession du dernier verset de ce chapitre : « Maintenant a cela
je connais que tu es un homme de Dieu, et que la parole de 'Eternel dans ta bouche est la
vérité ». Elle avait appris ce qu’est la grace dans la miraculeuse provision pour ses besoins,
et ce qu’est la vérité dans la mort de son fils. Si nous étions plus sensibles spirituellement
et plus intelligents, nous discernerions toujours ces deux traits dans les voies de notre Pere
envers nous. Nous recevons toujours Sa grace, et nous voyons constamment des exemples
de Sa vérité dans les voies divines, qui doivent manifester le mal caché de notre cceur, afin
que nous puissions le juger et le rejeter. Tant que le pot et la cruche sont remplis, la
conscience est portée & sommeiller, mais quand I'Eternel frappe a la porte de notre coeur
par la discipline, nous nous réveillons énergiquement; cela produit le jugement de nous-
mémes.

Nous protestons contre la forme de propre examen qui engendre des doutes a ’égard
du salut, mais nous croyons qu’il faut nous souvenir que le moi doit étre jugé, ou bien nous
ne pourrons marcher en avant; il n’est jamais dit au croyant de s’examiner d’une telle
facon a découvrir qu’il n’est pas dans la foi. Cette idée est souvent basée sur une fausse
interprétation de 2 Corinthiens 13, 5 : « Examinez-vous vous-mémes et voyez si vous étes
dans la foi ». La pensée de I'apétre est le contraire de ce qu’on veut déduire de ses paroles,
comme le montre le contexte. Les Corinthiens avaient encouragé certains faux apotres qui
osaient mettre en question le ministere de Paul, ce qui obligeait ce dernier de justifier son
apostolat. Il le fit d’abord en parlant de tout son service, et puis par un appel touchant fait
aux Corinthiens : « Puisque vous cherchez une preuve que Christ parle en moi... examinez-
vous vous-mémes ». La plus puissante et la plus frappante preuve pour eux de I'autorité
divine de I'apostolat de Paul se déduisait du fait que les Corinthiens étaient dans la foi. On
ne peut donc supposer qu’il leur est dit de s’examiner pour prouver sa mission céleste, si
cet examen devait aboutir a la découverte qu’ils n’étaient pas dans la foi. Au contraire,
c’était parce qu’ils savaient qu’ils étaient des sanctifiés dans le Christ Jésus, que Paul
pouvait leur faire cet appel pour mettre en évidence la réalité de sa mission.

Il existe, cependant, une différence entre ’examen et le jugement de soi-méme. C’est
un excellent service que de juger, avec droiture et sévérité, la mauvaise nature que nous
portons avec nous et qui nous empéche de courir dans la carriére qui nous est proposée.



Que le Seigneur nous accorde plus de force spirituelle pour accomplir toujours ce
jugement! Mais il ne faut pas que cet examen nous fasse douter de la grace et de la fidélité
de Dieu. Si Dieu n’est pas Dieu, tout est perdu.

Mais, dans cette visitation, il y avait aussi une parole d’avertissement pour Elie. Il
s’était présenté a la veuve comme un homme de Dieu, et par conséquent il devait prouver
sa divine mission. L'Eternel le fit venir pour lui dans la résurrection de I'enfant ; c’est ainsi
que la mere connut que c’était un homme de Dieu. La résurrection justifia ses paroles
adressées a la veuve. Il faut qu'un homme de Dieu montre dans sa mesure la puissance de
la résurrection pour que ses droits soient reconnus. Cette puissance se manifestera par sa
victoire sur le moi et toutes ses mauvaises ceuvres. Le croyant est ressuscité avec Christ, il
participe a la nature divine, mais il est encore ici-bas et porte encore le corps de son
abaissement. Ainsi, s’il ne renonce pas a lui-méme, il verra bientoét qu’on doutera de sa
qualité d’homme de Dieu. Cependant, il ne faut pas qu’il cherche seulement a se justifier.
Le propheéte ici avait un but plus élevé, celui d’établir la vérité de la parole de Dieu
procédant de sa bouche, et voila le vrai but d'un homme de Dieu. Sa propre réputation est
de peu d’importance pour lui, sinon en rapport avec la parole de Dieu. C'était tout
simplement pour maintenir I'origine divine de ’évangile, que Paul s’occupait de la défense
de son apostolat, dans ses épitres aux Galates et aux Corinthiens. Peu lui importait ce
quon pensait de Paul, mais il lui importait beaucoup qu’on estimat I'évangile qu'’il
préchait. Ainsi il désirait, pour leur propre bien, prouver que la parole qu’il préchait était la
vérité.

Il importait pour le prophete de recevoir un tel témoignage, quant a la divine origine
de son ministere, avant d’entrer dans les circonstances du chapitre 18. Il gagna beaucoup
dans sa retraite a Sarepta. Son esprit fut rassuré, il recut comme le sceau divin de son
ministere et il s’accrédita a la conscience de la veuve. Ainsi il a pu commencer de nouveau
sa carriere publique, avec I'assurance qu’il était un homme de Dieu et que la parole du
Seigneur dans sa bouche était la vérité>.

Nous arrivons ici a la fin d’'une importante partie de la vie d’Elie, embrassant une
période de trois ans et demi, durant laquelle il était caché aux yeux d’Isra€l. Jusqu’ici nous
nous sommes occupés simplement des principes de vérité qui se trouvent a la surface de
I'histoire personnelle d’Elie. Mais ne pouvons-nous pas retirer instruction de sa vie, au
point de vue typique? Je crois que oui. L’allusion faite par le Seigneur a la mission du
prophete aupres de la veuve peut servir de figure au rassemblement des Gentils dans
I’Eglise de Dieu. « En vérité, je vous dis qu’il y avait plusieurs veuves en Israél aux jours
d’Elie, lorsque le ciel fut fermé trois ans et six mois, de sorte qu’il y eut une grande famine

2 Jajoute un mot sur ce sujet. Il est triste quand un serviteur de Dieu est obligé de se
défendre, car cela prouve ou qu'il a tort lui-méme ou que ceux qui l'accusent se trompent.
Quand il doit en venir la, il ne faut pas qu’il perde de vue que c’est la gloire de Christ et la
pureté de la vérité qui lui sont confiées. Il arrive souvent, lorsque notre ministére est critiqué
ou notre réputation attaquée, que l'orgueil de notre coeur nous pousse a nous défendre. Il ne
faut pas oublier que, en dehors de nos rapports avec Christ et Ses saints, nous ne sommes
que des atomes de poussiére, totalement indignes de toute considération; loin de nous donc
de chercher a établir notre propre réputation! Nous sommes témoins de la grace de Christ, et
pourvu que Son nom soit glorifié, ne nous soucions pas de nous-mémes. Que le Seigneur nous
donne de marcher dans la conscience de nos privileges et de notre responsabilité comme étant
la lettre de Christ connue et lue de tous les hommes!!



par tout le pays, et Elie ne fut envoyé vers aucune d’elles, sinon a Sarepta de la Sidonie,
vers une femme veuve » (Luc 4, 25, 26). Le Seigneur Jésus s’était présenté a Isra€l comme
le propheéte de Dieu, mais on ne L’avait pas accueilli. La fille de Sion ne voulait pas écouter
la voix de son Seigneur. Les paroles de grace qui procédaient de Sa bouche ne trouvaient
que la réponse : « Celui-ci n’est-il pas le fils de Joseph ? ». Mais Il trouve la consolation, en
face du mépris d’Israél, dans la pensée qu’il y avait, en dehors du judaisme, des objets sur
lesquels la grace divine, dont Il était le témoin, pouvait se répandre dans toute sa richesse
et sa pureté. Quoique la grace de Dieu soit entravée par 'orgueil, I'incrédulité ou la dureté
de cceur de quelques-uns, elle se fera sentir d’autant plus abondamment a d’autres. Ainsi :
«Quoiqu’Israél ne soit pas rassemblé, je serai glorifié aux yeux de I'Eternel, et mon Dieu
sera ma force... Et il me dit : C’est peu de chose que tu me sois serviteur pour rétablir les
tribus de Jacob et pour ramener les préservés d’Israél; je te donnerai aussi pour étre une
lumiere aux nations, pour étre mon salut jusqu’au bout de la terre ». La précieuse vérité de
I'appel des Gentils est pleinement enseignée dans les Ecritures, soit par des types, soit par
un enseignement positif. Il serait utile de la considérer; mais ici mon but est plutot de
m’occuper de la vie et du ministére d’Elie, espérant que le Seigneur daignera, dans Sa
grace, approuver ces simples réflexions pour la consolation de Ses rachetés.

La maison d’Achab (1 Rois 18, 3-16)

Il nous faut laisser notre prophete, pour un moment, et nous occuper du triste état
d’Israél pendant qu’Elie était caché avec Dieu. La condition de la terre est terrible, tandis
que les cieux sont fermés. L’aspect de ce bas monde est aride et stérile, quand le ciel retient
ses pluies rafraichissantes; et il en était ainsi surtout du pays qui dépendait de 'eau des
cieux. L’Egypte n’aurait pas fait grand cas de la cessation de la pluie, vu que ses
bénédictions n’en dépendaient pas; ayant ses ressources en elle-méme, elle disait : « Mon
fleuve est & moi» (Ez. 29, 3). Mais il n’en était pas ainsi du pays de I’Eternel, de ce pays de
montagnes et de vallées. Si le ciel ne lui rendait pas sa pluie, tout se desséchait. Israél ne
pouvait dire : « Mon fleuve est a moi». Non; il fallait regarder en haut; les yeux du peuple
devaient étre fixés sur le Seigneur, comme les yeux du Seigneur sur le peuple. Ainsi,
lorsque les relations du ciel et de la terre s’interrompaient, la terre de la Palestine le
ressentait d'une maniére bien pénible. Il en était ainsi aux jours d’Elie, quand les cieux
étaient fermés pendant trois ans et six mois et que la famine régnait par tout le pays. Isra€l
dut sentir les terribles conséquences d’avoir abandonné la seule source de vraie
bénédiction. Il y avait grande famine en Samarie, et Achab dit a Abdias : «Va dans le pays,
a toutes les sources d’eaux, et a tous les torrents ; peut-étre trouverons-nous de I’herbage,
et nous conserverons la vie aux chevaux et aux mulets, et nous ne serons pas obligés de
détruire de nos bétes ». Et ils se partagerent le pays pour le parcourir. Achab s’en alla seul
par un chemin, et Abdias alla seul par un autre chemin. Israél avait péché et devait sentir la
verge de la juste colére de 'Eternel. Quel humiliant tableau de I'ancien peuple de Dieu! Le
roi est obligé de sortir pour chercher de I'’herbe! Quel contraste avec 'abondance et la
gloire du regne de Salomon! Mais Dieu avait été déshonoré, et Sa vérité avait été rejetée.
Jézabel avait propagé sa funeste influence par ses faux prophetes; les autels de Baal
avaient remplacé l'autel de Dieu; c’est pourquoi les cieux étaient comme de lairain et la
terre comme du fer. L’aspect physique n’était que 'expression du pauvre état moral du
peuple.

Dans toutes les directions données par Achab a son serviteur, il n’y a pas un mot qui



parle de Dieu ou du péché qui avait attiré la colere et le jugement de Dieu sur le pays. Le
roi dit : «Va a toutes les sources d’eau et a tous les torrents ». Achab n’avait aucune pensée
plus élevée ; son coeur ne s’adressait pas humblement a I’Eternel, il ne Lui criait pas dans sa
détresse. De la viennent ses paroles : « Peut-étre trouverons-nous de I'herbage ». Dieu est
banni de ses pensées, il n’y a que de I'égoisme. Pourvu qu’il elt de I'herbe, il ne se
soucierait pas de Dieu. Il aurait été heureux avec les prophetes idolatres de Jézabel, si les
horreurs de la famine ne I'avaient pas chassé; et alors, au lieu de chercher la cause de la
disette, avec contrition et humilité en implorant le pardon de Dieu, il ne fit que sortir,
égoiste et impénitent, pour chercher de ’herbe. Hélas! il s’était vendu pour faire le mal; il
était devenu esclave de Jézabel. Son palais était devenu le repaire de tout oiseau immonde;;
les prophétes de Baal, comme autant de vautours, planaient sur son trone, et répandaient
I'idolatrie sur toute la terre. C’est une chose terrible quand le cceur s’éloigne de Dieu! On
ne sait jamais ou cela aboutira. Achab était Israélite, mais il avait été séduit par un faux
systéme religieux, a la téte duquel était sa femme Jézabel. Il avait fait naufrage de la foi et
d’'une bonne conscience, et il se laissait entrainer a 'extréme méchanceté. Il n’y a personne
de si mauvais que celui qui se détourne de la voie de Dieu; un tel ira toujours plus loin,
dans l'iniquité, que les victimes ordinaires du péché et de Satan. Le diable semble se
réjouir, d'une maniere spéciale, en se servant d’un tel comme instrument de ses méchants
desseins contre la vérité de Dieu.

Lecteur, si jamais vous avez appris a estimer la voie de la vérité et de la sainteté, et si
la voie de Dieu vous a réjoui, veillez! Gardez votre cceur avec toute diligence! Gardez-vous
d’une fausse influence religieuse! Vous étes dans un monde dont 'atmosphére méme est
funeste a la vie spirituelle. L’ennemi, avec une sagacité infernale (formée par une
connaissance du coeur humain depuis bient6t six mille ans), a jeté ses pieges de tous cotés
autour de vous, et rien, sauf une communion permanente avec le Pére, ne peut vous
garder. Souvenez-vous d’Achab, et priez toujours afin d’étre délivré de la tentation. Le
passage suivant pourrait €tre utile, comme avertissement : « Maudit ’homme qui se confie
en '’homme, et qui fait de la chair son bras, et dont le coeur se retire de 'Eternel. Et il sera
comme un dénué dans le désert, et il ne verra pas quand le bien arrivera, mais il demeurera
dans les lieux secs au désert, dans un pays de sel et inhabité » (Jér. 17, 5, 6). Tel était le
pauvre Achab — misérable quoique portant la couronne et le sceptre ; il ne se souciait ni de
Dieu, ni de son peuple. Dans ses paroles et dans ses actes, dont nous parlons, nous ne
voyons aucun intérét ni pour Israél, ni pour Dieu. Il ne dit pas un mot du peuple qui lui
avait été confié, et qui, apres Dieu, aurait dii occuper ses pensées. Ses pensées terrestres ne
dépassent pas «les chevaux et les mulets ». Tels étaient les objets de la sollicitude d’Achab
au temps de la calamité d’Israél. Quel contraste entre ce vil égoisme, et les nobles pensées
de 'homme selon le coeur de Dieu qui, lorsque le pays tremblait sous la verge de I'Eternel,
disait : «N’est-ce pas moi qui ai commandé de dénombrer le peuple? Cest moi qui ai
péché et qui ai mal agi; mais ces brebis, qu’ont-elles fait ? Eternel, mon Dieu, je te prie, que
ta main soit sur moi et sur la maison de mon pere, mais qu’elle ne soit pas sur ton peuple
pour le frapper! » (1 Chron. 21, 17). Ici, c’est le véritable esprit d'un roi! David, dans I’esprit
de son Maitre, s’exposerait aux coups, pour que les brebis en fussent épargnées. Il se
tiendrait entre elles et 'ennemi. Il changerait son sceptre en houlette. Il ne pensait pas a
ses chevaux et a ses mulets, ni a lui-méme et a la maison de son péere, mais au peuple de
Dieu et a Ses brebis. Heureux sera le sort des tribus dispersées d’Isra€l lorsqu’elles
éprouveront de nouveau les soins du vrai David !



Nous ferions bien de suivre l’histoire d’Achab d’une manieére plus compléete, de
remarquer son iniquité envers le juste Naboth et sa mauvaise influence sur ’esprit du bon
roi Josaphat; il y aurait aussi a considérer d’autres circonstances de son malheureux
regne; mais cela pourrait nous écarter de notre sujet. Nous ne ferons que signaler le
caractére d’'un des plus importants serviteurs d’Achab, et puis nous reviendrons a Elie.

Abdias, préposé sur la maison d’Achab, craignait secrétement I’Eternel, mais il se
trouvait dans une atmosphére impure. La maison du méchant Achab et de Jézabel, plus
méchante encore, devait étre un milieu pénible pour I'ame juste d’Abdias. Il n’y trouvait
que des obstacles a son service et a son témoignage. Ce qu'’il faisait pour le Seigneur, il le
faisait en cachette; il n’osait pas agir ouvertement et avec décision. Cependant il en faisait
assez pour montrer ce qu’il aurait fait, s’il avait été planté dans un meilleur terrain et
favorisé d'un air plus sain. Il avait pris cent prophétes et les avait cachés, par cinquante,
dans une caverne, et les avait nourris de pain et d’eau. C’était une précieuse indication du
dévouement de son coeur a I'Eternel, un triomphe du principe divin sur de facheuses
circonstances. Il en avait été ainsi de Jonathan dans la maison de Saiil; lui aussi était
cruellement entravé dans son service envers Dieu et envers Israél. Il aurait di se tenir dans
une plus entiere séparation du mal qui régnait dans la maison de son pere. Sa place a la
table de Saiil aurait di étre vide comme celle de David. Il aurait di se trouver dans la
caverne d’Adullam avec David rejeté et sa petite bande méprisée; 13, il aurait trouvé une
sphere plus étendue et plus propre a la manifestation de son dévouement pour Dieu et
pour Son oint. La convenance humaine recommandait sans doute a Jonathan de demeurer
dans la maison de Saiil, et a Abdias de demeurer dans la maison d’Achab, comme étant la
sphere dans laquelle la providence les avait placés; mais la convenance n’est pas la foi, et
jamais elle n’aidera personne au service du Seigneur, quel que soit son travail. La foi nous
conduira toujours a rompre avec les regles de la convenance humaine, afin qu’elle puisse
s’exprimer d’'une maniere évidente. Jonathan se sentait poussé, parfois, de s’absenter de la
table de Saiil pour aller embrasser David ; mais il aurait di quitter cette table tout a fait et
s’associer au sort de David. Au lieu de se contenter de parler en faveur de son frere, il
aurait dii s’identifier avec lui. Il ne le fit pas, et voila pourquoi il périt sur le Guilboa par la
main des incirconcis. Ainsi, durant sa vie, il fut harcelé et entravé par les principes iniques
du gouvernement de Saiil, principes qui eurent pour effet d’asservir les consciences des
fideles, et il mourut sans gloire par la main des Philistins. Il en était ainsi d’Abdias ; sa part
était d’étre en relation avec celui qui occupait le dernier degré de I’échelle d’apostasie, par
laquelle les rois d’Israél descendirent de leur vraie position. Par conséquent, il a dii se
cacher pour servir Dieu et Ses prophetes; il avait peur d’Achab et de Jézabel. Il n’avait ni le
courage, ni I'énergie nécessaire pour tenir bon contre toutes leurs iniquités; il ne trouvait
rien pour le développement de sa vie et de ses affections. Son ame se desséchait dans les
vapeurs malsaines qui I’entouraient, et ainsi il n’exercait que peu d’influence sur son temps
et sur sa génération. Tandis qu’Elie affrontait Achab, et qu’il servait ouvertement I'Eternel,
Abdias servait Achab et se cachait pour s’occuper des intéréts de 'Eternel. Tandis qu’Elie
respirait I'air pur de la présence du Seigneur, Abdias respirait 'air impur de la cour
profane d’Achab. Tandis qu’Elie recevait sa provision quotidienne de la main du Dieu
d’Israél, Abdias parcourait le pays cherchant de I’herbe pour les chevaux d’Achab. Quel
contraste!

N’y a-t-il pas de nos jours plus d’'un Abdias occupé de la sorte? N’y en a-t-il pas
plusieurs qui, tout en craignant Dieu, participent a la mort et a la misere des fils de ce



monde, dont ils voudraient détourner la ruine imminente ? Est-ce une ceuvre convenable
pour des croyants? Les mulets et chevaux d'un monde impie doivent-ils occuper les
pensées et les énergies du chrétien, a 'exclusion des intéréts de I'Eglise de Dieu ? Non, il ne
devrait pas en étre ainsi. Le chrétien doit avoir en vue un but plus noble; ses efforts
doivent se déployer dans une sphere céleste. C’est Dieu, et non Achab, qui mérite notre
dévouement. Combien n’est-il pas mieux de nourrir les prophetes du Seigneur dans une
caverne, que de favoriser les affaires des mondains! C’est une question importante et nous
pouvons tous en tirer de 'enseignement devant Celui qui sonde les cceurs. Répondons
loyalement a la question : « Que faisons-nous? Quel est notre but? Semons-nous pour la
chair et pour I’Esprit ? Travaillons-nous seulement pour la terre ? Notre objet en vue est-il
plus élevé que nous-mémes ou ce monde ? ». Ce sont 1a des questions importantes. Le cceur
et les affections de 'homme tendent toujours en bas, vers la terre et les choses qui y sont.
Le palais d’Achab sourit plus au cceur naturel que les rives solitaires du Kerith ou que la
maison de la pauvre veuve de Sarepta. Mais pensons a la fin ! Car c’est la fin seule qui nous
révéle la vérité. « Dans le sanctuaire de Dieu... j’ai compris leur fin » (Ps. 73, 17). Elie savait,
par le fait d’étre dans le sanctuaire, qu’Achab était sur une pente glissante, que sa maison
croulerait, que toute sa gloire terminerait bient6t a la tombe, et que son ame immortelle
serait appelée en jugement. Le saint homme de Dieu comprenait parfaitement tout cela, et
voila pourquoi il s’en séparait. Sa ceinture de cuir, sa simple nourriture, sa solitude
valaient bien mieux que tous les plaisirs de la cour d’Achab. Tel était son sain jugement. Le
monde s’en va et sa convoitise, mais celui qui fait la volonté de Dieu demeure
éternellement. Pliit a Dieu que tous ceux qui aiment le nom de Jésus fussent plus décidés
et plus énergiques dans leur témoignage pour Lui! Le temps s’approche ou nous
donnerions tout pour avoir été plus sinceres et plus fideles dans notre marche ici-bas.
Nous sommes trop tiedes, trop portés a concilier le monde et la chair; et d’échanger le
ceinturon de cuir contre la robe que nous donneraient Achab et Jézabel. Veuille le Seigneur
accorder aux siens la grace de rendre témoignage contre le monde que ses ceuvres sont
mauvaises; et de nous séparer de ses voies, de ses maximes et de ses principes, en un mot
de tout ce qui lui appartient. La nuit est fort avancée et le jour est proche. Rejetons donc les
ceuvres des ténebres, et soyons revétus des armes de la lumiere! Ressuscités avec Christ,
pensons aux choses d’en haut, non a celles qui sont sur la terre. Puisque notre bourgeoisie
est dans les cieux, attendons constamment le Seigneur Jésus Christ comme Sauveur, qui
transformera le corps de notre abaissement en la conformité du corps de Sa gloire, selon
I'opération de ce pouvoir qu’ll a de s’assujettir méme toutes choses.

Le prophete sur le Carmel (1 Rois 18, 1, 17-46)

Le premier verset de ce chapitre nous montre quune nouvelle commission est donnée
au prophéte : «Et il arriva, aprés bien des jours, que la parole de I’Eternel vint a Elie, la
troisieme année, disant : Va, montre-toi a Achab, et je donnerai de la pluie sur la face de la
terre ». Elie est appelé a sortir de sa retraite 4 Sarepta pour se montrer au public et pour se
tenir devant le roi Achab. A celui qui occupe la position d’'un vrai serviteur et qui en
manifeste 'esprit, peu importe quelle est la nature de I'appel. Que ce soit : « Va, cache-toi»
ou «Va, montre-toi », il est prét par grace a obéir. Le Seigneur avait préparé Son serviteur
en secret, pendant trois ans et demi. A Kerith et & Sarepta, II lui avait donné bien des
lecons importantes, et lorsque le moment fut venu pour qu’il se montrat a Israél, il fut
appelé a quitter le désert et a apparaitre de nouveau comme le témoin public de Jéhovah. I



n’hésita pas méme un instant, quoiqu’il et préféré, sans doute, la solitude aux sceénes
orageuses et aux pénibles variations de la vie publique. Elie était un serviteur et cela
suffisait. Il était tout aussi prét a affronter le méchant Achab et tous les prophetes de Baal,
qu’a se cacher pendant trois ans et demi. Nous ferons bien de désirer I'esprit d’'un serviteur
humble et obéissant. Un tel esprit nous gardera a travers bien des difficultés, nous sauvera
des disputes, et nous conduira dans le chemin du service pendant que les autres
discuteront. Si nous sommes disposés a obéir, nous ne serons pas laissés dans le doute
quant au vrai chemin du service.

Nous avons déja remarqué la prompte obéissance du prophete a la parole du
Seigneur. Une telle obéissance impliquera toujours le renoncement a soi-méme. Recevoir
l'ordre de quitter sa retraite, pour paraitre devant un tyran irrité, qui, avec Jézabel,
inciterait une foule de propheétes idolatres contre lui, voila ce qui exigeait le renoncement
de soi-méme!

Mais Elie, par grace, était prét; il sentait qu’il ne s’appartenait pas. Il était serviteur,
et ainsi il se tenait toujours, avec les reins ceints et les oreilles attentives, docile aux appels
de son Maitre, quels qu’ils fussent. Cest une heureuse attitude! Puissions-nous la
rechercher! Elie va donc a la rencontre du roi Achab, et nous sommes appelés a le suivre
maintenant dans I'une des scenes les plus importantes de sa carriere.

Mais, avant de se rencontrer avec Achab, il traverse le sentier d’Abdias, et son
entrevue avec lui révele les caractéres des deux personnes. Abdias ne s’adresse pas au
prophéte avec la cordialité qui devrait se montrer dans la conduite d'un frére envers un
autre, mais plutot avec la froideur d’'un homme qui fréquente la société mondaine : « Est-ce
bien toi, mon seigneur Elie?». Quoique peut-étre la solennité de la présence d’Elie en
imposat, nous ne pouvons croire que la familiarité entre deux serviteurs du Seigneur ne
manquéat. Elie aussi maintient une attitude froide; il dit: «Cest moi; va, dis a ton
seigneur : Voici Elie! ». Elie était le dépositaire du secret de 'Eternel, tandis que son frére
lignorait. Et comment n’en serait-il pas ainsi? La maison d’Achab n’était pas le lieu des
conseils divins. Abdias accomplissait une mission en rapport avec le lieu d’ou il venait et
avec la personne qui I'avait envoyé; et il en était de méme d’Elie. Le but d’Abdias était de
trouver de 'herbe pour conserver les chevaux et les mulets d’Achab ; mais le but d’Elie était
d’annoncer le propos divin d’envoyer la pluie et de ramener la nation a sa premiere foi et a
son dévouement. Tous les deux étaient pieux, et on dirait qu’Abdias était aussi bien a sa
place quElie, puisqu’il servait son maitre. Sans doute, il servait son maitre ; mais Achab
devait-il étre son seigneur ? Je ne crois pas que son service aupres d’Achab fat le résultat de
la communion avec Dieu. Il est vrai que ce service ne lui Otait pas son nom et son caractere
d’homme qui craignait I'Eternel, car le Saint Esprit rappelle ce fait, en grice ; mais c’était
triste de voir un tel homme dans la maison du plus impie des rois apostats d’Israél. Elie
n’aurait pas accepté une telle position ; nous ne pouvons nous le représenter s’occupant de
cette mission qui réclamait toute I'énergie de son frére mondain. Elie n’aurait pas reconnu
Achab comme maitre, quoiqu’il dit le reconnaitre comme son roi. Il y a une grande
différence entre le sujet et le serviteur d'un monarque. Les autorités qui existent sont
ordonnées de Dieu; mais il faut distinguer entre la soumission aux puissances et la
coopération avec elles. La premiére est un service juste et selon les Ecritures, un acte
d’obéissance positive a Dieu ; mais la seconde est une position fausse et antiscripturaire, ou
le croyant assumerait une autorité mondaine qui serait toujours une entrave au sentier du
serviteur de Dieu. Nous ne voulons pas juger ceux qui peuvent se consacrer au service de ce



monde; mais ils se trouveront dans une position difficile par rapport au service de leur
Maitre céleste. Les principes de ce monde sont opposés a ceux de Dieu, et il est difficile de
comprendre comment on peut concilier les deux choses. Abdias en est un exemple
remarquable : s’il avait été plus ouvertement attaché au Seigneur, il n’aurait pas eu besoin
de dire : « N’a-t-on pas rapporté a mon seigneur ce que j’ai fait? ». Il croyait avoir fait une
chose si remarquable en cachant les prophetes, qu’il s’étonnait que tous n’en eussent pas
entendu parler. Elie n’avait pas besoin de faire une question pareille ; car sa conduite était
bien connue. Ses actes de service a Dieu n’étaient pas des faits extraordinaires dans son
histoire. Et pourquoi? Parce qu’il n’était pas embarrassé dans les affaires de la maison
d’Achab. Il était libre, et pouvait agir pour Dieu sans s’inquiéter des pensées d’Achab ou de
Jézabel. En agissant ainsi, cependant, il était accusé de troubler Isra€l. « Est-ce bien toi —
celui qui trouble Isra€l? ». Plus on est fidele a Dieu et a Sa vérité, plus on s’expose a cette
accusation. Lorsque tous dorment comme des morts, le dieu de ce siecle en est satisfait et
son domaine n’est pas troublé; mais quun témoin fidele se montre, il sera certainement
considéré comme un intrus et comme un ennemi de la paix et de 'ordre. Mais il faut que la
paix et 'ordre soient troublés, lorsqu’ils s’identifient avec ceux qui renient la vérité et le
nom du Seigneur.

Le cceur du mondain ne s’occupe que de la question : «Y a-t-il paix? » sans demander
si cette paix est procurée aux dépens de la vérité et de la sainteté. La nature aime a prendre
ses aises, et méme parmi les chrétiens on cherche souvent la paix et la tranquillité quand la
fidélité a Christ et a Ses commandements exigerait un témoignage contre la fausse doctrine
ou les mauvaises ceuvres. La tendance du siecle est de reléguer les questions religieuses a
l'arriere-plan. Les choses du monde et de la chair sont beaucoup trop importantes a cette
génération pour qu’elles soient interrompues, méme pour un moment, par des questions
d’'une importance éternelle.

Mais Elie ne pensait pas ainsi. Il sentait que le sommeil paisible du péché devait étre
secoué a tout prix. Il voyait la nation plongée dans l'idolatrie, et se disposait a amener
l'orage. Il en est encore de méme; car 'orage de la controverse est toujours préférable au
calme du péché et de la mondanité. On est heureux quand le besoin d’un orage ne se fait
pas sentir; mais quand il est nécessaire, et que I’ennemi cherche a étendre sur le peuple de
Dieu le sceptre de plomb d’un repos profane, il nous convient d’étre reconnaissants de ce
qu’il y ait assez de vie pour interrompre un tel repos. S’il n’y avait pas eu un Elie en Israél,
au temps d’Achab et de Jézabel, si tous avaient été comme Abdias ou les sept mille, Baal et
ses prophetes auraient pu exercer une autorité entiere sur le peuple. Mais Dieu suscita un
témoin qui ne recherchait pas ses aises, ni les aises de la nation, si celles-ci devaient
s’acheter au dépens de la gloire de Dieu et des premiers commandements donnés a Isra€l.
Il ne craignait pas, dans la puissance de 'Eternel, d’affronter la terrible troupe de huit cent
cinquante prophétes, dont I'existence dépendait de la cécité du peuple. A la téte de cette
bande, il y avait une femme furieuse qui tournait son faible mari comme elle voulait. La
mission d’Elie exigeait beaucoup de vigueur et d’énergie spirituelles, car il fallait de
profondes et puissantes convictions de la vérité divine pour agir comme il le faisait. Seule
une perception nette de I'état d’abaissement d’Israél pouvait le rendre capable
d’abandonner Sarepta et de se lancer au milieu des sectateurs de Baal, en attirant sur lui de
tous cOtés une tempéte d’opposition. Elie aurait pu demeurer en paix, s’il avait voulu
laisser dominer Baal, et ne pas déranger les forteresses de I'idolatrie. Mais il ne pouvait le
faire; et, par conséquent, il sortit vers le méchant Achab avec ces paroles pénétrantes : «Je



ne trouble pas Israél, mais c’est toi et la maison de ton pere, parce que vous avez
abandonné les commandements de I’Eternel et que tu as marché aprés les Baals ». Clest
ainsi qu’il tragait le mal jusqu’a sa vraie source; c’était 'abandon de Dieu et de Ses saints
commandements qui étaient la vraie cause de tous leurs malheurs. On est toujours prét a
oublier le péché qui a causé les malheurs, pour ne penser qu’'a ceux-ci; mais la vraie
sagesse nous enseignera a nous détourner des malheurs pour regarder le péché qui les a
causés.

Il en est ainsi quand la mauvaise doctrine s’est introduite, d'une maniere insidieuse,
parmi les chrétiens; si quelque fidéle se sent appelé a y résister avec fermeté, il devra se
résigner a étre estimé comme une source de trouble, et comme étant la cause de toute
l’agitation qui s’ensuivra. Mais une ame intelligente et réfléchie comprendra que tout cela
provient, non de celui qui a résisté a I'erreur, mais de celui qui I'a introduite et de ceux qui
l'ont recue et soutenue. Sans doute, le défenseur de la vérité doit veiller sur son esprit et
sur son caractere, afin qu’il ne fasse rien de mauvais tandis qu’il attaque la mauvaise
doctrine; car plusieurs de ceux qui ont commencé sincerement de prendre la défense de
quelque vérité négligée ou attaquée, ont manqué a cet égard et ont compromis leur
témoignage. L’'ennemi est rusé, et toujours prét a agir sur 'étroitesse et I'injustice des
hommes, en les conduisant a s’arréter sur des infirmités de caractere, tandis qu’ils perdent

de vue les importants principes dont il s’agit.

Mais notre prophete allait a la guerre bien armé. Il venait de la demeure secrete du
Tres-haut, ayant appris dans la solitude a se juger et a se vaincre; et c’est ainsi qu’il fut
qualifié pour le combat. Elie n’était pas un controversiste querelleur; il avait été longtemps
dans le secret de la présence divine, et ainsi son esprit avait été préparé pour affronter
toute la compagnie des prophetes de Baal. Il se tenait devant eux dans cette dignité sainte
qui le caractérisait toujours : il n’y avait en lui ni précipitation, ni trouble, ni hésitation. Il
agissait en la présence de Dieu, c’est pourquoi il était calme et tranquille. C’est dans de
telles circonstances que l'esprit d'un homme est mis a I’épreuve; car rien, sinon la
puissance de Dieu, ne pouvait maintenir Elie dans sa position extraordinaire sur le mont
Carmel. Il était un homme ayant les mémes passions que nous, et puisque lui seul
possédait assez de puissance spirituelle pour résister a l'idolatrie, 'ennemi aurait pu lui
suggérer qu’il était un grand homme, osant se montrer seul comme défenseur de
I'ancienne foi d’Isra€l. Mais Dieu soutenait Son serviteur, et le conduisit a travers cette
épreuve, parce qu’il était Son témoin. Le Seigneur se tient pres de ceux qui Lui sont fideles;
et il en aurait été ainsi pour Abdias s’il avait résisté a Achab et a Jézabel. Il aurait pu étre
I'associé d’Elie, au lieu d’étre le serviteur d’Achab ; mais ce n’était pas 1a son cas, quoique
son ame juste flit tourmentée comme jadis celle de Lot, par la conduite des hommes
pervers. O lecteur chrétien, cherchons quelque chose de plus élevé! Ne soyons pas
enchainés dans les systemes de ce monde! Cest le ciel qui est notre patrie, et c’est 1a qu’est
notre espérance. Nous ne sommes pas du monde; Jésus nous a achetés, et nous a délivrés
de ce présent siecle, afin que nous soyons des luminaires au milieu des ténebres et que
nous marchions, comme des hommes célestes, vers le repos de Dieu.

Mais ce n’est pas seulement dans sa conduite et dans ses maniéres qu'Elie agissait
comme un serviteur de Dieu; il se montrait comme étant enseigné de Dieu quant aux
principes sur lesquels la réformation serait basée. Les maniéres serviraient peu si la vraie
foi manquait. Il serait facile de porter la ceinture de cuir et de maintenir une apparence
solennelle; mais rien, sauf une intelligence spirituelle des pensées de Dieu, ne rendra un



serviteur capable d’exercer une puissance réformatrice sur les hommes de son siécle. Elie
était qualifié de la sorte; son apparence et sa foi étaient celles qui lui convenaient. Sachant
qu’il possédait un secret qui délivrerait ses freres de la servitude profane de Baal, il dit a
Achab : « Et maintenant, envoie, rassemble vers moi tout Isra€l, a la montagne de Carmel,
et les quatre cent cinquante prophétes de Baal, et les quatre cents prophetes des asheéres,
qui mangent a la table de Jézabel ». Il décide de mettre face a face Baal et le Dieu d’Israél,
devant tout le peuple. Il sent qu’il faut tout mettre a I'épreuve. Ses freres ne doivent plus
« hésiter entre les deux cotés ».

Quelle puissance dans cette parole du prophete, qui s’écrie devant les milliers
assemblés d’Israél : « Combien de temps hésiterez-vous entre les deux cotés? Si I'Eternel
est Dieu, suivez-le; et si c’est Baal, suivez-le!». C'était clair! Les prophetes de Baal ne
pouvaient ni contredire, ni s’opposer a une telle question; car le prophéte ne demandait
que de la décision. Une marche irrésolue ne valait rien; Elie voulait que les Israélites
fussent froids ou bouillants.

Nous savons, par la parole de I'Eternel, au chapitre suivant, quil y avait sept mille
hommes qui n’avaient pas fléchi le genou devant Baal, et qui n’attendaient que le moment
ou quelque main courageuse planterait ’étendard de la vérité, pour se rassembler autour
de lui. Personne, parmi eux, n’aurait eu le courage de faire une telle chose, mais ils se
réjouiraient de la hardiesse et de la capacité d’Elie. Tel a été souvent le cas dans I’histoire
du peuple de Dieu. Dans les moments les plus obscurs, il y a toujours eu des cceurs qui ont
pleuré, en secret, le mal et 'apostasie, des coeurs qui ont désiré I'apparition de la lumiere
spirituelle, étant préts a saluer ses rayons avec joie. Dieu ne s’est jamais laissé sans témoin ;
et quoique seules les étoiles d’'un certain éclat puissent percer les nuages nocturnes, nous
savons, cependant, que les étoiles ont toujours été 1a, méme aux moments les plus obscurs.
Il en était ainsi des jours d’Elie; sept mille étoiles étaient obscurcies par des nuages
d’incrédulité. Ces personnes ne se soumettaient pas aux ténébres, quoiqu’il leur manquat
la faculté d’éclairer les autres ; mais il y avait une étoile d'une gloire suffisante pour dissiper
les brouillards, et pour créer une sphére ot les autres brilleraient. C’était Elie le Thishbite,
que nous voyons maintenant, avec une puissance et une splendeur célestes, brillant dans la
forteresse méme de Baal, renversant la table de Jézabel?, exposant la folie de tout le
systéeme idolatre, et accomplissant un immense changement moral dans la nation. Les
milliers d’Isra€l ont été amenés a se prosterner dans une vraie humiliation, et le sang des
propheétes de Baal a été mélé aux eaux du Kison. Quelle grace de la part du Seigneur que de
susciter un tel libérateur pour Son peuple aveuglé ! Quel coup mortel pour les prophetes de
Baal! Sans doute, jamais sacrifice n’a été offert a leur idole a contre-cceur comme celui-ci,
c’était le précurseur de la chute de Baal et de ses adorateurs. Quel spectacle ! Ils criaient et
se faisaient des incisions avec des épées et des piques, jusqu’a faire couler le sang, en criant
inutilement : « O Baal, réponds-nous! ».

Ha! Baal ne pouvait ni entendre, ni exaucer. Le prophéte, sentant leur péché et leur
folie, se moque d’eux; ils crient avec plus d’ardeur et sautent sur 'autel d'une maniere
frénétique, mais en vain. Les faux propheétes devaient étre exposés devant la nation, ils
allaient perdre leur prestige; les mains qui avaient été si souvent élevées sous leur

3 La fausse religion a toujours recherché la faveur du monde; tandis que la vérité a toujours
brillé quand le monde la méprisait. Les faux prophétes mangeaient a la table de Jézabel. Si
Jézabel n'avait pas eu de table, elle n‘aurait pas eu de prophétes; ceux-ci cherchaient sa table,
et non le bien de son dme.



influence, dans un culte diabolique, étaient prétes a les saisir pour les conduire a la mort.
En vain criaient-ils : « O Baal, réponds-nous!». Et nous voyons en tout cela la réalité des
paroles de Jérémie, ou il dénonce ceux qui abandonnent le Seigneur. N'importe en quoi ou
en qui nous mettons notre confiance, que ce soit en des ordonnances religieuses ou en
autre chose, c’est toujours 'abandon de Dieu qui attire la malédiction. Puis, quand la lutte
surviendra, Baal sera invoqué en vain. Il n’y aura ni voix ni personne qui fasse attention et
qui réponde. Qu’il est terrible, cet éloignement du Dieu vivant! Qu’il serait désolant de
trouver, a la fin de sa carriére, qu’on s’était appuyé sur un roseau cassé ! O lecteur! si vous
n’avez pas encore trouvé, pour votre conscience coupable, la paix permanente par le sang
expiatoire de Jésus — si vous avez la moindre crainte de votre rencontre avec Dieu —
permettez-moi de vous faire la question du prophéte : « Combien de temps hésiterez-vous
des deux c6tés ? ». Pourquoi vous tenez-vous loin, quand Jésus vous dit de venir a Lui et de
prendre Son joug sur vous ? Croyez-moi, I’heure vient ol un plus grand qu’Elie se moquera
de votre calamité, si vous n’avez pas cherché un refuge auprés de Jésus. Ecoutez ces
paroles solennelles : « Parce que j’ai crié et vous avez refusé d’écouter, parce que j’ai étendu
ma main et que personne n’a pris garde, et que vous avez rejeté mon conseil et que vous
n’avez pas voulu de ma répréhension, moi aussi je rirai lors de votre calamité, je me
moquerai quand viendra votre frayeur, quand votre frayeur viendra comme une subite
destruction, et que votre calamité arrivera comme un tourbillon, quand la détresse et
I’angoisse viendront sur vous » (Prov. 1, 24-27). Terribles paroles qui dépassent la pensée.
Combien plus terrible en sera 'accomplissement. Lecteur, allez a Jésus, a la source ouverte
ou vous trouverez la paix et la stireté avant qu’éclate ’orage de la colere divine. Quand une
fois le maitre de la maison se lévera et fermera la porte, il sera trop tard. Pensez-y, et ne
permettez pas a 'ennemi de vous entrainer dans I'éternelle perdition !

Voyons maintenant I'autre c6té du tableau. Les prophétes de Baal étaient en déroute;;
ils avaient sauté et crié, ils s’étaient blessés en vain. Tout leur systéme avait été exposé.
L’erreur était jugée; il ne restait qu’a élever le magnifique édifice de la vérité devant ceux
qui avaient été pendant longtemps asservis a la vanité et aux mensonges. « Et Elie dit a
tout le peuple : Approchez-vous de moi; et tout le peuple s’approcha de lui. Et il répara
l'autel de I'Eternel, qui avait été renversé. Et Elie prit douze pierres, selon le nombre des
tribus des fils de Jacob, auquel vint la parole de I'Eternel, disant : Israél sera ton nom; et il
batit avec les pierres un autel au nom de I'Eternel». Il est toujours bon d’attendre
patiemment, jusqu’a ce que le mal et I'erreur descendent a leur vrai niveau. La vérité vient
en évidence avec le temps; et quoique l'erreur cherche a se revétir des robes de l'antiquité,
le temps la dépouillera de son déguisement et la montrera telle quelle est. Elie le
comprenait; c’est pourquoi il pouvait rester tranquille et permettre aux grains de sable de
couler dans l'horloge de Baal, avant de présenter a Isra€l le modele d'une voie plus
excellente. I faut une intelligence profonde et réelle des principes divins pour pouvoir
patienter ainsi. Si notre prophete avait été d’'un esprit léger ou mal éclairé, il se serait
pressé de manifester son systeme et de susciter une tempéte d’opposition contre ses
antagonistes. Mais un esprit doué d’une vraie supériorité ne se presse jamais, n’est jamais
troublé; il se meut autour d’'un centre qui le rend supérieur a toute autre influence. Tel
était Elie, saint, pieux et indépendant; il conserva une dignité céleste, que doivent
rechercher tous les serviteurs du Seigneur. Sur le mont Carmel, tandis qu’il contemplait les
vains efforts des propheétes de Baal, il se présentait dans toute la dignité de sa mission. Non
seulement sa conduite, mais aussi les principes de son action, rendaient témoignage a son



office de prophéte de I'Eternel.

Quels étaient ces principes selon lesquels agissait Elie? C’étaient les principes qui
formaient la base de I'unité de la nation. La premiere chose qu’il fit, fut de réparer 'autel
de I'Eternel qui avait été renversé. C’était 1a le centre d’Israél, et, vrai réformateur, il devait
y penser avant tout. Ceux qui ne cherchent qu’a faire une réformation a demi, se
contentent de renverser ce qui est faux, sans poser de base pour batir ce qui est vrai; mais
une telle réformation ne tiendra pas, car elle contiendra trop «du vieux» pour étre un
témoignage a la vérité. L’autel de Baal doit tomber ; mais 'autel du Seigneur doit étre élevé.
Il y a des personnes qui offriraient des sacrifices au Seigneur sur l'autel de Baal; c’est-a-
dire qui retiendraient un mauvais systeme tout en lui donnant un beau nom. Mais non; le
seul centre d’unité reconnu de Dieu, c’est le nom de Jésus, simplement et exclusivement.
Les chrétiens sont membres du corps de Christ, et il ne faut pas les considérer comme
membres dun systéme. Dieu les voit tous comme formant un seul corps; et ils doivent
s’estimer tels, comme Dieu le dit.

Elie sur le Carmel reconnait I'unité compléte d’Israél. Il prend douze pierres selon le
nombre des fils de Jacob, auquel vint la parole de I'Eternel, disant : « Israél sera ton nom ».
C’était un témoignage élevé, et Salomon lui-méme ne l'aurait pas dépassé. Reconnaitre les
douze tribus d’Isra€l, lorsqu’elles étaient divisées, affaiblies et dégradées, c’est entrer dans
la pensée de Dieu par rapport a Son peuple. Cependant, c’est ce que 'Esprit de Dieu mettra
toujours dans le coeur d'un fidele Israélite; il n’oubliera pas «nos douze tribus». Elles
peuvent étre divisées et dispersées a cause de leur faiblesse et de leur folie, mais le Dieu
d’Isra€l les envisage toujours dans la parfaite unité ou elles ont marché jadis, unité qu’elles
manifesteront de nouveau, alors que, réunies par le vrai David, elles fouleront les parvis de
I’Eternel. Le prophéte Elie, par 'Esprit, voyait cette unité. Avec I'ceil de la foi, il pénétrait
plus loin que la longue et triste période de l'esclavage d’Isra€l, et contemplait le peuple,
non plus comme «Juda et Ephraim », mais dans une unité visible comme Israél, car la
parole est : «Israél sera ton nom ». Il ne regardait pas ce qu’était Israél, mais ce que Dieu
avait dit; c’était la foi. L'incrédulité aurait dit : Vous avez trop de prétention; c’est de la
présomption de parler des douze tribus quand il n’y en a que dix ; c’est de la folie de parler
de l'unité quand il y a division. C’est ainsi que parle l'incrédulité qui ne peut jamais
comprendre les pensées divines ni voir les choses comme Dieu les voit. Mais c’est le
privilege de 'homme de foi de se reposer sur le témoignage immuable et divin, qui n’est
pas annulé par la coupable folie de 'homme. «Israél sera ton nom». Précieuse et
permanente promesse ! Rien ne pouvait 'annuler; ni la puérilité de Roboam, ni la politique
rusée de Jéroboam. Pas méme la bassesse d’Achab ne pouvait empécher Elie de prendre la
position la plus élevée d’un Israélite ; la position d'un adorateur avec un autel bati de douze
pierres selon les noms des douze tribus d’Israél.

Nous voyons la méme largeur de coeur et la méme étendue de pensée en Ezéchias, roi
de Juda, quand il ordonna que 'holocauste et 'offrande pour le péché fussent offerts pour
tout Israél. La foi n’est pas limitée par les circonstances humaines; elle se base, avec une
sainte indépendance, sur la Parole de Dieu, et ne se contente de rien d’inférieur a ce que
reconnait I’Ecriture. Il en est de méme maintenant pour les chrétiens. Si nous écoutons ce
que dit une nature incrédule, nos pensées ne monteront pas plus haut que la misérable
condition de I'Eglise sur la terre; mais si la foi nous conduit, elle nous élévera en nous
montrant I'Eglise dans sa perfection, comme le corps du Christ au ciel. Nous devons
envisager I'Eglise ainsi, et non pas dans ces systémes grossiers, charnels et mondains, qui



sont formés par les hommes sans étre reconnus de Dieu. Nous n’avons pas une pensée
nette de I’Eglise, quand nous considérons les nombreuses sectes qui se sont produites avec
une incroyable activité dans le monde religieux. Il nous faut étre au-dessus des brouillards
de la terre si nous voulons voir I'Eglise ; car, comme son Chef, elle est ressuscitée. Dieu soit
béni de ce qu’il en est ainsi; nous ne voudrions pas qu’elle fit ici.

Tout effort en vue de former une église sur la terre a manqué, et nous sommes forcés
de conclure qu’il n’y a pas de terrain neutre sur lequel on pourrait former une union
permanente entre 'Eglise qui est au ciel et I'église de Rome. Si nous cherchons une
association qui corresponde a ’ensemble profane qui nous entoure, un arbre assez vaste
pour abriter tous les oiseaux de lair, certes, Rome répond a nos souhaits. Mais si, au
contraire, nous avons appris assez de Christ et de Son évangile pour que nos esprits
reculent devant un systéme aussi bas, aussi satanique, aussi subversif de tout principe de
sainteté, alors il nous faut laisser la terre, car nous n’y trouverions (comme jadis la
colombe de Noé) aucun repos pour la plante de nos pieds. L'Eglise n’est pas ici-bas. Il y a
en abondance de ce qui s’appelle la religion; des sectes sans fin avec la profession et la
controverse sur des points de doctrine; mais, au milieu de tout cela, ou trouvons-nous
I’Eglise dans son saint caractére de vierge chaste ? Hélas! nous la cherchons en vain parmi
les sectes et les partis; parmi la mondanité, I’hypocrisie et le froid formalisme d’ici-bas.
Tout cela ne forme qu’un systéme monstrueux, dont les défauts font blasphémer le nom de
Dieu, et jette I'opprobre sur le christianisme. En effet, voyant le christianisme de nos jours,
les hommes se le représentent comme une masse de maux, sous la forme d’avarice, de
mondanité et de mauvaise foi, recouverte d'un manteau de sainte profession et de belles
paroles. Une ame sensible est choquée de cet état de choses; néanmoins il y a des
exceptions notables a la régle générale. Il y a toujours, par la grace de Dieu, quelques
personnes qui n’ont pas souillé leurs vétements; oui, il reste quelque étincelle parmi les
cendres ; quelques-uns encore désirent invoquer le Seigneur d’'un cceur pur. Puissions-nous
voir s’en augmenter le nombre ; et non seulement cela, mais que le Seigneur daigne donner
aux siens de marcher ensemble en sainte communion! Ainsi I’ennemi ne prévaudra pas,
mais il y aura toujours un témoignage rendu a notre Sauveur au milieu de Ses ennemis
déclarés ou cachés.

Nous serions portés a nous retirer, chacun chez soi, s’il n’y avait I’exhortation de ne

pas négliger le rassemblement ; et nous n’osons désobéir a cette parole. Le seul centre, c’est
Christ Lui-méme, et c’est en Son nom que le Saint Esprit rassemble les croyants*.

4 Le motif du désir d’étre isolé est celui de I'égoisme. Souvent on n’aimerait pas s’associer
avec une compagnie de faibles chrétiens qui sentent leur imperfection; on pense trop a sa
propre réputation. On dira qu’on n‘appartient a aucune compagnie ; mais il faut remarquer que
tous les chrétiens devraient se trouver réunis ensemble, ce qui formerait une compagnie
distincte mais méprisée de la part du monde. Moise souffrit avec le peuple de Dieu; c’était la
I'expression de sa foi. Il aurait pu rester au palais de Pharaon, évitant tout opprobre; mais
I’Esprit de Christ le conduisit a choisir I'opprobre de Christ, en s’identifiant avec les siens.
Encore il y a des graces et des vertus qui se développent en ceux qui cherchent a marcher
avec les autres, ce qui n‘aurait pas lieu dans l'isolement. La difficulté est grande, sans doute;
mais la récompense finale sera grande aussi, et nous dédommagera de toute souffrance et de
tout travail. Que les chrétiens donc n‘abandonnent pas le rassemblement par la froideur ou la
mondanité, ou par les efforts de I'ennemi pour les disperser. La fin manifestera tout, et c’est
alors que chacun aura sa louange de la part de Dieu. Puissions-nous étre gardés d’un esprit
impatient!



Mais il est précieux de savoir que, malgré I’état humiliant de I'église professante, le
croyant peut toujours trouver le repos en contemplant I'Eglise telle qu’elle est dans sa
vocation céleste. Cela console et fortifie I'esprit au milieu des circonstances les plus
pénibles. Si nous avons manqué de maintenir notre position, Dieu n’a pas manqué de nous
la conserver, et de nous conserver en vue d’elle.

Nous ne devons jamais cesser de réaliser ce qu'est I'Eglise comme corps de Christ
dans le ciel. Si nous oublions cela, nous sommes abandonnés a I’alternative de choisir entre
les nombreuses sectes de la chrétienté ; triste alternative, car il n’y a guere de ressemblance
dans ces systémes avec I'Eglise de Dieu. La draperie de I'Eglise peut se trouver en
lambeaux ici et 1a ; mais la substance n’y est plus.

En Elie le Thishbite, nous avons un exemple de la fermeté de la foi aux divines
promesses, a un moment ou tout lui semblait contraire. Par la foi, il était 4 méme de
surmonter tout le mal qui l'entourait, et de batir un autel de douze pierres avec une
assurance aussi parfaite que celle de Josué, lorsque celui-ci érigea son trophée sur le bord
du Jourdain.

Nous avons vu le principe selon lequel Elie voulait accomplir sa réformation; ce
principe était sain, et Dieu le reconnut. Le feu du ciel confondit les prophetes de Baal,
confirma la foi d’Elie, et délivra les Israélites de leur indécision. La foi d’Elie avait donné
lieu a I'action de Dieu. Le prophete avait creusé un fossé et 'avait rempli d’eau, rendant la
difficultés aussi grande que possible, afin que le triomphe de Dieu fiit complet; et il en fut
ainsi.

Dieu répond toujours a l'appel de la foi. Le propheéte avait dit : « Réponds-moi,
Eternel, réponds-moi, et que ce peuple sache que toi, Eternel, tu es Dieu, et que tu as
ramené leur cceur ». C’est une priére qui dénote l'intelligence ; Elie est occupé de Dieu et de
Son peuple. Il ne dit pas : « Réponds-moi, afin que ce peuple sache que je suis un vrai
prophéte». Son seul but était de ramener les enfants d’Israél au Dieu de leurs peres, et
d’établir les droits de Dieu dans leurs consciences, en opposition aux prétentions de Baal.
Et Dieu écouta Son serviteur, car a peine eut-il achevé sa priére que «le feu de I'Eternel
tomba et consuma I’holocauste, et le bois, et les pierres, et la poussiere, et lécha 'eau qui
était dans le fossé. Et tout le peuple le vit. Et ils tomberent sur leurs faces, et dirent :
L'Eternel, cest lui qui est Dieu! L'Eternel, c’est lui qui est Dieu!». La vérité triompha; les
faux prophétes furent confondus. Elie, dans une sainte indignation, les égorgea dans les
eaux du Kison, et ainsi, le mal étant jugé, il n’y avait plus d’obstacle a la bénédiction divine,
qu’Elie annonce & Achab en ces paroles : « Monte, mange et bois, car il y a un bruit d’une
abondance de pluie ». Ces mots indiquent le vrai caractere d’Achab : « Mange et bois»!
Cétait la tout ce qu’il savait ou voulait savoir. Il était sorti pour chercher de '’herbe et rien
de plus; et le prophéte lui apporta la nouvelle qu’il recherchait. Elie ne pouvait I'inviter a se
joindre a lui pour rendre graces a Dieu, a cause de ce triomphe sur le mal, car il savait que
le roi n’y répondrait pas. Et cependant, ils étaient tous deux Israélites; mais I'un était en
communion avec Dieu, tandis que l'autre était esclave du péché. Achab se consolait dans le
«manger et le boire », pendant qu’Elie demeurait seul avec Dieu. La joie du prophéte était
sainte et bénie. Et qui ne préférerait la communion avec le Seigneur a la poursuite des
plaisirs grossiers et mondains ?

Mais remarquons la différence entre la noble conduite d’Elie en présence de 'homme
et son humilité en la présence de Dieu. Il avait rencontré Abdias (un croyant dans une



fausse position) avec dignité; il avait répondu a Achab avec une juste sévérité. Il s’était
trouvé au milieu de ses freres égarés avec la fermeté et la grace d’'un vrai réformateur ; et
finalement, il avait anéanti les méchants prophetes de Baal avec la moquerie et I'épée de la
vengeance. C'est ainsi qu’il s’était conduit en présence de 'homme. Mais comment se
comporte-t-il en présence de Dieu? «Il se courba jusqu’a terre, et mit sa face entre ses
genoux ». C’était admirable! Le prophete reconnaissait sa vraie place soit devant Dieu, soit
devant les hommes.

En présence des hommes, il agissait, selon I'occasion, dans la sagesse de I'Esprit;
devant Dieu, il se prosternait avec une sincere et révérencieuse humilité ! Puissent tous les
serviteurs du Seigneur savoir marcher de méme dans toutes leurs diverses relations ici-
bas.

Nous allons maintenant suivre notre prophete dans des circonstances bien
différentes.

Le prophete sur le mont Horeb (1 Rois 19)

La carriere de ceux qui ont eu quelque service spécial pour le Seigneur a été
généralement signalée par des vicissitudes. On dirait d’eux comme de ceux qui descendent
sur la mer dans des navires : «Ils montent aux cieux, ils descendent aux abimes ; leur ame
se fond de détresse ».

Nous les voyons, tantot sur la montagne, tant6t dans la vallée ; un moment, au soleil,
un autre, battus par 'orage. Ce n’est pas le cas seulement des grands serviteurs de Dieu,
car tout croyant, tant ignoré que soit son sentier, connait ces variations. Personne ne peut
courir dans le chemin de la foi sans y trouver des aspérités. Mais il est bon qu’il en soit
ainsi; car il n’y a pas de chrétien sérieux qui ne préférerait un chemin pénible a une pente
glissante. Le Seigneur trouve bon de nous exercer par des difficultés, afin que nous
trouvions le repos final plus doux, et que nous soyons formés pour le service actuel. Dans
le royaume de gloire, nous n’aurons plus besoin d’épreuves, mais nous aurons besoin de
ces dispositions d’ame qui sont formées au milieu des tribulations du désert. Nous
reconnaitrons alors que notre chemin ici-bas n’a pas été trop rude; mais au contraire, que
nous n’aurions pu nous passer dun seul des exercices qui nous sont arrivés. Nous ne
voyons maintenant que d’une maniere indistincte, et souvent nous ne comprenons pas le
motif de nos épreuves ; méme notre impatience nous fait parfois murmurer. Mais, en nous
soumettant a la volonté divine, nous pourrons bientot dire que le Seigneur nous a conduits
dans un chemin droit, pour aller dans une ville habitable (Ps. 107, 7).

Le prophete n’avait pas prévu l'orage qui allait fondre sur lui. Il était descendu du
mont Carmel, et avait devancé le chariot d’Achab, dans ’énergie de I'’Esprit, jusqu’a I'entrée
de Jizreél. Mais c’est la qu’il fut arrété, et cela par une personne qui s’était cachée
jusqu’alors. C’était la méchante Jézabel, qui n’avait pas été oisive, quoique cachée. Elle
avait, sans doute, usé de son influence sur son faible mari, dont le pouvoir servait ainsi a
P’accomplissement de ses méchants desseins. Elle avait ouvert sa maison aux prophetes de
Baal, et cela au profit de son maitre. Jézabel ne représente pas seulement un individu, mais
une classe, ou plutot elle est la personnification dun principe qui s’oppose, depuis des
siecles, a la vérité de Dieu, et qui est pleinement développé dans la grande prostituée de
I’Apocalypse. L'esprit de Jézabel est celui de la persécution — un esprit dominant — actif et
persévérant; il exprime I'énergie de Satan.



L’esprit d’Achab est bien différent. En Achab, nous voyons quelqu'un qui ne se
souciait guere de la religion, pourvu qu’il pit satisfaire ses convoitises charnelles et
mondaines. Il ne se donnait pas la peine de prononcer sur les droits de 1'Eternel et les
prétentions de Baal. Pour lui, ¢’était la méme chose. Voila ’homme que Jézabel conduisait
a son gré; elle se chargeait de satisfaire aux désirs d’Achab, tandis qu’elle se servait
habilement de son pouvoir pour s’opposer a la vérité de Dieu. Les Achab sont toujours les
instruments des Jézabel ; ainsi, dans ’Apocalypse ou nous voyons mirir tous les principes
qui ont été, qui sont et qui seront en activité, nous trouvons Babylone montée sur la Béte;
c’est-a-dire la religion corrompue qui dirige le pouvoir civil. En d’autres termes, c’est
I'esprit de Jézabel pleinement développé qui se sert de l'esprit d’Achab. Tout cela est
propre a réveiller ceux de la génération présente qui ont des oreilles pour entendre. Les
hommes deviennent toujours plus indifférents aux intéréts de la vérité de Dieu sur la terre.
On recoit Christ et Bélial, pourvu que les rouages de 'immense machine de la société ne
soient pas entravés dans leur marche. On peut adopter les principes qu'on veut, pourvu
qu’on ne les affiche pas; et ainsi des hommes, avec les principes les plus opposés, peuvent
s’unir en cachant leurs pensées, tandis qu’ils poursuivent le fantome de la mondanité avec
ardeur et énergie. Tel est I'esprit du siecle et telles en sont les tendances ; et lorsque I'esprit
de Jézabel s’élevera, il conduira les hommes dans une voie qui aboutit aux ténebres
éternelles, voie dans laquelle plusieurs personnes marchent déja. Terrible pensée! Et je
dirai encore : « Que celui qui a des oreilles pour entendre entende ! ».

C’est de Jézabel que le prophéte Elie recut le coup qui accabla son esprit. « Et Achab
raconta a Jézabel tout ce qu’Elie avait fait, et, en détail, comment il avait tué tous les
propheétes par I'épée ». Achab le raconta a Jézabel; il ne s’intéressait pas assez a l'affaire
pour y prendre une part active. L’énergie aussi lui manquait ; peut-étre la pluie abondante
lui semblait-elle une conséquence de la mort des sacrificateurs ; ainsi il y restait indifférent.
Qu’était Baal, qu’était I’Eternel, pour Achab ? Quand Achab et ses semblables possédent de
quoi manger et de quoi boire, ils ne se soucient guere des questions de la vérité et de la
religion. C’est la un sensualisme grossier et insensé! Enfants du siecle, vous qui dites :
«Mangeons et buvons, car demain nous mourrons ! », pensez a Achab, souvenez-vous de sa
fin! « Les chiens ont 1éché son sang ». Voila la fin de son « manger et boire », et quant a son
ame, c’est I’éternité seule qui en révelera le sort.

Mais en Jézabel, nous voyons une personne qui ne manquait ni d’intérét ni d’énergie.
Pour elle, la controverse était de la plus haute importance, et elle était résolue d’agir avec
décision. « Et Jézabel envoya un message a Elie, disant : Ainsi me fassent les dieux, et ainsi
ils y ajoutent, si demain, a cette heure, je ne mets ton ame comme ’ame de 'un d’eux ». Le
prophéte est appelé a endurer la persécution. Il avait été sur le Carmel, ou il avait affronté
tous les prophetes de Baal ; jusque-la sa carriere avait été triomphante, comme résultat de
la communion avec Dieu. Mais maintenant, il lui semblait que son soleil allait se coucher,
et que son horizon devenait triste et sombre. « Et voyant cela, il se leva, et s’en alla pour sa
vie, et vint a Beér-Shéba, qui appartient a Juda, et il y laissa son jeune homme. Et il s’en
alla, lui, dans le désert, le chemin d’un jour, et vint et s’assit sous un genét; et il demanda
la mort pour son ame, et dit : C'est assez! Maintenant, Eternel, prends mon ame, car je ne
suis pas meilleur que mes péres ».

L'esprit d’Elie est abattu; il envisage les choses a travers le sombre nuage qui le
couvre; il lui semble que tout son travail est perdu, et qu’il n’a qu’a se coucher et a mourir.
Son esprit, fatigué des efforts qui lui semblaient vains pour ramener le peuple a la foi,



désire entrer dans le repos. En tout cela, nous voyons 'impatience et I'incrédulité. Elie ne
parlait pas de s’en aller lorsqu’il était sur le mont Carmel; il lui semblait qu’il y
accomplissait une bonne ceuvre, c’était un triomphe, et il ne songeait pas a son départ.
Mais le Seigneur voulait montrer a Son serviteur non seulement ce qu’il devait faire, mais
aussi ce qu’il devait souffrir. On serait disposé a travailler plutét qu’a souffrir; cependant le
Seigneur est glorifié tout autant en celui qui souffre avec patience que par le plus actif
serviteur. Les graces qui se développent en celui qui endure des souffrances prolongées
exhalent un parfum de bonne odeur tout autant que les fruits d’un service actif. Elie aurait
bien fait de s’en souvenir; mais nos coeurs peuvent sympathiser avec lui dans sa détresse et
son découragement. Il n’y a pas beaucoup de serviteurs du Seigneur qui n’aient désiré de
dépouiller Parmure et de cesser les fatigues du combat, spécialement quand tout leur
travail leur semble avoir été vain, et quand ils s’envisagent comme occupant inutilement la
terre. Mais nous devons attendre le moment de la délivrance, et jusqu’alors il nous faut
poursuivre notre chemin dans un service patient et sans murmure.

Il y a une grande différence entre le désir d’échapper a I'épreuve et a la douleur, et le
désir d’étre dans la maison du Pere. Le repos est doux au laboureur. Il est précieux aussi de
penser aux demeures qui nous ont été assurées par ’ceuvre de notre Seigneur Jésus Christ.
Dieu essuiera toutes nos larmes, et 'Agneau conduira les siens aux verts paturages et aux
fontaines d’eau vive. Toute cette perspective de gloire est belle, mais nous n’avons pas le
droit de dire au Seigneur d’oter notre vie. Ce serait I’esprit d’'impatience. Combien sont
différentes les paroles de 'apotre Paul : «Je suis pressé des deux cotés, ayant le désir de
déloger et d’étre avec Christ, car cela est de beaucoup meilleur ; mais il est plus nécessaire a
cause de vous que je demeure dans la chair. Et ayant cette confiance, je sais que je
demeurerai et que je resterai avec vous tous pour 'avancement et la joie de votre foi»
(Phil. 1, 23-25).

Ces paroles dénotent un vrai esprit chrétien. Le serviteur de I’Assemblée doit
rechercher le bien de celle-ci, et non ses propres intéréts. Si Paul avait cherché ses aises, il
aurait désiré quitter la terre; mais en considérant les besoins des croyants, il choisit de
rester pour 'avancement de leur joie et de leur foi. Elie aurait dii faire de méme, et désirer
de rester pour le bien d’Isra€l. Mais il manqua de foi. Il s’était enfui au désert sous
l'influence de l'incrédulité, et pour sauver sa vie; il désirait que sa vie lui fut otée
simplement pour échapper aux difficultés de sa position.

En tout cela, nous pouvons apprendre une lecon utile. L'incrédulité nous éloigne
toujours de la place du témoignage et du service. Tant qu’Elie marcha par la foi, il répondit
a sa responsabilité de serviteur et de témoin; mais lorsque sa foi manqua, il abandonna
son poste et s’enfuit au désert. L’'incrédulité nous empéche de servir le Seigneur et nous
rend inutiles. Nous ne pouvons agir pour Dieu que dans I’énergie de la foi; et nous devons
le rappeler, au temps actuel ou tant de personnes abandonnent le témoignage ou s’en
écartent.

Nous pouvons dire, je pense, comme un principe vrai, que quand quelqu’un se retire
d’une position distincte de témoignage, il y est conduit par I'incrédulité positive. Tel est le
cas de nos jours, pour plusieurs qui jadis étaient trés en vue, parce qu’ils avaient compris,
disaient-ils, la vérité de la présence du Saint Esprit dans I’Assemblée. Quand cette vérité
est vraiment comprise et retenue en puissance, elle nous affranchit de lautorité de
I’homme en ce qui concerne la foi, et nous conduit hors des systemes ou cette autorité est



reconnue et justifiée.

Si le Saint Esprit doit nous diriger dans I’Assemblée, ’homme n’a aucun droit
d’intervenir pour décréter et établir des cérémonies, car en le faisant, il empiéeterait, d’'une
maniere présomptueuse, sur la prérogative divine. Si donc quelqu’un croit sincerement a
cette importante vérité, cette croyance ne sera pas sans influence sur sa conduite, et il se
séparera de tout systeme ou cette vérité est méconnue. Il ne s’agit pas de ceux auxquels il
s’attachera; c’est 1a une question ultérieure. Il faut d’abord « cesser de mal faire » et puis
«apprendre a bien faire». Cependant plusieurs de ceux qui prétendaient, autrefois,
comprendre la vérité et agir en conséquence, ont perdu la confiance au Seigneur; ils se
sont retirés de leur position de témoignage, et s’en sont retournés aux systémes dont ils
étaient sortis. Comme Elie, ils n’ont pas trouvé les résultats qu’ils attendaient, et a cause de
cela ils s’en sont allés; sans doute, plusieurs diraient : « C’est assez ». Oui, des cceurs qui,
autrefois, retenaient des espérances douces et élevées, par rapport a 'Assemblée, sont
abattus par la tristesse et le découragement. Ceux qui avaient fait profession de
comprendre la vérité de la présence du Saint Esprit dans I'Eglise et d’autres vérités
collatérales, et de marcher en elles, ont manqué de les réaliser. Non seulement cela, mais,
en bien des cas, ils se sont manifestés d'une maniere humiliante, et 'ennemi n’a pas
manqué de s’en servir pour décourager ceux qui désiraient rester fideles au Seigneur.
Ceux-ci, voyant la ruine de tout témoignage collectif sur la terre, se sont retirés en
désespoir de cause. Mais, remarquons-le bien, c’est I'incrédulité qui poussa Elie au désert,
et c’est I'incrédulité qui est la cause de 'abandon de la position de témoignage a la présence
du Saint Esprit dans ’Assemblée.

Ceux qui se retirent ainsi montrent qu’ils n’avaient pas affaire avec Dieu et Son
éternelle vérité, mais avec ’homme et ses circonstances. Si la vérité divine est la base de
notre action, nous ne serons pas influencés par les variations et les fautes humaines.
L’homme peut manquer; ses meilleurs et plus sinceres efforts, pour mettre en action la
vérité de Dieu, sont imparfaits; mais est-ce que ces manquements annulent la vérité de
Dieu? Qu’ainsi n’advienne. Que Dieu soit vrai et tout homme menteur! Si ceux qui
retiennent la doctrine de I'unité de I'Eglise se divisent en partis; — si ceux qui croient a la
présence de I’Esprit dans ’Assemblée se soumettent néanmoins a I'autorité humaine ; — si
ceux qui font profession d’attendre le Seigneur recherchent avec avidité les choses de ce
siecle — est-ce que tout cela annule les principes divins ? Nullement ; car la vérité divine est
immuable. Dieu ne change pas, lors méme que '’homme se montrerait mille fois plus faible
qu’il ne l'est. Donc, au lieu de nous abandonner au désespoir, parce que 'homme a fait un
mauvais usage de la vérité de Dieu, nous devons plut6t tenir ferme cette vérité, comme
étant la seule sécurité de nos Ames, au milieu de la ruine et du naufrage. Si Elie avait tenu
ferme la vérité qui remplissait son ame lorsqu’il était sur le Carmel, nous ne I'aurions ni vu
sous le genét, ni entendu prononcer ces paroles : « Prends maintenant mon ame, car je ne
suis pas meilleur que mes peres !«.

Mais le Seigneur se souvient en grace de Son serviteur, lors méme qu’il dort sous un
genét : « Il sait de quoi nous sommes formés ; il se souvient que nous sommes poussiere ».
Au lieu d’exaucer la requéte téméraire de Son serviteur abattu et découragé, I'Eternel veut
le préparer et le fortifier pour de nouvelles luttes. Ce n’est pas 1a « la maniere de ’homme »
(2 Sam. 7, 19) ; mais c’est la grace de Dieu, dont les voies et les pensées ne sont pas comme
les noétres. Que Son nom en soit béni! L’homme agit souvent durement envers son
semblable, sans aucune pitié ; mais il n’en est pas ainsi de Dieu; Il agit toujours avec la plus



grande compassion envers nous. Il comprenait les difficultés d’Elie, et Il se souvenait de la
fidélité de Son serviteur, dans la lutte pour le nom de I'Eternel et pour Sa vérité; c’est
pourquoi Il lui vint en aide au temps de son découragement. Elie se coucha et dormit sous
le genét. « Et voici, un ange le toucha, et lui dit : Léve-toi, mange! Et il regarda, et voici a
son chevet, un gateau cuit sur les pierres chaudes et une cruche d’eau; et il mangea et but,
et se recoucha. Et I'ange de I'Eternel vint une seconde fois et le toucha, et dit : Léve-toi,
mange, car le chemin est trop long pour toi! Et il se leva, mangea et but; et il alla, avec la
force de ces aliments, quarante jours et quarante nuits, jusqu’a Horeb, la montagne de
Dieu ».

Le Seigneur sait, mieux que nous, le travail que nous aurons a faire ; et, dans Sa grace,
Il nous fortifie, selon Son estimation de notre besoin. Le prophéte voulait dormir dans son
affliction, mais I'’Eternel voulait le fortifier pour son service ultérieur. Les disciples, en
Gethsémané, accablés de tristesse en voyant la fin apparente de toutes leurs espérances, se
sont endormis; mais Jésus voulait qu’ils eussent les reins ceints et les bras fortifiés pour
affronter 'épreuve. Elie mangea et but, et, fortifié ainsi, il marcha jusqu’a Horeb. Ici encore
nous signalons les tristes effets d’'un esprit impatient. Elie semble déterminé & quitter sa
place de serviteur et de témoignage; et s’il ne peut dormir sous un genét, il se cachera dans
une caverne. « Et 13, il entra dans une caverne et y passa la nuit ».

Lorsqu’un croyant s’éloigne de la position ou la foi 'aurait gardé, on ne peut prévoir
jusqu’a quelle extrémité il ira. La foi seule dans la Parole de Dieu peut nous garder dans le
chemin du service, parce que la foi nous donne de pouvoir attendre la fin; tandis que
I'incrédulité, qui s’occupe des circonstances, nous plonge dans un découragement complet.
Le chrétien doit faire son compte de ne rien trouver ici-bas sinon des épreuves et des
déceptions. Nous songeons parfois au repos et a la satisfaction ici-bas, dans telles ou telles
circonstances, mais ce n’est qu'un songe. Elie avait espéré, sans doute, de voir opérer par
son moyen un grand changement moral ; mais au lieu de cela, sa vie est en danger! Il aurait
di s’y attendre. Celui qui affronta, sans crainte, Achab et tous les prophétes de Baal, aurait
di supporter le message de Jézabel. Mais non ! sa foi avait manqué.

Quand la foi manque a quelquun, son ombre lui devient un obstacle. En contemplant
Elie sur le mont Horeb, nous nous demandons si c’est toujours celui qui se tenait sur le
Carmel avec l'autel de douze pierres, pour revendiquer le Dieu d’Israél en présence de ses
fréres. Hélas! quelle faible créature est ’homme, lorsqu’il n’est pas soutenu par une simple
foi au témoignage de Dieu. David a pu rencontrer Goliath dans la puissance de la foi, mais
apres il dit: «Je périrai un jour par la main de Saiil». La foi est au-dessus des
circonstances et s’adresse a Dieu ; I'incrédulité perd de vue le Tout-puissant et ne s’occupe
que des circonstances. L’incrédulité disait que les enfants d’Israél étaient comme des
sauterelles devant 'ennemi, tandis que la foi disait qu’ils pouvaient bien vaincre les
Cananéens (Nomb. 13).

Cependant le Seigneur n’abandonne pas Son serviteur dans la caverne ; Il le suit pour
le ramener au poste qu’il avait quitté dans son impatience et dans son incrédulité. « Et
voici, 1a parole de I'Eternel vint a lui, et lui dit : Que fais-tu ici, Elie ? ». Quel avertissement !
Pourquoi Elie se cachait-il ainsi dans une caverne? Pourquoi Elie avait-il abandonné
I'honorable poste du témoignage? A cause du message de Jézabel, et parce que son
ministere n’avait pas été reconnu comme il 'entendait. Il croyait récolter, pour tout son
travail, une moisson autre quune menace et un apparent abandon général. Voila pourquoi



il s’est retiré dans une caverne de la montagne, dans un endroit convenable pour y nourrir
son découragement. Or il faut bien avouer que ce qui venait d’arriver était de nature a
blesser le coeur du prophete. Il était sorti de sa retraite a Sarepta pour affronter tout Israél,
conduit par Jézabel et une méchante foule de sacrificateurs et de prophetes; il avait
confondu ces derniers par la grace divine. Dieu avait fait descendre le feu du ciel en
réponse a sa priere, et tout Isra€l avait apparemment recu la vérité qu’il avait proclamée;
tous ces événements avaient sans doute élevé ses espérances a un haut degré. Cependant, a
la fin, sa vie est menacée, il ne voit personne qui le suive; — il est enveloppé dans un
sombre nuage; il abandonne le champ de bataille et se cache dans une caverne.

Il est plus facile de condamner un autre que d’agir comme on devrait, et il ne faut pas
nous hater en nous prononcant sur les actions d’'un serviteur aussi privilégié quElie le
Thishbite. Mais quoique nous n’ayons pas a le juger, nous pouvons recevoir de l'instruction
et des avertissements de cette partie de la vie d’Elie. Nous pouvons apprendre une lecon
utile de ces paroles : «Que fais-tu ici? ». Méditons la question lorsque, par impatience ou
par incrédulité, nous abandonnons notre vraie place de service parmi nos freres pour aller
dormir sous un genét ou nous cacher dans une caverne. N’y en a-t-il pas plusieurs, en ce
moment, qui jadis s’occupaient sérieusement de I'unité et du culte des bien-aimés de Dieu,
qui sont ou endormis ou cachés? C’est-a-dire, qui ne font plus rien pour propager ces
vérités. Cest triste! A de telles personnes s’adresse la question : « Que fais-tu ici?». Oui,
que font-ils? Ou plut6ét, que ne font-ils pas, en guise de mal aux brebis de Christ?
Quelqu’un qui se retire de la sorte n’est pas inoffensif, mais nuisible, car il fait un vrai tort a
ses freres. Il vaudrait mieux n’avoir jamais propagé des vérités importantes, si c’est pour
les abandonner ensuite. Appeler lattention sur quelques grands principes de la vérité
divine, et puis les délaisser, c’est agir en coupable. « Si quelqu'un veut étre ignorant, qu’il
soit ignorant! ». Nous pouvons prendre pitié de I'ignorance, ou chercher a l'instruire ; mais
celui qui, ayant fait profession de la vérité, ’'abandonne, ne peut étre un objet de pitié ou
un sujet a instruire.

Mais ce n’est pas seulement l'incrédulité et le désappointement par rapport a
certaines vérités qui poussent tels ou tels croyants a I'isolement ; le manque de succes dans
le ministére peut produire le méme effet. Ce fut peut-étre le cas d’Elie. Le triomphe sur le
Carmel lui avait, sans doute, donné des espérances considérables quant au résultat de son
ministere, et il n’était pas préparé a la déception. Or le souverain remede a I'incrédulité et
au désappointement, c’est de tenir nos regards constamment fixés sur Jésus. Si, par
exemple, nous voyons des hommes professant les vérités de 'unité de I'Eglise et de la
présence du Saint Esprit dans ’Assemblée; — professant de connaitre ces vérités, mais
manquant de les réaliser, devons-nous nous retirer? Devons-nous dire qu’il n’y a pas
d’unité ni de présence permanente du Saint Esprit? Qu’ainsi n’advienne! Ce serait faire
dépendre la vérité de Dieu de la fidélité de 'homme, principe qui ne serait admis
aucunement par un chrétien éclairé. Non, regardons plutot en haut, pour y voir I'Eglise
comme corps de Christ, dont chaque membre est écrit par nom dans le livre de Dieu, de
toute éternité. De méme, nous voyons Jésus a la droite de Dieu dans les cieux, et nous y
constatons le divin motif de la présence du Saint Esprit dans ’Assemblée. Béni soit Dieu !
Ces vérités sont stirement établies; car les dons de grace et I'appel de Dieu sont sans
repentir.

Enfin, si quelqu’un est éprouvé par rapport a son ministere, si I’ennemi cherche a le
décourager par le désappointement, qu’il fixe ses yeux simplement sur Jésus. Il est bon de



se rappeler que le moment est proche ot tous ceux qui auront servi le Seigneur, par amour
pour Son nom, seront pleinement récompensés; et cela, malgré I’aspect sombre des choses
ici-bas. Prenons garde, cependant, que notre ministere et ses fruits n'usurpent pas la place
de Christ dans nos cceurs. C’est un danger; car un serviteur peut commencer sa carriere
avec un sincere dévouement envers Christ, et puis par la ruse de 'ennemi et par sa propre
faiblesse, donner plus de place a I'ceuvre qu’au Seigneur. Si Elie avait eu devant lui le Dieu
d’Israél, il n’aurait pas succombé au découragement.

Nous apprenons le vrai état d’Elie par sa réponse a la voix divine : «J’ai été trés
jaloux pour I’Eternel, le Dieu des armées; car les fils d’Israél ont abandonné ton alliance,
ils ont renversé tes autels et ils ont tué tes prophétes par 'épée ; et je suis resté, moi seul, et
ils cherchent ma vie pour me I'6ter ». Quelle différence entre ce langage et celui du mont
Carmel! Sur le Carmel, Elie plaidait la cause de Dieu, mais ici il plaide pour lui-méme. L3 il
cherchait a convertir ses freres, en leur présentant la vérité de Dieu, mais ici il accuse ses
fréres en exposant leurs péchés devant 'Eternels.

«J’ai été tres jaloux », mais «ils ont abandonné ton alliance ». C’est ainsi que parlait
le prophéte dans son désappointement au sein de la caverne en Horeb. On dirait qu’il se
considérait comme le seul qui efit agi pour Dieu ou qui restat fidele. « Je suis resté, moi
seul, et on cherche ma vie pour me I'6ter ». Tout cela n’était que la conséquence naturelle
de sa position. Du moment que quelqu’un se retire de sa place de témoignage et de service,
il commence a se justifier et a accuser ses freres; 'acte de se retirer exprime a la fois sa
prétention a la fidélité et leur chute. Mais a tous ceux qui se séparent de leurs freres en les
accusant, la question se pose: «Que fais-tu ici?». Que celui qui a des oreilles pour
entendre entende!

Mais le Seigneur appelle Elie a sortir de sa caverne. « Et il dit : Sors, et tiens-toi sur la
montagne devant 'Eternel! Et voici 'Eternel passa, et devant 'Eternel un grand vent
impétueux déchirait les montagnes et brisait les rochers : I'Eternel n’était pas dans le vent.
Et aprés le vent, un tremblement de terre : I'Eternel n’était pas dans le tremblement de
terre. Et aprés le tremblement de terre, du feu : I’Eternel n’était pas dans le feu. Et apreés le
feu, une voix douce, subtile ».

Le Seigneur voulait montrer a Son serviteur, par ces manifestations si variées et
frappantes, qu’ll n’était pas limité a un seul agent pour 'accomplissement de Sa volonté.
Le vent était impétueux, mais il n’a pas accompli le but; il en était de méme du
tremblement et du feu. Ces terribles éléments ne servaient qu’a préparer le chemin au
dernier agent, en apparence le plus faible de tous, savoir a la voix douce et subtile. Ainsi le
prophete devait apprendre a se contenter d’étre un agent, entre plusieurs, pour accomplir
la volonté divine. Il pensait peut-étre que lui seul devait tout accomplir ; venant avec toute
I'impétuosité du vent, il comptait renverser tous les obstacles et ramener la nation a
I’heureuse fidélité envers Dieu. Mais combien il est difficile, méme a l'instrument le plus
honoré, de comprendre sa propre insignifiance! Les plus dévoués, les plus élevés ne sont
que des pierres dans I'édifice, des vis dans le vaste mécanisme, et quiconque croit qu’il est
le seul instrument de Dieu se trompe singulierement. Paul peut planter et Apollos arroser,
mais c’est Dieu qui donne I’accroissement.

5 Observez l'ordre : 1° Ils ont abandonné lalliance; 2° ils ont renversé les autels; 3° ils ont
tué les prophétes par I'épée. La source de tout le mal a été I’'abandon de l'alliance de la grace
de Dieu; apreés cela, le mal est allé en empirant.



Ainsi Elie a di apprendre que le Seigneur avait d’autres serviteurs que lui; qu’Il avait
dans Son carquois d’autres fleches a tirer quand le moment viendrait. Le vent, le
tremblement et le feu devaient accomplir chacun leur travail; et puis la voix douce et
subtile serait distinctement entendue dans toute son efficacité. C’est Dieu seul qui peut se
faire écouter, quoiqu’ll ne parle quavec une voix douce et subtile. Elie resta dans la
caverne jusqu’a ce que la voix lui arrivat, et puis il enveloppa son visage dans son manteau,
et sortit et se tint a 'entrée de la caverne. C’est seulement en la présence du Seigneur que
nous sommes dans notre vraie position. Nous pouvons avoir de hautes pensées de nous-
mémes et de notre ministeére; mais quand nous sommes placés en la présence divine, il
nous convient d’envelopper notre face dans notre manteau, c’est-a-dire de nous cacher.
Quand Moise se trouva en la présence de Dieu, il devint tout tremblant et n’osa regarder;
et Job avait horreur de lui-méme en se repentant dans la poussiere et dans la cendre. Il en
est de méme de tous ceux qui se sont trouvés a la lumiere de la présence de Dieu; 13, ils ont
vu leur propre néant, et ont compris que Dieu peut se passer d’eux.

Le Seigneur est toujours prét a reconnaitre le moindre acte de service; mais du
moment qu’'un serviteur s’occupe trop de son service, Dieu lui montre qu’Il n’a plus besoin
de lui. Il en fut ainsi d’Elie, qui s’était retiré du travail et du combat, en désirant la mort. I
se croyait le seul témoin, un serviteur abandonné et découragé, et I'Eternel le fait
comparaitre devant Lui, et lui retire sa mission, tandis qu’Il lui annonce les noms de ses
successeurs : « Va, retourne-toi par ton chemin, vers le désert de Damas ; et quand tu seras
arrivé, tu oindras Hazaél pour qu’il soit roi sur la Syrie ; et Jéhu, fils de Nimshi, tu I'oindras
pour qu'’il soit roi sur Israél, et tu oindras Elisée, fils de Shaphath d’Abel-Mehola, pour qu’il
soit prophete a ta place. Et il arrivera que celui qui échappera a 'épée de Hazaél, Jéhu le
fera mourir. Mais je me suis réservé en Israél sept mille hommes, tous les genoux qui n’ont
pas fléchi devant Baal, et toutes les bouches qui ne 'ont pas baisé ».

Ces paroles sans doute ont éclairé I'esprit du propheéte. Sept mille! tandis qu’il se
croyait seul. Jamais les instruments ne manqueront & 'Eternel. Si le vent ne suffit pas, il y
a le tremblement et le feu, et finalement la voix douce et subtile. Elie apprit qu’il y avait,
pour Israél, d’autres ministéres que le sien. Hazaél, Jéhu et Elisée devaient paraitre sur la
scéne; et comme la voix douce avait fait sortir Elie de sa caverne, ainsi le ministére de la
grace en Elisée attirerait de leurs cachettes des milliers qui avaient été ignorés jusque-la.
Elie ne ferait pas tout : il n’était qu’un seul agent. L'ceil ne peut pas dire a la main : Je n’ai
pas besoin de toi; ou bien la téte aux pieds : Je n’ai pas besoin de vous.

Telle était I'importante lecon donnée a Elie dans les événements solennels du mont
Horeb. Il y était monté rempli de lui-méme; il pensait étre le seul témoin de Dieu; il en
descendit avec la connaissance, humiliante mais salutaire, qu’il n’était qu'un de sept mille.
Quel changement s’était opéré dans ses pensées! Il n'y a personne qui enseigne comme
Dieu; quand Il veut nous donner une lecon, Il le fait d'une maniere efficace, béni soit Son
nom ! I avait fait connaitre a Elie son insignifiance, de sorte que le prophéte fut heureux de
sortir de sa caverne et de descendre de la montagne, de cesser ses plaintes et ses
accusations, et de jeter humblement son manteau prophétique sur les épaules d’'un autre.
Tout cela est fort instructif.

Aprés avoir entendu parler des sept mille, le silence d’Elie est bien remarquable. Il

avait appris ce que le mont Carmel n’avait pu lui faire comprendre, ce que ni Sarepta, ni
Kerith ne lui avaient enseigné. Dans ces derniers endroits, il avait beaucoup appris de Dieu



et de Sa vérité, mais sur Horeb, il avait appris sa propre petitesse. Comme conséquence, il
remet son office a un autre; et non seulement cela, mais en le faisant, il dit : « Que t’ai-je
fait? ». Nous voyons, dans ce serviteur de Dieu, le renoncement a soi-méme, depuis le
moment ou il a compris qu’il n’était qu'un agent entre plusieurs. Il avertit Achab dans la
vigne de Naboth, et Achazia sur son lit de mort, et puis il s’en alla de la terre, laissant a
d’autres le soin d’achever 'ceuvre qu’il avait commencée. Comme Jean-Baptiste, qui vint
selon I'esprit et la puissance d’Elie, il devait étre content d’introduire un autre sur la scéne,
et puis de se retirer. Oh! que nous sachions montrer cet esprit de renoncement! — cet
esprit qui nous conduirait a faire le travail sans nous en vanter; ou bien, si 'ceuvre passe
en d’autres mains, a nous en réjouir.

Jean-Baptiste, aussi bien qu’Elie, a d{i apprendre cela; il a dii se contenter de finir ses
jours en prison, tandis qu'un autre travaillait. Jean-Baptiste, aussi, fut exercé et envoya un
message a Christ pour Lui demander s’Il était Celui qui devait venir, ou bien s’il fallait en
attendre un autre. Il ne lui semblait pas possible d’étre laissé dans la prison du roi Hérode.
Jean a di apprendre a se contenter de son sort. Il avait dit de Jésus au commencement :
«il faut que lui croisse, et que moi, je diminue » ; mais peut-étre n’avait-il pas pensé de
diminuer de la sorte. C’était cependant la volonté de Dieu pour Son serviteur honoré ; et les
pensées divines sont différentes des nétres. Jean-Baptiste ayant rempli I'importante
mission de précurseur du Fils de Dieu, a péri par la volonté d'une femme impie, et pour ne
pas annuler le serment d’un profane tyran.

Il en était de méme d’Elie. Sa carriére avait été brillante; il s’était montré a Israél
dans toute la dignité d’'un messager céleste. La vérité divine était sortie de sa bouche, et
Dieu l'avait honoré pleinement dans son ceuvre; mais lorsqu’il commenca a penser a sa
propre gloire, en disant que lui seul restait, lui qui était jaloux de la gloire de I'Eternel, Dieu
lui montra son erreur et 'envoya pour appeler un successeur.

Puissions-nous apprendre en cela d’étre réellement humbles et dévoués dans notre
service, quel qu’il soit. Ne nous vantons pas, comme si notre service était de grande
importance, ou comme si nous-mémes nous étions quelque chose. Et lors méme que notre
ministere serait sans fruit, et que nous serions méprisés et rejetés, puissions-nous regarder
en avant, vers la fin, ou tout sera manifesté. C’est ainsi que faisait notre divin Maitre. Il
contemplait toujours la joie qui était devant Lui; et en avancant vers cette joie, Il ne
s’arrétait pas pour s’occuper des pensées des hommes. Il ne se plaignait pas de ceux qui Le
rejetaient, Le méprisaient et Le crucifiaient. Il ne les accusait pas; une de Ses dernieres
paroles fut: «Pere, pardonne-leur!». Maitre béni! accorde-nous plus de cet esprit
d’humilité, d’amour, de grace et de pardon! Puissions-nous marcher sur tes traces dans ce
monde aride et désert!

L’enlevement du prophete (2 Rois 2)

La carriére de prophéte, pour Elie, était achevée du moment qu’il avait jeté son
manteau sur les épaules d’Elisée. Il a encore porté quelques messages, comme nous ’avons
dit, mais son ministére envers Israél était terminé, lorsqu’Elisée, fils de Shaphath d’Abel-
Mehola, fut oint a sa place. C’est lui qui avait abandonné I'ceuvre ; il voulait sauver sa vie.
Le temps était venu pour nommer un successeur.

Mais, en pensant au ministere d’Elie, nous ne devons pas considérer seulement son
état de prophete; il faut aussi le considérer comme un homme. Non seulement il est un



serviteur, mais aussi un fils; et nous le verrons aussi bien dans sa personne que dans son
office. Comme prophete, sa persévérance et ’heureux accomplissement de son service
dépendaient principalement de sa propre fidélité. Ainsi, quand il se laissa entrainer par un
esprit qui ne convenait pas a son service, il dut remettre son office entre les mains d'un
autre®.

Il y avait, cependant, de meilleures choses en réserve pour Elie. Il avait agi avec
précipitation, il s’était caché dans une caverne ou il avait accusé Isra€l. Il désirait quitter ce
monde d’épreuves, et il avait été appelé a donner sa démission ; mais le Dieu de grace avait
pour lui des pensées qui ne seraient jamais montées dans son cceur. Qu’il est bon de laisser
a Dieu le soin d’appliquer Ses propres dispensations a nos voies ! Nous perdons toujours,
quand nous mettons obstacle a l'action divine; et cependant, c’est la toujours notre
tendance. L’homme ne veut pas permettre a Dieu de le justifier, mais il veut toujours
s'ingérer dans le merveilleux plan de la rédemption. Et quand, finalement, il se soumet a la
justice de Dieu, sous laction du Saint Esprit, il cherche constamment, malgré son
expérience de la sagesse de Dieu, a entraver la méthode divine quant a la discipline. Il
pense qu’il peut disposer de toutes choses pour son propre bien; mais c’est de la folie
présomptueuse. Les fruits de I'activité de 'homme seront, pour quelques-uns, 1’éternelle
perdition; pour d’autres, la perte actuelle d’'une plus grande connaissance expérimentale
de la grace et des voies de Dieu.

Si Elie avait été exaucé, combien n’y aurait-il pas perdu! Il valait mieux étre enlevé
dans un chariot de feu que d’étre retiré de la vie dans un accés d’impatience. Elie avait
demandé la derniere de ces deux choses, mais Dieu lui donna la premiere. « Et il arriva que
lorsque I'Eternel fit monter Elie aux cieux dans un tourbillon, Elie et Elisée partirent de
Guilgal » (2 Rois 2, 1). Je ne sortirai pas de cette étude pour parler de l'introduction
d’Elisée au ministére; de sa lenteur d’abord, et puis de son refus de le quitter. Nous le
voyons, en ce chapitre, accompagner Elie, de Guilgal & Béthel, de Béthel & Jéricho, et de
Jéricho au Jourdain ; tous ces endroits étaient célebres dans I’histoire d’Israél.

Béthel, la maison de Dieu, était ’endroit ou Jacob avait vu jadis ’échelle mystique qui
s’élevait de la terre au ciel, symbole des desseins futurs de Dieu, soit pour la bénédiction
des familles célestes, soit pour celle des familles terrestres. C’est a Béthel que revint Jacob,
par le commandement de Dieu, apres s’étre purifié des souillures de Sichem (Gen. 35, 1).
C’était donc un endroit intéressant pour les Israélites. Mais hélas! il avait été profané.
L’idole de Jéroboam avait effacé les saintes vérités de 1’échelle de Jacob. Cette échelle
élevait les coeurs de la terre au ciel, et les portait en haut vers le conseil de la grace de Dieu,
en avant vers la gloire. Le veau d’or, au contraire, attachait le cceur a un systeme dégradé
de religion politique, ou les noms des choses célestes n’étaient employés que pour retenir
les choses terrestres. Jéroboam se servait de la maison de Dieu pour s’assurer la possession
du royaume d’Isra€l. Il se contentait de rester au bas de I’échelle sans regarder en haut. Son

6 On dira peut-&tre qu’Elie a été suscité & un moment particulier dans I'histoire d’Israél et dans
un but spécial et que, son travail étant fini, un autre instrument était nécessaire. Cela est vrai;
mais il y avait aussi de I'impatience chez Elie qui voulait abandonner son ministére parce que
tout n'avait pas réussi comme il I'aurait cru. Les conseils de Dieu et les actions des hommes ne
sont pas semblables. Le mandat d’Elie avait été accompli sans doute, et un autre prophéte
devait commencer un ministere différent, mais cela n‘a rien de commun avec |'action d’Elie.
Josué aussi devait succéder a Moise ; mais c’est a cause de la précipitation de celui-ci qu'il ne
lui fut pas permis de traverser le Jourdain.



coeur terrestre se souciait peu des hauteurs ou conduisait 1’échelle de Jacob ; tout ce qu’il
recherchait, c’était la gloire terrestre, et pourvu qu’il 'obtint, peu lui importait s’il adorait
devant I'idole de Béthel ou devant I'autel du Seigneur a Jérusalem. Cela n’était rien pour
lui. Jérusalem, Béthel ou Dan n’étaient que des noms, pour cet homme politico-religieux,
comme pour tout autre homme semblable. La religion n’est quun instrument dans les
mains des fils de ce siécle, un instrument pour exploiter la terre, non pour monter au ciel.
L’homme profane tout ce qui est sacré ; si 'on met entre ses mains la vérité la plus pure, la
plus céleste, il Paura vite dénaturée. Donnez-lui I'ordonnance la plus solennelle, il 'aura
bient6t réduite a une forme sans vie, en lui faisant perdre sa vraie signification. Il en a été
ainsi de Béthel; il en est ainsi de toutes les choses saintes avec lesquelles ’homme a affaire.

Quant a Guilgal, d’'ou partirent les deux prophétes, c’était aussi un endroit
intéressant. A Guilgal, I'Eternel avait roulé 'opprobre d’Egypte de dessus Son peuple ; c’est
la qu’Israél célébra la premiere paque en Canaan; la ils mangerent le cru du pays. Guilgal
fut le point de ralliement pour Josué et ses hommes de guerre; ils sortaient de la, dans la
puissance du Seigneur, pour triompher des Cananéens; et ils y rentraient pour partager le
butin. C’était un lieu célébre pour Israél, un endroit plein de souvenirs saints, mais ayant
perdu sa réalité. L'opprobre d’Egypte était venu de nouveau sur Israél; et les principes
enseignés a Guilgal avaient perdu leur influence sur les coeurs du peuple de Dieu. Bokim
(le lieu des larmes) avait depuis longtemps remplacé Guilgal relativement a Israél, et
Guilgal n’était plus rien quune forme ancienne mais sans puissance, car Israél ne marchait
plus dans les vérités de Guilgal.

Encore, quant & Jéricho, c’est 1a que 'armée de I'Eternel, sous leur puissant chef,
remporta la premiere victoire dans la terre de la promesse, en montrant la puissance de la
foi. Puis finalement, le Jourdain était I'endroit ou I'Eternel avait manifesté Sa puissance en
rapport avec l'arche de l'alliance. Au Jourdain, la mort avait été vaincue, en figure, par la
puissance de la vie; et le fleuve présentait des trophées de victoire en son milieu et sur ses
bords.

Ainsi ces divers endroits, Béthel, Guilgal, Jéricho et le Jourdain, étaient tres
intéressants pour un vrai enfant d’Abraham, mais leur véritable force et leur signification
étaient méconnues, Béthel n’était plus la maison de Dieu, Guilgal n’était plus apprécié
comme I'endroit ot I'opprobre de 'Egypte avait été roulé de dessus le peuple. Les murs de
Jéricho, jadis détruits par la foi, étaient rebatis; et le Jourdain n’était plus considéré
comme le fleuve ou se manifesta la puissance de I'Eternel. En somme, tous ces endroits
avaient perdu leur signification, et le Seigneur aurait pu, méme au temps d’Elie, adresser
ces paroles a la maison d’Israél : « Ainsi dit 'Eternel & la maison d’Israél : Cherchez-moi et
vous vivrez; et ne cherchez pas Béthel, et n’allez pas a Guilgal, et ne passez pas a Beér-
Shéba; car Guilgal ira certainement en captivité, et Béthel sera réduite a rien. Cherchez
I’Eternel, et vous vivrez!» (Amos 5, 4-6). Voila une importante vérité pour tous ceux dont
les coeurs s’attachent a d’anciennes formes! Nous apprenons, de ce notable passage, que
rien ne subsistera, sauf la réalité d'une communion personnelle avec Dieu. Les hommes
peuvent plaider en faveur des formes, de leur grande antiquité ; mais ou trouverions-nous
une antiquité plus grande que celle de Béthel et de Guilgal ? Cependant, ces endroits furent
ruinés et détruits; et les fideles furent exhortés a les abandonner, et a regarder, avec une
foi simple, au Dieu vivant.

Le prophete traversa tous ces endroits avec I'énergie et la dignité d’'une personne



céleste; car sa destination était au-dela de la terre ; il aurait voulu laisser derriére lui Elisée,
tandis qu’il se hatait sur le chemin qui aboutissait au ciel ; mais Elisée veut 'accompagner,
pour ainsi dire, aux portes mémes du ciel, et il fait taire ces freres curieux par les mots :
«Taisez-vous!». Elie continue sa marche dans la puissance de sa mission céleste :
«L’Eternel m’envoie», dit-il, et obéissant a lappel divin, il traverse Guilgal, Béthel,
Jéricho, et enfin le Jourdain. Il laisse derriere lui toutes les anciennes formes et les
localités sacrées qui auraient pu arréter ceux qui n’étaient pas, comme Elie, animés d’'une
espérance céleste. Les fils des prophetes pouvaient s’attacher a ces endroits, avec des
souvenirs heureux; mais les choses les plus vénérables et les plus sacrées de la terre ne
pouvaient présenter aucun attrait a celui qui pensait a son enlévement au ciel. Le ciel était
son but, et non Béthel ou Guilgal; il était sur le point de quitter la terre avec toutes ses
épreuves. Il allait laisser Achab et Jézabel derriere lui a leur terrible sort, et passer au-dela
du pays d’alliances rompues, d’autels ruinés et de prophetes égorgés. Il allait au-dela des
ténebres et de la douleur, des épreuves et des déceptions de ce monde orageux, et cela dans
un chariot de feu céleste. La mort n’aurait pas d’empire sur un homme céleste. Sans doute
son corps a été changé en un clin d’ceil, car la chair et le sang ne peuvent hériter du
royaume de Dieu, ni la corruption de 'incorruptibilité. La mort n’a aucun pouvoir sur lui;
il entre en vainqueur dans son char de triomphe et monte & son repos. Heureux Elie! Son
combat est terminé, sa course achevée et sa victoire assurée. Il avait été étranger ici-bas, il
ne ressemblait pas aux hommes du monde, ni a plusieurs des enfants du royaume. Il était
sorti des montagnes de Galaad comme un témoin, avec les reins ceints, comme pour
condamner le train d'un monde professant. Il n’avait pas de chez-lui, ni de lieu de repos
ici-bas, mais comme un pelerin céleste, il marchait en avant vers son repos. Le chemin
d’Elie, du commencement  la fin, était unique. Comme Jean-Baptiste, il était une voix qui
criait dans le désert, loin des demeures des hommes; et quand il faisait son apparition, il
était comme un météore céleste, dont l'origine et la destination dépassent toute idée
humaine. Cet homme, a la ceinture de cuir, ne fut connu que comme un témoin contre le
mal, un messager de la vérité de Dieu. Il n’avait pas de communion avec les hommes;
mais, dans toutes ses voies, il maintenait une dignité qui, a la fois, repoussait toute
intrusion, et lui assurait la vénération et le respect. Il était entouré de la sainte paix du
sanctuaire, de sorte que ni la vanité, ni la folie ne pouvaient tenir en sa présence. Il n’était
pas, comme son successeur Elisée, un homme sociable. Son chemin était solitaire ; il vint,
«ne mangeant, ni ne buvant ».

Il fut remarquable en tout; dans son entrée a la carriere prophétique et dans sa sortie,
a la fin. Il fut une exception de toutes manieres; et le fait méme qu’il ne mourut pas, le
rendit digne d’une attention spéciale.

Observons le chemin que poursuivait Elie en s’acheminant vers la scéne de son
enlévement. Il retraca le chemin, mais en sens contraire, du camp d’Israél au temps de
Josué. Israél alla du Jourdain a Jéricho, mais Elie voyagea de Jéricho au Jourdain. En
d’autres termes, comme le Jourdain séparait le désert du pays, le prophéte le traversa,
laissant Canaan derriére lui. Son chariot vint pour lui, non dans le pays, mais dans le
désert. Le pays était souillé, et devait bientot étre purifié de ceux qui y avaient introduit la
souillure. La gloire s’en allait méme de I'endroit le plus favorisé; I-Cabod était écrit
partout; cest pourquoi Elie partit et s’en alla au désert, montrant aux entendements
éclairés qu’il ne restait rien, pour des hommes célestes, que le désert ici-bas et le repos en
haut. La terre ne serait plus le repos de 'homme de Dieu; elle était souillée. Le Jourdain



avait été divisé pour qu’Isra€l passat du désert en Canaan ; maintenant, il s’ouvrirait pour
laisser passer un homme céleste de Canaan au désert, ou le chariot qui le conduirait au ciel,
l'attendait. Les espérances terrestres étaient bannies de I'esprit d’Elie; il avait appris que
tout ce qu’il y a dans le monde n’est que vanité, et que rien ne lui restait, sinon ce qui est
au-dela de toutes les choses de la terre. Il avait travaillé au milieu des autels démolis
d’Israél et rendu témoignage pendant longtemps au milieu d’'un peuple désobéissant et
rebelle, et il désirait s’en aller au repos. Il s’en irait d'une maniere digne de Dieu, car
Jéhovah mettrait Ses bras éternels autour de lui pour le délivrer du pouvoir de la mort.
Dans son cas, la mort n’aurait point d’aiguillon, le sépulcre point de victoire. Elie sur le
sable du désert pouvait regarder en haut, et, sans souffrir des circonstances humiliantes de
la maladie et de la mort, il contemplait le ciel prét a le recevoir. I a été délivré des
souffrances humiliantes des mortels; il a échangé son manteau de prophéte pour un
chariot de feu. Il pouvait bien laisser tomber a terre son manteau, tandis que lui montait au
ciel. La terre n’était, a ses yeux, quune partie souillée et périssable de la création de Dieu,
et il était bien heureux de quitter tout ce qui dénotait ses relations avec elle. Il est vrai qu’il
laissait derriere lui une personne qui connaissait sa valeur et regretterait son absence, un
homme qui pouvait crier : « Mon pere! mon pere! Char d’Isra€l et sa cavalerie! ». Mais il
allait au-deld de tout sentiment humain et de toute affection terrestre. Elisée avait pu
demander la permission d’aller saluer ses parents avant de partir ; mais ici Elie se trouve
au-dela de ces relations. Les choses d’ici-bas n’avaient plus d’attrait pour lui; le ciel
l'attendait, et les affaires des hommes étaient au-dessous de lui. Quelle position! Et
cependant, c’est la seule position convenable a tout homme céleste. Le monde et la terre
n’ont plus aucun droit sur celui qui croit en Jésus; car la croix a brisé toutes les chaines qui
jadis le retenaient. Comme le Jourdain séparait Elie de Canaan, et 'amena au désert pour y
trouver le chariot de I'Eternel, ainsi la croix a conduit le croyant sur le terrain nouveau. La
croix amene le fidele au désert, au-dela de la mort, n’ayant aucun but, sinon son
enlevement pour rencontrer le Seigneur. Voila la part de tout chrétien, quelque faible et
ignorant qu’il soit. S’il s’agit d’en faire ’heureuse expérience, c’est autre chose; car, pour
jouir de cette position, il faut la communion avec Dieu et le jugement de soi-méme. La
chair et le sang ne comprennent pas ce que veut dire 'enléevement d'un homme céleste.
Méme les fils des prophétes ne I'ont pas compris, car ils ont dit a Elisée : « Voici, il y a avec
tes serviteurs cinquante hommes, des hommes vaillants; qu’ils aillent, nous te prions, et
qu’ils cherchent ton maitre; I'Esprit de ’'Eternel 'aura peut-étre emporté et 'aura jeté sur
quelque montagne ou dans quelque vallée ». Voila leur pensée sur I'enlévement d’Elie; ils
ne pouvaient concevoir qu’il fat allé au ciel dans un chariot de feu’. Ils s’arrétaient encore
aux choses de la terre, car leur entendement spirituel n’avait pas été assez exercé pour
reconnaitre et apprécier une si glorieuse vérité. Elisée s’est soumis a leur importunité;
mais ils ont dii apprendre quelle était leur folie, par le travail inutile des envoyés.

Cinquante hommes vaillants n’ont pu trouver nulle part le prophete enlevé. Il n’était
plus sur la terre ; mais il fallait une puissance tout autre que celle de ’homme naturel pour
suivre ce chemin. L’homme naturel ne recoit pas les choses de 'Esprit de Dieu, et il ne peut
les connaitre, parce qu’elles se discernent spirituellement. Ceux qui marchent selon I'Esprit
comprendront mieux quelle a été la grace, accordée au prophete, d’étre délivré des

7 11 a été dit que les enfants qui sortirent de Béthel pour se moquer d’Elisée, faisaient allusion
a I'enlévement d’Elie. S’il en est ainsi, ce ne serait qu’une figure de la moquerie du monde par
rapport a I’'enlévement de I'Eglise.



exigences de la mort, et d’étre introduit d'une maniere glorieuse dans le repos céleste.

Telle a été la fin de la carriere du prophéte; une fin glorieuse. Qui de nous ne
désirerait une fin semblable a la sienne? Quelle grace! Quun homme soit honoré de la
sorte! Béni soit le Sauveur, le Fils de Dieu, le Prince de la vie, qui vint de la gloire céleste
pour mourir  la croix! C’est en vertu de cette ceuvre, en perspective, qu'Elie a été délivré
de la mort, et qu’il est allé au ciel sans mourir. Que Dieu nous donne de connaitre toujours
plus Son amour! Oui; en retracant le chemin d’Elie, de Galaad a Kerith, a Sarepta, au
Carmel, en Horeb et au ciel, nous disons: «O l'incomparable amour de Dieu!». Qui
pourrait concevoir un tel chemin ! Dieu seul peut faire de telles choses; et le chemin d’Elie
le Thishbite exalte la grace de Dieu, tandis qu’il confond la sagesse de l’ennemi.
L’enlévement d’un croyant au ciel est un des plus magnifiques résultats de la rédemption.
Délivrer une ame de l’enfer est un triomphe; ressusciter le corps d’'un croyant est une
manifestation encore plus grande de la grace et de la puissance divine; mais prendre un
homme vivant, dans sa vigueur, et le transporter de la terre au ciel, est un déploiement
encore plus grand de la puissance de Dieu en rédemption. Nous la voyons dans le cas
d’Elie, qui a été enlevé (Ame, esprit et corps) au ciel. Il a été délivré du tumulte et de la
confusion de ce monde. Le courant du mal pourrait s’accentuer et les hommes et leurs
principes se manifester; la mesure des iniquités d’Isra€l serait bient6t comble. Le fier
Assyrien, la verge de I'Eternel, viendrait pour chatier le peuple ; mais qu’était cela pour le
prophete enlevé ? Rien; le ciel s’ouvrait sur lui; pelerin dans le désert, il en avait fini avec le
pays de Canaan. Il allait quitter les souillures et la dégradation du peuple et prendre sa
place en haut pour y attendre les événements solennels auxquels il aura encore part.

Nos méditations pourraient se terminer a I'enlevement du prophete ; mais il y a une
scene particuliére ou il apparait dans le Nouveau Testament, et si nous n’y faisions pas
allusion, notre étude demeurerait incomplete.

Sur la montagne de la transfiguration, Moise et Elie apparurent en gloire, et parlérent
avec le Seigneur Jésus Christ de Sa mort qu’ll devait accomplir a Jérusalem. Le Seigneur
avait pris avec Lui Pierre, Jacques et Jean, et les avait conduits au sommet de la montagne
pour contempler Sa gloire future. C’est ainsi qu’Il voulait fortifier leurs &mes pour pouvoir
affronter les épreuves du chemin qu’ils devaient encore parcourir. Quelle gloire! Le
Seigneur Lui-méme avec Ses vétements blancs et resplendissants; Moise, figure de ceux
qui dorment; Elie, type de ceux qui seront enlevés! Pierre, Jacques et Jean, les piliers de
I’Eglise, étaient 13; et il est évident que notre Seigneur voulait préparer Ses apéotres pour le
jour de Ses souffrances, en leur montrant un tableau de la gloire qui les suivrait. Jésus
avait en perspective la croix avec toutes ses horreurs; Il avait dit aux disciples, un peu
avant la transfiguration, que le Fils de 'homme devait souffrir beaucoup et étre rejeté par
les anciens et par les principaux sacrificateurs et par les scribes. Il devait étre crucifié, mais
Il ressusciterait le troisieme jour. Cependant, Il a voulu montrer Sa gloire aux siens avant
de passer par les souffrances.

La croix, c’est la base de toute bénédiction : la gloire de Christ et des siens, la joie du
peuple Israél ramené en Canaan, et la délivrance de la création du joug de la corruption.
Tout dépend de la croix de notre Seigneur Jésus Christ. Ses peines et Ses douleurs forment
le fondement de la gloire de I'Eglise, de la bénédiction d’Israél et de toute la création. Donc,
ne nous étonnons pas que cette croix ait été le sujet de 'entretien entre Christ, Moise et
Elie. «IIs parlaient de sa mort qu’il allait accomplir & Jérusalem ». Tout dépendait de Sa



mort; le passé, le présent et 'avenir, tout se reposait sur la croix, comme sur une base
immortelle. Moise pouvait discerner dans la croix ce qui mettait de coté les ombres
contenues dans les rites et cérémonies sous la loi; Elie pouvait y reconnaitre tout ce qui
rendait efficace le ministere prophétique. La loi et les prophétes indiquaient la croix
comme le fondement de la gloire a venir. Combien donc était intéressant le sujet de la
conversation sur le mont de la transfiguration, au milieu de I’excellente gloire ! Intéressant
pour la terre, pour le ciel et pour I'entiere création de Dieu. Car la croix est le centre des
desseins et des conseils divins, conciliant tous les attributs de Dieu ; elle maintient, selon
des principes immuables, la gloire de Dieu et la paix du pécheur; on y voit gravée
I'inscription : « Gloire a Dieu dans les lieux tres hauts, paix sur la terre, et bon plaisir dans
les hommes ». Il n’est donc pas étonnant que Moise et Elie soient apparus en gloire pour
parler d’un sujet aussi important. Ils allaient retourner a leur repos, tandis que leur Maitre
devait redescendre au combat pour affronter la croix dans toute sa terrible réalité ; mais ils
savaient bien que Lui et eux se rencontreraient encore au milieu d’'une gloire sans nuage —
gloire dont ’Agneau est le centre éternel — gloire qui brillera quand toutes les gloires
humaines et terrestres seront terminées dans la nuit — gloire qui subsiste a jamais.

Mais que faisaient les disciples sur ces entrefaites ? Ils dormaient, pendant que Moise
et Elie parlaient avec le Fils de Dieu de Sa croix et de Ses souffrances. La nature peut
dormir méme en face de l'excellente gloire®. « Et quand ils furent réveillés, ils virent sa
gloire et les deux hommes qui étaient avec lui. Et il arriva, comme ils se séparaient de lui,
que Pierre dit a Jésus : Maitre, il est bon que nous soyons ici; et faisons trois tentes, une
pour toi, une pour Moise et une pour Elie, ne sachant ce qu’il disait ». Sans doute, il était
bon d’étre la; c’était beaucoup meilleur que de descendre de la montagne pour rencontrer
toutes les contradictions et I'injustice des hommes. Quand Pierre vit la gloire, et Moise et
Elie, il semblait a son esprit d’Israélite qu’il n’y avait plus d’obstacle a la célébration de la
féte des Tabernacles. Il dormait pendant qu’ils parlaient de la mort de Jésus, mais quand il
s’est réveillé, il aurait aimé fixer sa tente dans cette scéne de paix et de gloire, sous les cieux
ouverts. Mais il ne savait pas ce qu’il disait. Ce n’était qu'un instant passager. Les deux
personnes célestes allaient s’éloigner, et Jésus serait livré entre les mains des hommes. 11
passerait de la montagne de la gloire a celle de la souffrance ; Pierre lui-méme serait criblé
par Satan, et humilié et brisé sous le sentiment de sa chute. Il serait ceint par un autre et
irait ou il ne voudrait pas. Une longue nuit de douleur et de tribulation se préparait pour
I'Eglise; les armées de Rome viendraient pour fouler aux pieds Jérusalem et la dévaster.
Les foudres de la guerre et des révolutions se feraient sentir, avec une terrible violence, sur
toute la terre civilisée. Toutes ces choses, et bien d’autres aussi, devaient arriver avant que
le repos, révé par Pierre, se réalisat sur la terre. Le prophéte Elie doit visiter la terre de
nouveau avant qu’arrive le grand et terrible jour du Seigneur (Mal. 4, 5). Elie viendra
premierement et rétablira toutes choses. «Jusques a quand, Seigneur? ». Que cela soit le
cri constant de nos ceeurs, tandis que nous avancons vers le repos et la gloire qui nous

8 Les mémes disciples dormaient a I'agonie du Seigneur en Gethsémané. Ils dormaient a la
vue de la croix comme ils avaient dormi a la vue de la gloire. La nature ne comprend ni l'une ni
I'autre de ces deux choses. Le Seigneur dit a Pierre : «Ainsi vous n‘avez pu veiller une heure
avec moi?». Il savait que si I'esprit est prompt, la chair est faible. Jésus pouvait dire aux
disciples qu'ils avaient persévéré avec Lui dans toutes Ses épreuves; cependant ils avaient
dormi sur la montagne de la transfiguration et a Gethsémané, et ils allaient méme
L’abandonner au moment de Sa grande détresse.



attendent. Le temps est court, et une éternité pleine de réalités divines et glorieuses est
proche. Puissions-nous marcher a la lumiere de cette gloire! Qu’il nous soit donné de voir
par la foi la belle aurore de la matinée sans nuage qui va bient6t poindre. Tout nous
montre que la fin est proche; tous les événements, toutes les voix qui nous parviennent,
nous parlent de la venue du royaume. La mer et les flots mugissent, les peuples sont en
convulsion, les trones sont renversés ; toutes ces choses nous montrent la fin. Une voix du
ciel nous dit : « Regardez en haut! ». Ceux qui ont recu le Saint Esprit possedent les arrhes
de I'héritage a venir. Ils ont été sur la montagne, et quoiqu’ils aient dii descendre pour
affronter les épreuves et la douleur d’ici-bas, ils possedent néanmoins 'avant-goit de la
joie et des bénédictions qui seront leur éternelle part. Ils peuvent rendre grace a Dieu
chaque jour, chemin faisant, de ce que leurs espérances n’étant pas limitées par le triste
horizon de ce monde, ils ont une demeure au-dela de tout ce qui est transitoire.

Conclusion

Quoique, dans son ministére, Elie le Thishbite ressemble a Jean-Baptiste, comme
nous l’avons vu déja, cependant si nous envisageons sa personne et son chemin de pelerin
et spécialement son départ pour le ciel, il se présente & nous comme une figure de ’Eglise
ou de la famille céleste. En le considérant ainsi, peut-étre quelques remarques sur les
importantes doctrines de I'Eglise ne seront pas déplacées, comme formant une conclusion
a Pesquisse précédente.

Il est important que nous comprenions I'enseignement par rapport au caractere
céleste de I’Assemblée; car nous trouverons que cette vérité nous préservera des formes
variées du mal et de la mauvaise doctrine qui existe de nos jours. Etre sainement instruit
de l'origine céleste, de la position et de la céleste destinée de I'Eglise, c’est la sauvegarde la
plus efficace contre la mondanité et le mauvais enseignement. Tout systeme de doctrine ou
de discipline qui rattacherait I’'Eglise a la terre, soit dans sa position actuelle, soit dans son
espérance de I'avenir, est faux et exerce une mauvaise influence. L'Eglise n’appartient pas a
la terre; sa vie, sa position et ses espérances sont célestes; son appel et son existence
dépendent en quelque sorte de la mise de cté actuelle de la terre. Eden et Canaan furent
jadis des endroits bénis par I'opération divine ; mais le péché les a gatés. Maintenant, ceux
qui recoivent I’évangile de la grace de Dieu, préché au nom d’'un Sauveur crucifié,
ressuscité et glorifié, deviennent les membres vivants du corps de Christ, et sont appelés a
abandonner toute espérance terrestre. Vivifiés par la voix de Celui qui est monté aux cieux,
ayant une vie qui dérive de la sienne, ils occupent la place d’étrangers et de pelerins sur la
terre. La position d’Elie le Thishbite, sur le c6té du désert prés du Jourdain® représente
celle de I'Eglise. Les deux termes de son existence sur la terre sont d’'une part la croix, et
d’autre part le retour du Seigneur. Entre ces limites, la terre n’a pas de place. Envisager
I'Eglise comme une association terrestre serait la ravaler bien au-dessous des pensées
divines.

La doctrine de I'appel céleste de I'Eglise a été développée, dans toute sa puissance et
sa beauté, par le Saint Esprit dans I'apotre Paul. Jusqu’a lui, et méme au commencement

9 En parlant du coté du désert, je fais simplement allusion au chemin du prophete pour
traverser le Jourdain. Si nous considérons le chemin d’Israél, d’Egypte en Canaan, nous
apprenons un autre aspect de la vérité. Une personne enseignée par le Saint Esprit
comprendra les deux différents cotés.



de son ministere, Dieu s’occupait encore d’Isra€l. Il y avait eu une succession de témoins,
dont le ministere avait pour but la bénédiction du peuple terrestre. Les prophetes
rendaient témoignage a Isra€l, non seulement de leur état de ruine, mais aussi de
I’établissement du royaume dans I’avenir, selon I’alliance faite avec Abraham, Isaac, Jacob
et David. Ils ne parlaient pas de I'Eglise — corps de Christ — dans le ciel. Comment
auraient-ils pu le faire, puisque ce profond mystere n’était pas encore révélé aux fils des
hommes? La révélation d’'une Assemblée, composée de Juifs et de Gentils assis en Christ
dans les lieux célestes, était au-dela du témoignage prophétique de I’Ancien Testament.
Esaie parle dans un langage des plus élevés, de la gloire de Jérusalem aux derniers jours ; il
parle des nations qui viendront a sa lumiere, et des rois qui s’approcheront de sa
splendeur. Mais il ne dépasse pas les gloires du royaume établi sur la terre; et par
conséquent, il ne va pas plus loin que 'alliance faite avec Abraham. Cette alliance assure la
bénédiction a la postérité d’Abraham et, par elle, aux nations; mais nous ne trouvons pas
la révélation du mystere de I’Assemblée dans la loi et les prophétes.

Puis, dans le ministére de Jean-Baptiste, nous voyons la méme chose. La somme de
son témoignage était : « Repentez-vous, car le royaume est proche!». Comme précurseur
du Messie, il cherchait a produire 'ordre moral dans tous les rangs du peuple. Il préchait
aux Juifs ce qu’ils devaient faire, dans cet état de transition ot son ministere les conduirait,
et annoncait Celui qui devait venir. Avons-nous, en cela, quelque allusion au mystere ? Pas
un mot; c’est le royaume qui est préché. Jean pouvait conduire ses disciples jusqu’au
Jourdain, le lieu de la confession, mais il ne pouvait les conduire en haut. Il fallait un plus
grand que lui pour faire cela.

Le Seigneur Jésus prend alors Sa place dans le témoignage. Les prophetes avaient été
lapidés, Jean-Baptiste avait été décapité, et maintenant le témoin fidele entre en scene; et
non seulement Il déclare que le royaume est proche, mais aussi Il se présente Lui-méme a
la fille de Sion comme étant son Roi. Lui aussi est rejeté; et, comme les témoins
précédents, Il scelle Son témoignage par Son sang. Isra€l n’a pas voulu le Roi, I'envoyé de
Dieu; et Dieu n’a pas voulu donner le royaume a Israél.

Apres cela vint le témoignage des douze apotres. Apres la résurrection, ils ont
demandé au Seigneur s’Il allait maintenant rétablir le royaume pour Israél. Leurs pensées
étaient remplies du royaume ; aussi les deux disciples sur le chemin d’Emmaiis espéraient-
ils que c’était Lui qui délivrerait Isra€l. Il en était bien ainsi; mais la question était quand
cela aurait lieu. Le Seigneur ne blame pas les disciples d’avoir pensé au royaume, mais Il
leur dit : «Ce n’est pas a vous de connaitre les temps ou les saisons que le Pére a réservés a
sa propre autorité; mais vous recevrez de la puissance, le Saint Esprit venant sur vous, et
vous serez mes témoins a Jérusalem, et dans toute la Judée et dans la Samarie, et jusqu’au
bout de la terre » (Act. 1, 6-8). Encore, 'apotre Pierre offre ainsi le royaume aux Israélites :
« Repentez-vous donc et vous convertissez, pour que vos péchés soient effacés; en sorte
que viennent des temps de rafraichissement de devant la présence du Seigneur, et qu’il
envoie Jésus Christ, qui vous a été préordonné, lequel il faut que le ciel regoive jusqu’au
temps du rétablissement de toutes choses dont Dieu a parlé par la bouche de ses saints
propheétes de tout temps» (Act. 3, 19-21). Avons-nous ici le développement du mystere ?
Non! Le résultat de ce témoignage fut simplement le rassemblement a Jérusalem d’'un
certain nombre de croyants auxquels rien ne fut enseigné de la position spéciale et céleste
de I’Assemblée. Le moment n’était pas encore venu pour cet enseignement ; la doctrine de
I’Assemblée devait étre encore, pour ainsi dire, imposée, comme étant en dehors du cours



régulier des événements.

L’Eglise, comme nous la voyons au commencement des Actes, présente un modéle de
grace et d’ordre qui est exquis, mais rien n’y dépasse ce que 'homme peut connaitre et
apprécier. C’était le royaume, et non encore le grand mystére de I'Eglise. Ceux qui croient
que les premiers chapitres des Actes présentent 'Eglise dans son plus haut aspect n’ont pas
compris les pensées divines a ce sujet. La vision de Pierre, en Actes 10, est évidemment un
progres sur sa prédication du chapitre 3. La grande toile descendit du ciel et y remonta;
elle était donc un embléme remarquable de ’Eglise ; mais la grande pensée du mystére
céleste n’était pas encore enseignée.

Dans la réunion convoquée a Jérusalem pour considérer la question qui s’était
présentée relativement aux Gentils, les apotres donnerent leur adhésion a Jacques,
lorsqu’il dit : « Siméon a raconté comment Dieu a premierement visité les nations pour en
tirer un peuple pour son nom. Et avec cela s’accordent les paroles des prophetes, selon
qu’il est écrit : Apres ces choses je retournerai et je réédifierai le tabernacle de David, qui
est tombé, et je réédifierai ses ruines et je le reléverai, en sorte que le résidu des hommes
recherche le Seigneur, et toutes les nations sur lesquelles mon nom est réclamé, dit le
Seigneur qui fait ces choses, connues de tout temps » (Act. 15, 14-17). Ici nous voyons qu’il
n’y avait rien dans I'appel des Gentils qui fiit contraire aux paroles des prophetes. Il en est
de méme de 'Eglise ; car quoiqu’elle ne soit pas mentionnée dans les prophétes, son appel
est en harmonie avec eux. Il y a une différence entre I’exposition d’'une vérité et I’accord
avec cette vérité, lorsqu’elle est exposée par un autre. Est-ce que les apotres, réunis en
concile a Jérusalem, ont compris que Juifs et Gentils sont assis ensemble en Christ dans les
lieux célestes ? Je ne le crois pas; quelques-uns ont entendu de Paul cette révélation (Gal.
2, 1, 2), mais comme ensemble, il ne me semble pas qu’ils I'aient comprise. Pour eux, il
n’était pas question de la position céleste de ’Assemblée, mais de 'ordre sur la terre. Nous
croyons donc que la prédication aux Gentils, par Pierre, n’était pas le développement du
grand mystére de I'Eglise, mais la présentation du royaume selon les paroles des
propheétes, et aussi selon la divine déclaration de Matthieu 16, 18, 19 : « Et moi aussi je te
dis que tu es Pierre, et sur ce roc je batirai mon assemblée, et les portes du hades ne
prévaudront pas contre elle. Et je te donnerai les clefs du royaume des cieux ; et tout ce que
tu lieras sur la terre sera lié dans les cieux; et tout ce que tu délieras sur la terre sera délié
dans les cieux ».

Remarquez qu’il s’agit ici du royaume et non de I’Eglise dans son aspect céleste. II
n’est pas question de I'Eglise au ciel; elle est envisagée comme étant sur la terre, et non
comme assise dans les lieux célestes. Pierre recut les clefs du royaume et s’en servit;
d’abord pour ouvrir le royaume aux Juifs et puis aux Gentils. Il n’a jamais recu la mission
de conduire ’Assemblée dans les lieux célestes ; méme dans ses épitres, il ne parle pas du
mystere. Il envisage ’Assemblée sur la terre, comme étrangere ayant son espérance la-
haut.

Il a été réservé au grand apotre des nations d’enseigner, par la puissance de I’Esprit,
le glorieux mystere de ’Assemblée. Ainsi il dit qu’il avait été constitué apotre comme étant
né avant le temps (1 Cor. 15, 8). Jusque-la, les événements n’avaient pas la maturité qu’il
fallait pour la révélation du mystére; et voila pourquoi 'apétre parle d’étre né avant le
terme. Isra€l n’était pas finalement jugé; le Seigneur épargnait encore la ville bien-aimée,
car Il est lent a la colere. Comme on I'a dit : «Quand le Seigneur quitte une place de



miséricorde, ou entre dans une place de jugement, Il s’avance d’'un pas lent ». Cela est vrai,
et quoique I'apotre des Gentils ait été suscité pour enseigner des vérités qui dépassaient les
limites d’Isra€l, cependant il s’adressait a ce peuple avant tout. Ainsi il coopérait avec les
douze apétres, quoiqu’il n’etit rien appris d’eux. En Actes 13, 46, nous lisons : « C’était a
vous premierement qu’il fallait annoncer la parole de Dieu, mais puisque vous la rejetez et
que vous vous jugez indignes de la vie éternelle, voici nous nous tournons vers les
nations ». Et pourquoi? Parce que Dieu est patient et miséricordieux. Ainsi Paul était le
dépositaire, non seulement des conseils, mais aussi de amour divin. Quoiqu’il fit
serviteur de ’Assemblée pour enseigner le mystere qui n’avait pas été révélé, en d’autres
générations aux fils des hommes, il pensait a ses fréres, ses parents selon la chair; il
s’éloignait d’'un pas lent, lui aussi, de la ville vouée au jugement. En somme, comme son
évangile ne pouvait étre annoncé que sur la base de ’'abandon de la terre et du peuple
terrestre, ’'apotre patientait avant d’annoncer sa doctrine ; car il aimait son peuple.

Il dit lui-méme : « Au bout de quatorze ans, je montai de nouveau a Jérusalem avec
Barnabas, prenant aussi Tite avec moi. Or j'y montai par révélation et je leur exposai
I’évangile que je préche parmi les nations; mais dans le particulier, a ceux qui étaient
considérés, de peur qu’en quelque maniere je ne courusse ou n’eusse couru en vain » (Gal.
2, 1, 2). C’est un passage assez important ; Paul avait été suscité en dehors du cours régulier
des choses; son ministére n’était pas terrestre ou judaique, a tel point qu’il pouvait donner
lieu a toutes sortes de questions sur I'origine de sa divine mission™.

C’est a Paul que fut confié ce qu’il appelle son évangile ; mais il s’agissait de savoir si
tout était prét quant a Israél pour le développement des conseils divins. L’ap6tre en sentait
I'importance; et voila pourquoi il le communiqua en particulier a un petit nombre de
croyants. Au milieu de ’Assemblée a Jérusalem, il ne pouvait parler ouvertement de cette
grande vérité. Il sentait que le moment n’était pas encore arrivé, et que s’il en parlait
prématurément, il y avait peu de personnes ayant assez d’intelligence spirituelle pour le
recevoir. Ses craintes étaient bien fondées: il n’y avait pas beaucoup de chrétiens a
Jérusalem qui fussent préts a recevoir 'évangile de Paul. Méme quelques années plus tard,
nous voyons Jacques, qui pourtant occupait une place distinguée dans 1’Assemblée,
engager Paul a se purifier et a se raser la téte. Et dans quel but ? Pour ne pas rompre avec la
terre. « Tu vois, frére, combien il y a de milliers de Juifs qui ont cru, et qui sont zélés pour
la loi; or ils ont oui dire de toi que tu enseignes a tous les Juifs qui sont parmi les nations,
de renoncer a Moise, leur disant qu’ils ne doivent pas circoncire leurs enfants, ni vivre
selon les coutumes. Qu’est-ce donc? Il faut absolument que la multitude s’assemble, car ils
entendront dire que tu es arrivé. Fais donc ce que nous te disons. Nous avons quatre
hommes qui ont fait un veeu; prends-les, et te purifie avec eux, et contribue aux frais avec
eux, afin qu’ils se rasent la téte, et tous sauront que rien n’est vrai des choses qu’ils ont oui
dire de toi, mais que tu marches toi aussi en gardant la loi» (Act. 21, 20-24). Ici nous
voyons clairement que le grand mystere n’était pas compris et ne serait pas regu par I'église
a Jérusalem™.

10 Plusieurs ont essayé de priver |I'ap6tre Paul de son ministére céleste en le plagant parmi les
douze. En faisant ainsi, ils mettent en question le choix de Matthias (Act. 1). Mais il est évident
gue le Saint Esprit reconnaissait |'élection de Matthias, car il fut inspiré comme les autres. On
comprendra que ceux qui veulent maintenir des systémes humains chercheront a réduire le
ministére de Paul au niveau de la terre.

11 La circonstance a laquelle allusion est faite dans cette citation eut lieu plusieurs années



Nous pouvons bien comprendre que Jacques redoutait I'effet de la déclaration de
I’évangile de Paul parmi ceux qui s’attachaient encore a I'appel terrestre. Il est vrai que les
Juifs croyants avaient quelque chose de meilleur que le sanctuaire terrestre, mais ils
n’étaient pas encore préts a recevoir ’évangile de Paul. Puis le coeur s’attachait a la pensée
que c’était Jérusalem qui devait étre le foyer de la lumiére chrétienne et du témoignage qui
rayonnait partout. Mais si le mystere, communiqué par Paul a quelques-uns en particulier,
avait été annoncé aux « milliers de Juifs », ceux-ci ne 'auraient pas recu ; ainsi le centre de
lumiere serait devenu un centre de division. De plus, le méme motif qui avait inspiré
l'apétre, jadis, d’annoncer le mystere a un petit nombre de croyants, etit pu le conduire
plus tard a attendre, pour s’accommoder a ceux qui n’avaient pas encore dépassé 'ordre
terrestre du royaume. Toutes les affections du cceur de Paul, comme homme et comme
Juif, I'auraient conduit a patienter envers Jérusalem, et a hésiter dans la proclamation
d’'une doctrine qui rejetterait dans 'ombre le judaisme, tout en élevant les pensées des
croyants vers le ciel. Paul savait bien la vanité et I'inutilité des veeux et des purifications
légales; il ne voyait rien au temple de Jérusalem qu'un vaste systeme d’ombres dont la
substance est au ciel. Mais son cceur était rempli d’affection envers ses freéres qui
poursuivaient encore le culte juif; c’est pourquoi il hésitait a communiquer la pleine
lumiere qu’il avait recu. Il craignait de les éblouir, habitués qu’ils étaient aux ombres des
anciens jours. Si c’est 1a 'explication de la conduite de I'apotre, cela nous le présente d'une
maniére bien intéressante et nous montre en lui deux choses: la participation aux
affections divines envers Israél, et le ministere des conseils divins concernant I’Assemblée.
L'une et l'autre sont belles; et tandis qu’il semblerait que 'ap6tre laissait empiéter la
premiere sur la seconde, c’était une action sage que nous pouvons comprendre, le cceur de
Paul s’arrétait sur Jérusalem, jusqu'a ce que le Seigneur le contraignit a la quitter. Sa
mission était relative aux Gentils; pourtant, il se rendait a Jérusalem, et sa lenteur d’en
sortir nous rappelle «les pas lents » de la gloire de I'Eternel lorsqu’elle quittait le temple
(Ez. 10; 11). Mais le Seigneur voulait que Son serviteur quittat Jérusalem. « Hate-toi et sors
au plus tot de Jérusalem; car ils ne recevront pas le témoignage que tu pourrais rendre de
moi. Et moi je dis : Seigneur, ils savent que je mettais en prison et que je battais dans les
synagogues ceux qui croient en toi; et lorsque le sang d’Etienne, ton témoin, fut répandu,
moi-méme aussi jétais présent et consentant, et je gardais les vétements de ceux qui le
tuaient ». C’est ainsi que l'apo6tre plaidait, prenant sur lui la culpabilité des incrédules;
mais le Seigneur, ne pouvant lui permettre de rester a Jérusalem, lui dit : «Va, car je
t’enverrai au loin parmi les nation » (Act. 22, 18-21).

Il fallait que la vérité fiit manifestée; les conseils divins s’accomplissaient. En vain
Jacques voulait arréter le courant; en vain Paul hésitait encore; s’il voulait rentrer a
Jérusalem, il devrait en sortir dans les liens. En effet, il revint a Jérusalem ; et le passage
que nous venons de lire est le récit de 'apotre concernant ce que le Seigneur lui avait dit
autrefois. Quoiqu’il lui fit dit de partir de Jérusalem, il y alla de nouveau, et nous savons
quel fut le résultat de sa visite, la derniere qu’il fit a la ville bien-aimée. Ce que Jacques
craignait et voulait éviter, arriva. Une émeute eut lieu et Paul fut livré aux Gentils, non
comme un homme libre, mais comme ambassadeur lié de chaines. Il pouvait dire

apres la visite dont Paul parle en Galates 2. Celle-ci semble avoir été occasionnée par la
controverse relative aux Gentils. Ce fait donne de la force a I’'expression «en particulier, a ceux
qui étaient considérés». Paul ne pouvait communiquer son évangile a l'ensemble des Juifs
croyants, a Jérusalem.



néanmoins que c’était a cause de I'espérance d’Isra€l qu’il était ainsi lié. Il aurait pu éviter
les liens, s’il n’avait pas tant aimé son peuple; Isra€l resta sans excuse, et Paul devint
prisonnier et martyr.

C’est ainsi que Paul quitta définitivement Jérusalem. Il I'avait visitée de temps en
temps, et il aurait voulu y rester, mais ce n’était pas sa place. Jérusalem avait été I'objet des
soins divins et le centre de la bénédiction depuis des siecles, mais elle allait étre foulée par
les Gentils; son temple serait ruiné, et le troupeau de Christ, qui y avait été rassemblé,
serait dispersé. Apres quelques années, la ville centrale des voies de Dieu serait écrasée
sous les pieds lourds et cruels des Romains.

Le départ de Paul peut étre considéré comme le signe précurseur de tous ces
événements. La grande vérité dont il était le dépositaire ne pouvait étre pleinement révélée
que lorsque la terre, comme scéne de l'opération divine, serait abandonnée. Ainsi le
chrétien intelligent envisagera le voyage de Paul a Rome avec le plus profond intérét*.

Mais l'apotre, quittant Jérusalem, n’abandonna pas Isra€l. Il ne désespérait pas du
peuple. On ne l'avait pas recu a Jérusalem, mais peut-étre le recevrait-on a Rome; si 'on
n’avait pas écouté son témoignage en Orient, peut-€étre le recevrait-on en Occident. En tout
cas, il essaierait; car il n’abandonnerait pas ceux qui I'avaient repoussé. En Actes 28, 17,
20, 23, nous lisons que «trois jours apres, Paul convoqua les principaux des Juifs; et
quand ils furent assemblés, il leur dit : Hommes freres, quoique je n’aie rien fait contre le
peuple ou contre les coutumes des peres, fait prisonnier a Jérusalem, j’ai été livré entre les
mains des Romains... C’est donc la le sujet pour lequel je vous ai appelés, afin de vous voir
et de vous parler; car c’est pour I'espérance d’Isra€l que je suis chargé de cette chaine... Et
lui ayant assigné un jour, plusieurs vinrent aupres de lui dans son logis; et il leur exposait
la vérité, en rendant témoignage du royaume de Dieu, depuis le matin jusqu’au soir,
cherchant a les persuader des choses concernant Jésus, et par la loi de Moise et par les
prophétes ».

L’ambassadeur dans les liens cherche encore les brebis perdues de la maison d’Israél,
en leur offrant, a eux les premiers, le salut de Dieu. Mais ils n’étaient pas d’accord entre
eux, et finalement I'apotre est obligé de leur dire : « L’Esprit Saint a bien parlé par Esaie le
prophéte a nos peres, en disant : Va vers ce peuple et dis : En entendant, vous entendrez et
vous ne comprendrez point; et en voyant vous verrez et vous n’apercevrez point; car le
coeur de ce peuple s’est engraissé, et ils ont oui dur de leurs oreilles, et ont fermé leurs
yeux; de peur quils ne voient des yeux et n’entendent des oreilles, et qu’ils ne
comprennent du coeur, et qu’ils ne se convertissent, et que je ne les guérisse. Sachez donc

12 Une pensée pleine d'intérét, par rapport a notre sujet, c’est que le voyage de Paul a Rome
nous donne I'histoire de I’'Eglise sur la terre. Le navire partit en bon état, prét a affronter la
violence des tempétes. Aprés quelques jours, I'ap6tre donne un certain conseil qui n’est pas
recu, et le naufrage survient. Il faut pourtant distinguer entre le navire et ceux qui s’y
trouvaient, le premier fut détruit, mais les derniers furent sauvés. Appliquons cela a l'histoire
de I'Eglise dans son sentier sur la terre. Le témoignage partit de Jérusalem, d’oU Paul partit
pour Rome. Le témoignage apostolique aurait conduit I'Eglise sur la terre, et I'aurait gardée du
naufrage; mais quand ce témoignage fut rejeté, la ruine s’ensuivit. Cependant, notons la
différence entre le témoignage collectif de I'Eglise et la fidélité personnelle. «Celui qui a des
oreilles pour entendre» trouvera toujours des paroles d’instruction et de direction, méme dans
les époques les plus sombres. Les vagues peuvent détruire le témoignage collectif, mais celui
qui fait la volonté de Dieu demeure éternellement.



que ce salut de Dieu a été envoyé aux nations, et eux écouteront ». Il n’y avait désormais
plus d’espérance. Tous les efforts de 'amour avaient été vains, et 'ap6tre, a contrecceur,
laisse les Juifs dans un état d’aveuglement judiciaire, résultat de leur refus du salut de
Dieu. Ainsi tout obstacle a la pleine prédication de I’évangile de Paul est enlevé; il se trouve
au milieu du vaste monde des Gentils, prisonnier a Rome et rejeté de la part des Juifs. 11
avait fait tout son possible pour demeurer encore avec ceux-ci; son ceeur plein d’amour
pour Israél avait hésité avant de répéter le jugement du prophéte. Maintenant tout est fini,
tout espoir est perdu. Toutes les institutions et associations humaines ne sont pour lui que
ruine et déception. Désormais, il doit développer le saint mystére par lequel I'Eglise sera
conduire de la terre au ciel. Ainsi se termine le livre des Actes, qui, comme les évangiles,
est plus ou moins en rapport avec le témoignage rendu a Israél. Aussi longtemps qu’Isra€l
était l'objet du témoignage, celui-ci continuait; mais il cessa quand Israél fut
judiciairement abandonné a la cécité.

Voyons maintenant quel était ce « mystere », cet « évangile», ce «salut», et ce qu’il
avait de particulier. Il est important de le comprendre. Quel était I’évangile de Paul ? Etait-
ce une méthode de justification du pécheur différente de celle que préchaient les autres
apotres ? Nullement! Paul préchait aux Juifs et aux Gentils la repentance envers Dieu et la
foi en Jésus Christ. Cétait la substance de sa prédication; mais ce qu’l y avait de
particulier dans ’évangile de Paul ne concernait pas précisément les voies de Dieu envers
les pécheurs, mais plutot celles envers les saints; il était moins question de la justification
du pécheur que de ce que Dieu faisait de lui apreés lavoir justifié. Ce qui caractérisait
I’évangile de Paul était la position dans laquelle il placait I'Eglise. Il n’y avait qu'un moyen
de justification, pour le pécheur, c’est-a-dire la foi a la seule offrande du Seigneur Jésus
Christ; mais il pouvait y avoir divers degrés d’élévation quant a la position des croyants.
Par exemple, un croyant au commencement des Actes avait des priviléges plus élevés qu'un
saint sous la loi. Moise, les prophétes, Jean-Baptiste, notre Seigneur dans Son ministere
personnel, et les douze apétres, tous présenterent des aspects variés de la position du
croyant devant Dieu, mais 1’évangile de Paul allait plus loin. Ce n’était pas le royaume
offert a ceux qui se repentaient, comme par Jean-Baptiste et par Christ; ce n’était pas non
plus le royaume ouvert aux Juifs et aux Gentils en Actes 3 et 10 ; mais c’était 'appel céleste
de I'Eglise composée de Juifs et de Gentils en un seul corps, non sur la terre, mais assise
dans les lieux célestes en Christ Jésus. L’épitre aux Ephésiens développe pleinement le
mystére de la volonté de Dieu concernant I'Eglise. L3, nous trouvons un plein
enseignement relatif a notre position céleste, a nos espérances célestes et a notre combat
dans les lieux célestes. L’apotre envisage ici 'Eglise non comme en pélerinage sur la terre
(ce qui est toujours vrai), mais comme étant assise au ciel ; non comme travaillant ici-bas,
mais comme se reposant la-haut. Ainsi il est écrit que Dieu nous a ressuscités avec Christ et
nous a fait asseoir ensemble dans les lieux célestes en Christ Jésus. Ce n’est pas : «Il le
fera», mais : «Il I’a fait ». Quand Christ ressuscita d’entre les morts, tous les membres de
Son corps (I’Assemblée) furent ressuscités aussi; quand Il monta au ciel, ils y monterent
aussi; quand Il s’assit, ils s’assirent aussi. C’est-a-dire, tout cela était dans le conseil de
Dieu et devait se réaliser avec le temps, par le Saint Esprit envoyé du ciel. Telle était la
pensée, le propos divin concernant les membres du corps qui est I’Assemblée. Les croyants
ne l'ont pas su d’abord ; cela n’a pas été développé par le ministére des douze, tel que nous
le voyons dans les Actes, parce que le témoignage envers Isra€l continuait encore. Tant que
la terre était la scene des opérations divines, et qu’il restait encore quelque motif



d’espérance d’Isra€l, le mystére céleste n’était pas annoncé; mais lorsque la terre fut
abandonnée et qu’'Isra€l fut mis de coté, 'apotre des Gentils, de sa prison a Rome, écrivit a
l’assemblée, et lui exposa tous les glorieux privileges du rapport avec sa position céleste en
Christ. Paul prisonnier a Rome, avait compris qu’il n’y avait rien a espérer de 'homme. 11
ne pensait plus a un parfait témoignage terrestre rendu par I’Assemblée. Il ne voyait
I'Eglise que dans le ciel dans toute la beauté et la perfection de Christ. Il savait ce qu’il en
serait de la carriere terrestre de I’Assemblée; il en serait d’elle comme du navire dans
lequel il avait voyagé de Jérusalem a Rome. Mais son cceur fut soutenu par ’heureuse
certitude que rien ne pouvait toucher a I'unité du corps de Christ ; car bien que 'expression
de cette unité manquat sur la terre, elle était infailliblement maintenue dans le ciel. C’était
la une source de joie pour Paul, pendant qu’il demeurait*® un prisonnier méprisé, au cachot
de Néron. Il n’avait pas honte; car il savait que 'Eglise, quoique brisée ici-bas, était entre
les mains du Fils de Dieu, et que Lui était puissant pour la garder jusqu’a I'instant béni de
son enlévement pour rencontrer le Seigneur.

Mais on demandera : Comment peut-on dire que les croyants sont assis dans les lieux
célestes tandis qu’ils sont encore dans ce monde, en lutte avec toutes ses douleurs et ses
tentations ? On pourrait faire une question analogue par rapport a I'importante doctrine de
Romains 6. Comment peut-on dire que les chrétiens sont morts au péché, tandis qu’ils
sentent que le péché agit continuellement en eux ? La réponse aux deux questions se trouve
dans le fait que Dieu voit le croyant comme étant mort avec Christ, et qu’Il voit 'Eglise
comme étant ressuscitée et assise au ciel en Christ; mais c’est seulement par la foi que
nous réalisons ces vérités. Ainsi il est écrit : « Tenez-vous donc pour morts » — ce que Dieu
dit. La force du croyant pour soumettre la corruption qui demeure en lui, consiste dans le

13 Il est important que nous ayons des pensées justes au sujet de la présence du Saint Esprit
dans I'Eglise et de I'unité du corps de Christ. Celui qui retient la premiére cherchera la
seconde.

On me remet une lettre d’'un serviteur du Seigneur, qui est trés estimé, et j'en cite les
extraits suivants comme étant dignes de toute notre attention.

«Le Saint Esprit descendit du ciel pour former un seul corps sur la terre. Par un seul Esprit,
nous avons tous été baptisés pour étre un seul corps; et nous sommes responsables de garder
I'unité de I’Esprit : c’est Dieu qui maintient infailliblement I'unité du corps. Si Dieu a placé des
dons de guérison dans I’Assemblée, assurément ce n’est pas dans le ciel. On n‘a qu‘a lire 1
Corinthiens 10, 17 pour voir que l'unité de I’'Eglise sur la terre est une institution
fondamentale, essentielle et divine. C'est la grande vérité qui distinguera ceux qui ont de la foi
pour marcher fidélement dans ces derniers jours; sans quoi I'attente de Christ ne sera que
pour la délivrance personnelle; or, «I’Esprit et I'Epouse disent : Viens!». Toute I'épitre aux
Ephésiens s’occupe de ce sujet, qui en forme la base, et d’autres Ecritures en parlent aussi. La
descente du Saint Esprit pour former I'Eglise, et Sa présence sur la terre, caractérisent I'ceuvre
de Dieu, pendant que Christ est en haut; c’est la preuve irrécusable que cette unité est sur la
terre. C'est pourquoi ceux qui ont quitté la terre pour aller au ciel (quoiqu'ils soient toujours de
I’Assemblée) ne sont pas comptés comme faisant partie de I'unité actuelle ici-bas. Leurs ames
sont séparées de leurs corps, et ils sont absents de la scéne olu le Seigneur se glorifie
maintenant par les actes de Sa puissance; ainsi ils ne font plus partie de cette unité qui rend
témoignage a la grace de Dieu manifestée sur la terre ».

J'appelle I'attention du lecteur sur cet extrait; et en méme temps, je fais remarquer que
toutes les fois ou il est dit dans ces méditations que I'Eglise n’est pas ici, cela signifie que la
source et la puissance de l'unité n’y sont pas; mais il est certain que l'unité devait se
manifester ici-bas.



fait qu’il se tient pour mort au péché; et sa force pour se séparer du monde consiste en ce
qu’il se tient pour ressuscité et assis en Christ. L'Eglise dans la pensée de Dieu n’a rien a
faire avec le péché et le monde; elle est comme Christ Lui-méme ; mais les pensées de Dieu
et notre réalisation de Ses pensées sont deux choses différentes.

On dira peut-étre encore qu’en Romains 11, I’'apétre dit que les Gentils prennent la
place d’Israél sur la terre. Mais 13, il n’est pas question du mystere de I’Assemblée, et par
conséquent «l’olivier » n’est pas le symbole du corps de Christ dans le ciel. En Romains 1,
Paul parle de son évangile, et de son désir de 'annoncer a Rome ; il fait allusion, au dernier
chapitre, & la révélation du mystére, mais il ne développe pas la doctrine de I'Eglise comme
corps de Christ, dans les onze premiers chapitres. Ce n’est pas la pensée du Saint Esprit de
parler de Juifs et de Gentils assis comme un seul corps au ciel, dans cette partie de
I’Ecriture. Il ne pourra jamais se dire de 'Eglise, comme corps de Christ : « Tu seras aussi
retranchée ». La seule pensée en est choquante. Qu’est-ce donc que l'olivier ? C’est sur la
terre Parbre du témoignage, dans lequel les Gentils, qui forment la profession chrétienne,
ont été entés; mais ils n'ont pas persévéré dans la bonté de Dieu. L'olivier, comme le
royaume, est en rapport avec la terre, et tout ce qui est de la terre a toujours manqué.

L’Assemblée n’est pas de la terre pour ce qui concerne son origine et son espérance ;
elle est du ciel. La période de I'Eglise forme une parenthése dans l’histoire des voies
divines, sans aucun rapport avec ce qui a précédé ou ce qui viendra plus tard. Les
événements de la terre sont indépendants de la présence ou de 'absence de I'Eglise. Si
I'enlévement de 1'Eglise avait lieu ce soir, le monde avec tous ses systémes politiques et
religieux continuerait son train comme a I'ordinaire. L'Eglise de Dieu ne fait pas partie du
mécanisme de ce monde, et tous ceux qui le voudraient le comprennent rien au vrai
caractére de 'Assemblée. Si nos esprits sont remplis du mystére céleste de ’Eglise, nous
pourrons juger sainement de la chrétienté avec tous ses systémes et ses sectes.

Mais le lecteur chrétien comprendra que toutes les tendances de I’esprit humain, non
seulement ne peuvent concevoir la vérité divine de I'Eglise, mais encore y sont opposées.
Nous avons vu combien il a fallu de temps, avant que ’homme pfit la saisir, et qu’elle lui a
été, pour ainsi dire, imposée ; et il nous suffit de considérer I'histoire de I’Eglise pendant les
derniers dix-huit siecles, pour voir combien faiblement cette vérité a été maintenue, et
comme elle fut promptement négligée et abandonnée. Le coeur naturel s’attache a la terre,
et la pensée d'une corporation terrestre a des attraits pour lui. La vérité du caractere
céleste de I'Eglise ne sera réalisée que par une faible minorité. Les réformateurs (seiziéme
siecle) n’ont pas recherché cet important sujet. Ils ont été des instruments pour mettre au
jour la précieuse doctrine de la justification par la foi, en contraste avec la superstition
romaine, et aussi pour projeter sur la conscience humaine la lumiere de l'inspiration en
opposition aux dogmes faux et séduisants de la tradition humaine. C’était beaucoup;
cependant il faut avouer qu’ils ne se sont pas occupés de la position et de 'espérance de
I'Eglise. Il y avait une immense distance, il est vrai, entre I’église de Rome et I'Eglise qui est
au ciel ; cependant on trouvera, a la fin, qu’il n’y a pas de terrain neutre entre les deux, car
tout systéme religieux formé et dirigé par la sagesse et les ressources de 'homme, quelque
purs que soient ses principes, et quelque hostiles qu’ils soient au catholicisme, a toujours
des éléments terrestres. Jugés par le Saint Esprit, au jour de la lumiere céleste, tous les
systémes humains sont défectueux; la pensée de I'’Eglise au ciel — d’hommes ici-bas ayant
leur centre d'union en haut — est trop pure et trop élevée pour étre connue, d'une maniere
générale, parmi les hommes.



Le coeur s’attache aux choses d’ici-bas, ne comprenant pas que durant cet intervalle
ou Dieu rassemble I'Eglise, par le Saint Esprit, Il ne s’occupe pas de la terre. Il forme le
corps de Christ pour le ciel. Pendant qu’ll s'occupait publiquement de la terre, 'Eglise
comme telle n’existait pas encore; et quand Dieu recommencera Ses voies envers Israél et
la terre, I'Eglise sera loin. Pour comprendre tout cela, il faut une plus grande mesure de
spiritualité qu’on ne trouve en général'.

La question surgit naturellement dans l'esprit d'un chrétien sérieux : Quelle est la
forme la plus scripturaire du gouvernement de I'Eglise ? La seule réponse a cette question
serait : Attachez-vous a ceux qui s’appliquent a garder 1'unité de I’Esprit par le lien de la
paix. Les sectes ne sont pas 'Eglise, les partis religieux ne sont pas le corps de Christ. Ainsi,
si nous nous attachons a des sectes, nous nous trouverons dans quelque ruisseau tributaire
du gouffre dont il est parlé en Apocalypse 17 et 18. Ne nous trompons pas, car les principes
se développeront et les systemes trouveront leur propre niveau. Des préjugés opéreront
pour empécher la réalisation des vérités célestes dont nous parlons. Ceux qui voudraient
maintenir I’évangile de Paul se trouveront, comme lui, abandonnés et méprisés au milieu
des pompes et de la splendeur de ce monde. Les disputes des sectes et le bruit des
controverses religieuses étoufferont, sans doute, les faibles voix de ceux qui parleront de
l'appel céleste et de 'enlévement de I'Eglise. Mais, que ’homme spirituel, qui se trouve au
milieu de cette déplorable confusion, se souvienne que tout systéme de discipline
ecclésiastique et d’interprétation prophétique qui rattache UEglise a la terre ou aux
choses de la terre, est contraire a lesprit et aux vérités du grand mystere qui a été
développé par le Saint Esprit dans les écrits de Uapbtre des Gentils. L’Eglise n’a pas besoin
du secours du monde pour ce qui concerne l'ordre ou la discipline. Le Saint Esprit habite
dans I'Eglise, quelque brisée ou dispersée quelle soit, malgré toute lincrédulité de
I’homme a ce sujet; si I'on veut introduire des éléments terrestres ou humains, cela ne fera
qu’attrister Celui dont la présence est la lumiére des croyants, et la source et la puissance
du ministére et de la discipline. Quant a l'espérance de I'Eglise, «nous attendons le
Sauveur » et non 'accomplissement des événements sur la terre. Grace a Dieu, les croyants
n’ont pas a attendre la révélation de I’Antichrist, mais 'apparition du Fils de Dieu, qui les a
aimés et s’est donné Lui-méme pour eux. Les chrétiens doivent comprendre qu’ils n’ont
rien a attendre sinon leur enlevement pour rencontrer le Seigneur. Le monde se moquera
de cette attente, et de faux docteurs enseigneront des doctrines opposées a cette vérité pour
ébranler la foi des simples; mais, par la grace, nous continuerons a nous consoler les uns
les autres, et nous dirons avec le propheéte : «les jours se sont approchés, et chaque vision
aura son accomplissement » (Ez. 12, 23).

En terminant, je dirai que je sens profondément combien jai été faible en
développant la doctrine de ’Assemblée ; mais je ne doute pas de son importance, et je suis
assuré que plus le temps approche, plus la lumiére sera répandue, a ce sujet, sur les
croyants. Aujourd’hui, il est a craindre que peu de personnes le comprennent. Si 'on
comprenait mieux 'appel céleste de ’Assemblée, on ferait moins d’efforts pour acquérir un
nom et une position sur la terre. Paul, le grand témoin de la vocation céleste de I'Eglise, ne
pouvait faire qu'une pietre figure aux yeux des enfants de ce siécle; il en sera de méme de

14 On distinguera sans doute entre les actes publics de Dieu, et les opérations secretes de Sa
providence. Les premiers cessérent lorsqu’Israél fut mis de c6té et recommenceront quand
Israél reviendra sur la scéne. Mais les opérations cachées de la providence continuent
toujours. Dieu dirige les événements politiques pour I'accomplissement de Sa propre volonté.



ceux qui marchent selon ses principes et sur ses traces. Mais il pouvait se consoler dans la
pensée que le solide fondement de Dieu demeure, ayant ce sceau : « Le Seigneur connait les
siens»; et: «Qu’il se retire de I'iniquité, quiconque prononce le nom du Seigneur ». Il
savait que méme dans les temps les plus sombres, quelques-uns encore invoqueraient le
Seigneur d’'un cceur pur. Qu’il nous soit donné de marcher avec de tels croyants au milieu
de ce triste monde, jusqu’a ce que nous voyions Jésus tel qu’ll est et que nous Lui soyons
rendus semblables a jamais!



	Élie le Thishbite
	Préface de l’auteur
	Élie le Thishbite
	Introduction
	Le premier message du prophète (1 Rois 17, 1)
	Le prophète dans la retraite (1 Rois 17, 2-24)
	La maison d’Achab (1 Rois 18, 3-16)
	Le prophète sur le Carmel (1 Rois 18, 1, 17-46)
	Le prophète sur le mont Horeb (1 Rois 19)
	L’enlèvement du prophète (2 Rois 2)

	Conclusion


