
Élie le Thishbite

(Traduit de l’anglais par E.L. B.)

C.H. Mackintosh

Élie le Thishbite....................................................................................................................................1
Préface de l’auteur...........................................................................................................................1
Élie le Thishbite...............................................................................................................................1

Introduction.................................................................................................................................1
Le premier message du prophète (1 Rois 17, 1).........................................................................3
Le prophète dans la retraite (1 Rois 17, 2-24).............................................................................7
La maison d’Achab (1 Rois 18, 3-16).......................................................................................17
Le prophète sur le Carmel (1 Rois 18, 1, 17-46).......................................................................20
Le prophète sur le mont Horeb (1 Rois 19)..............................................................................27
L’enlèvement du prophète (2 Rois 2).......................................................................................35

Conclusion.....................................................................................................................................41

Préface de l’auteur

En publiant les pages suivantes, l’auteur désire ardemment que le Seigneur daigne
s’en  servir  pour  diriger  les  pensées  des  croyants  sur  la  doctrine  de  la  position  et  de
l’espérance de l’Église. Cette doctrine deviendra toujours plus importante, tandis que les
anciens principes continuent  d’opérer et  que des principes nouveaux commencent  à se
montrer. 

L’auteur a écrit pour  l’Église et non pour un parti ; pour les brebis du troupeau de
Christ et non pour les membres d’une secte. L’aspect actuel des choses devrait avoir pour
effet de conduire le chrétien à une grande largeur d’esprit et de cœur, tout en le tenant
attaché  à  la  simple  Parole  de  Dieu  et  en  gardant  ses  pieds  dans  le  chemin  étroit.  La
confusion règne autour de nous ; il ne manque pas de controverse et de divergence ; mais
l’étude des Écritures, avec tranquillité et prière, nous rendra capables de discerner entre
les hommes et les principes, et d’éviter des extrêmes dangereux. 

La vérité de Dieu n’a jamais été affectée par tout ce qui est arrivé parmi les chrétiens ;
l’ignorance  et  la  faiblesse  de  l’homme  ont  été  exposées,  mais  les  principes  divins
demeurent toujours purs et inébranlables. Si les hommes veulent bâtir des systèmes, il faut
que ceux-ci finissent tôt ou tard, comme Babel ; et plus l’homme mêle la vérité divine avec
ses propres idées dans la construction de son système, plus il déshonore Dieu et tend à
égarer ses semblables. Il ne faut pas que la vérité soit corrompue par un mélange humain ;
elle doit se conserver pure. Ainsi nous pouvons être assurés que ceux qui s’attendent à
Dieu avec humilité  et  patience,  tout en sentant leur faiblesse,  réaliseront toujours avec
bonheur l’accomplissement de la promesse : « Là où deux ou trois sont assemblés en mon
nom, je suis là au milieu d’eux ». 



Élie le Thishbite

Introduction

L’exercice du ministère prophétique en Israël était toujours la preuve de la décadence
nationale. Aussi longtemps que les grandes institutions du peuple étaient maintenues dans
leur vigueur et  que le mécanisme de l’économie mosaïque subsistait  selon sa première
disposition, il n’y avait aucun besoin d’une action étrangère, et l’on n’entendait jamais la
voix d’un prophète. 

Mais quand le déclin commençait, quand les lois et les ordonnances qui avaient été
arrêtées par Dieu Lui-même, cessèrent d’être administrées selon l’esprit et la puissance des
premiers  jours,  alors  survint  le  besoin  d’un  ministère  nouveau,  qui  a  été  rempli  par
l’énergie du Saint  Esprit  dans les prophètes.  Il  n’y avait  rien,  dans toute l’étendue des
ordonnances et des cérémonies du Lévitique, pour former un ministère tel que celui d’Élie
le Thishbite ; car l’élément charnel dans ce service aurait entravé l’action prophétique. Le
message d’un prophète ne pouvait être annoncé que dans la puissance du Saint Esprit ;
ainsi pendant tout le temps où les ordonnances lévitiques remplissaient leur but, il n’était
pas  nécessaire  que  l’Esprit  déployât  de  l’énergie  nouvelle.  Il  n’y  avait  pas  besoin  d’un
prophète tel qu’Élie,  aux jours de la gloire et de la grandeur de Salomon. Tout était en
ordre  alors,  le  mécanisme  tout  entier  était  en  bon  état ;  chaque  roue,  chaque  vis
fonctionnait effectivement à sa place. 

Le  roi  sur  le  trône  portait  le  sceptre  pour  maintenir  les  droits  civils  d’Israël ;  le
sacrificateur,  au  temple,  accomplissait  dûment  ses  devoirs  religieux,  les  Lévites  et  les
chantres étaient tous à leurs places ; en somme, tout marchait avec un tel ordre que la voix
d’un prophète était inutile. Cependant, tout a été changé ; les flots du mal ont envahi la
terre et ont emporté les fondements mêmes du système civil  et religieux en Israël.  Des
impies, avec le temps, sont montés sur le trône de David et ont sacrifié les intérêts du
peuple à leurs propres convoitises ;  le mal atteignit une telle autorité que finalement, le
méchant Achab, avec sa femme Jézabel, occupait le trône d’où Salomon avait dispensé la
justice divine. L’Éternel ne pouvait plus patienter — Il ne pouvait permettre que la marée
du mal montât plus haut ; et voilà pourquoi Il a lancé de Son carquois une flèche préparée
pour percer la conscience d’Israël, si toutefois Il pouvait ramener Son peuple à une fidélité
heureuse. Cette flèche n’était autre qu’Élie le Thishbite — le témoin hardi et austère, qui
restait à la brèche au moment où tous avaient abandonné le combat, étant impuissants
pour résister à l’impétueux torrent du mal. 

Mais  avant  de considérer la  vie  et  le  ministère  de cet  homme remarquable,  nous
ferons bien de noter le double caractère de la prophétie. Nous verrons, en nous occupant
du ministère des prophètes, que non seulement un message particulier avait été confié à
chacun d’eux, mais qu’il y avait un double but à remplir pour le même prophète. 

Le Seigneur s’adressait  aux consciences  des siens pour que le  mal fût  jugé,  et  en
même temps Il dirigeait l’œil de la foi vers la gloire à venir. 

Le prophète, par le Saint Esprit, présentait la lumière et la vérité de Dieu aux cœurs et
aux consciences — il exposait pleinement et fidèlement tout le mal intérieur — il parlait
clairement du triste déclin du peuple et de leur abandon de l’Éternel, tandis qu’il ôtait les
fondements  du  faux  système  religieux  qui  s’établissait  en  Israël.  Mais  le  prophète  ne
s’arrêtait  pas  là ;  ç’aurait  été  triste  en effet  s’il  n’avait  parlé  que des  manquements  du



peuple et de la perte de leur ancienne gloire ; mais à la parole : « Ô Israël, tu t’es ruiné », il
pouvait, par la grâce, ajouter cette assurance consolante : « Mais ton secours est en moi ». 

En ceci nous voyons les deux éléments qui composaient le ministère des prophètes,
c’est-à-dire, la ruine complète d’Israël et la grâce triomphante de Dieu. Nous y voyons le
départ de la gloire en rapport avec la désobéissance d’Israël, et son retour final en rapport
avec l’obéissance et la mort du Fils de Dieu. En vérité, ce ministère possédait un caractère
très élevé et très saint. Quel glorieux service, en effet, d’être envoyé au milieu des débris
d’un système ruiné, et de pouvoir y indiquer l’heureux moment où Dieu se manifesterait
dans les résultats immortels de Sa propre grâce en rédemption, et cela pour la joie de Ses
rachetés, tant au ciel que sur la terre ! Et qu’est-ce que cette grâce, sinon l’évangile ? En
quoi le ministère du prophète diffère-t-il de celui de l’évangéliste ? En rien, car n’est-ce pas
que  l’évangéliste,  lui  aussi,  rend  témoignage  à  l’homme  qu’il  est  perdu,  tout  en  lui
annonçant  la  pleine  valeur  de  l’œuvre  accomplie  de  Jésus ?  Voilà  le  témoignage  de
l’évangéliste ;  d’un  côté,  il  parle  de  la  ruine  de  l’homme  et  de  la  fin  de  toutes  ses
prétentions ;  de l’autre,  il  annonce la pleine manifestation des gloires divines,  selon les
conseils de Dieu en rédemption. Heureux ministère, glorieux et divin ! Service d’honneur !
Puissent nos cœurs en apprendre la vraie valeur ! 

Le premier message du prophète (1 Rois 17, 1)

Le règne d’Achab, fils d’Omri, forma une époque sombre et lugubre dans l’histoire
d’Israël. L’iniquité était à son comble, les péchés de Jéroboam ne semblaient que peu de
chose comparés avec la liste noire des transgressions d’Achab. La méchante Jézabel, fille
du roi païen des Sidoniens, avait été choisie d’Achab pour être la compagne de son cœur et
de  son  trône,  et  ce  seul  fait  suffisait  pour  établir  l’oppression  de  tout  Israël  et  pour
renverser l’ancien culte. En somme, le Saint Esprit nous dit tout en ces paroles : « Achab fit
plus que tous les rois d’Israël qui avaient été avant lui, pour provoquer à colère l’Éternel, le
Dieu d’Israël » (1 Rois 16, 33). C’en est assez, car tous les rois depuis Jéroboam avaient
commis le mal aux yeux du Seigneur, et le fait de commettre plus qu’eux tous indiquait une
culpabilité  peu  ordinaire.  Voilà  donc  Achab ;  voilà  l’homme  qui  siégeait  sur  le  trône
d’Israël, lorsqu’Élie le Thishbite commençait son témoignage prophétique. 

Il  y  a  quelque  chose  de  profondément  triste  sous  le  règne  d’Achab.  Toutes  les
lumières  avaient  été  éteintes,  toute  voix  de  témoignage  était  réduite  au  silence.  Le
firmament où tant de brillants luminaires avaient resplendi, était sombre et nuageux. La
mort s’étendait partout et il semblait que le diable allait tout emporter, quand Dieu, dans
Sa  miséricorde  envers  Son peuple  opprimé et  fourvoyé,  suscita  un notable  et  puissant
témoin pour Lui dans la personne de notre prophète. C’est dans une telle occasion qu’un
témoin produira un grand effet et exercera une grande influence. C’est après une longue
sécheresse que la pluie fait sentir toute sa vertu rafraîchissante. La scène avait été préparée
pour qu’un homme puissant parut pour agir avec une énergie divine contre toute la force
du mal. 

Il est bon de noter, cependant, qu’Élie nous est présenté, comme tous les serviteurs
de Dieu, dans les circonstances de la discipline particulière, avant de paraître en public.
Cela se voit chez tous les témoins de Dieu dans ce monde, sans même excepter Celui qui a
été, par excellence, « le serviteur ». Tous ont été exercés en secret avec Dieu, avant d’agir
publiquement devant les hommes ; et encore, ceux qui ont mieux compris la valeur et le



but de leur exercice secret ont été les plus forts et les plus persévérants dans leur service
public.  Celui  qui  arrive à une position publique qui dépasse la mesure de son exercice
secret avec Dieu, doit trembler en pensant à son sort,  car il manquera d’accomplir son
témoignage.  Un  bâtiment,  dont  l’édifice  excède  la  mesure  du  fondement,  croulera
certainement.  Lorsqu’un arbre  étend ses branches  dans  l’air  à un point  qui  dépasse  la
profondeur de ses racines, il devient incapable de résister à l’orage et tombera. Il en est
ainsi de quelqu’un qui entre au service public ; il lui faut d’abord la solitude avec Dieu —
son esprit doit être exercé en particulier. Il faut qu’il passe par une discipline profonde
dans sa propre expérience, autrement, il ne sera qu’un théoriste et pas un vrai témoin ; il
faut que son oreille soit ouverte pour entendre avant que sa langue puisse parler comme
celle des savants. Où donc sont ces météores qui ont brillé de temps en temps en traversant
le sentier de l’Église de Dieu, mais qui sont subitement disparus derrière les nuages ? D’où
venaient-ils et où sont-ils ?  Pourquoi n’ont-ils pas duré ? Ils n’étaient que des étincelles
allumées par les hommes, il n’y avait pas de profondeur, ni de force pour persévérer, point
de réalité !  Voilà  pourquoi,  après  avoir  brillé  pour  un temps,  ils  se  sont  éclipsés,  sans
produire d’autre effet que d’augmenter les ténèbres environnantes ou du moins la triste
conscience de ces ténèbres. Tout vrai serviteur de Dieu doit pouvoir dire, selon sa mesure,
avec l’apôtre Paul : « Béni soit le Dieu et Père de notre Seigneur Jésus Christ, le Père des
miséricordes et le Dieu de toute consolation, qui nous console à l’égard de notre affliction,
afin que nous soyons capables de consoler ceux qui sont dans quelque affliction que ce soit,
par la consolation dont nous sommes nous-mêmes consolés de Dieu » (2 Cor. 1, 3, 4). 

Le  dix-septième  chapitre  du  premier  livre  des  Rois  nous  raconte  la  première
apparition d’Élie en public ; mais le Saint Esprit, dans l’épître de Jacques, nous renseigne
sur son histoire précédente,  et cela d’une manière très instructive,  pour n’importe quel
service particulier que nous ayons à accomplir. L’historien sacré nous présente le prophète
d’une manière brusque, car nous le voyons d’emblée au commencement de son service,
disant : « L’Éternel, le Dieu d’Israël, est vivant ». Mais il ne nous parle pas ici de l’exercice
précédent  d’Élie ;  il  n’est  pas  dit  comment  il  avait  appris  la  manière  dont  le  Seigneur
voulait qu’il parlât. De tout cela, quoiqu’il nous importe de le savoir, le Saint Esprit ne dit
rien  dans  le  livre  des  Rois ;  Élie  y  est  introduit  seulement  dans  l’exercice  saint  de  la
puissance qu’il avait acquise en secret avec Dieu. Nous voyons Élie agissant en public, mais
pas davantage. L’apôtre Jacques nous révèle le secret de la prière qu’Élie avait adressée à
Dieu, avant qu’il sortît pour accomplir son service actif devant les hommes. « Élie était un
homme ayant les mêmes passions que nous, et il pria avec instance qu’il ne plût pas, et il
ne tomba pas de pluie sur la terre durant trois ans et six mois » (Jacq. 5, 17). 

Si le Saint Esprit ne nous avait pas informé de ce fait, par l’apôtre Jacques, il nous
manquerait  un  des  plus  puissants  motifs  de  la  prière.  Mais  l’Écriture  est  divinement
parfaite,  et  ne manque de rien ;  voilà  pourquoi  Jacques  nous parle de l’instante  prière
d’Élie et nous le montre dans son recueillement sur les montagnes de Galaad. C’est là, sans
doute, qu’il avait pleuré l’état pitoyable du peuple Israël et qu’il s’était fortifié pour l’œuvre
qu’il devait accomplir. 

Cette  circonstance  dans  la  vie  du prophète  contient  pour  nous un renseignement
utile. Nous vivons dans un temps de disette et de famine spirituelle ; de sorte que l’état de
la chrétienté peut bien nous rappeler la vision des ossements desséchés d’Ézéchiel. Nous
avons à résister non seulement aux maux des temps passés, mais aussi à la corruption
mûrie d’une époque où les iniquités variées du monde païen se parent du manteau de la



profession chrétienne. Et quand nous nous adressons à ceux dont la connaissance de la
vérité et la piété extérieure nous encourageraient à nous attendre à une action chrétienne,
plus saine et  plus vigoureuse,  nous trouvons,  hélas !  dans la plupart  des cas,  que cette
connaissance n’est qu’une théorie sans puissance, et qui n’exerce aucune influence sur les
affections de l’homme intérieur. Parmi de telles personnes, on trouvera aussi que la vérité
divine ne produit pas beaucoup d’intérêt, elles connaissent déjà tant par l’intelligence ! On
ne peut rien leur présenter qu’elles ne prétendent savoir ; et voilà pourquoi elles entendent
toute proclamation de la vérité  sans s’émouvoir.  La vérité  ne leur parvient pas sous la
forme de la nouveauté, et elles ne veulent pas y faire attention. 

Dans un tel état de choses, quelle sera la ressource du fidèle ? Que peut-il faire ? Ce
n’est que la prière — la prière patiente et persévérante dans la communion intime avec
Dieu — qui peut le garder. Il lui faut un vrai exercice d’âme en présence du Seigneur : là
seulement on peut former une vraie estimation de soi-même et de ses entourages ; et c’est
là aussi que s’obtient la puissance spirituelle pour agir à la gloire de Dieu, soit envers les
frères, soit envers le monde. 

« Élie était un homme ayant les mêmes passions que nous », et il se trouvait au milieu
d’une noire apostasie où les cœurs étaient éloignés de Dieu. Il voyait disparaître les fidèles
d’entre les fils des hommes, et le mal montait comme le flot autour de lui. La lumière de la
vérité  s’en  allait ;  l’autel  de  Baal  avait  remplacé  l’autel  de  Jéhovah,  et  les  cris  des
sacrificateurs de Baal avaient étouffé les chants sacrés des Lévites. En un mot, il n’y avait
qu’une vaste ruine devant ses yeux ! Il le sentait ; il pleura sur l’état de choses, et, mieux
encore, il pria avec instance. Voici la ressource intarissable du prophète affligé. Il se retira
vers Dieu et là, il répandit son âme, tandis qu’il pleurait la ruine et les douleurs de son
peuple  bien-aimé.  Il  sentait  profondément  le  triste  état  de  choses  en  Israël,  et  voilà
pourquoi  il  priait  —  non  d’une  manière  froide  et  formelle,  mais  avec  instance  et
persévérance. 

C’est un bon exemple pour nous ; car jamais il n’y a eu nécessité de prier avec ferveur
dans l’assemblée de Dieu comme au temps actuel. On dirait que Satan déploie tous ses
maléfices afin d’accabler les esprits et de paralyser tous les efforts du peuple de Dieu. Pour
les uns, il se sert de leurs occupations publiques ; pour les autres, ce sont les épreuves de
famille ;  pour  d’autres  encore,  la  douleur  et  les  épreuves  personnelles.  En un mot,  les
adversaires abondent, et rien sinon l’excellente puissance de Dieu ne peut nous rendre
capables de répondre à tout et de vaincre les obstacles. 

Mais  Élie  ne  fut  pas  appelé  seulement à  passer  sain  et  sauf  à  travers  le  mal ;  sa
mission a été d’exercer une influence sur les autres. Il a été appelé à être fidèle à Dieu dans
un temps de décadence, et il a dû lutter pour ramener sa nation au Dieu de ses pères.
Combien plus donc avait-il besoin de chercher le Seigneur par la prière en secret et de
recueillir assez de puissance spirituelle en présence de Dieu, non seulement pour échapper
lui-même au mal, mais aussi pour être un instrument de bénédiction aux autres. 

Élie sentait cette nécessité, et voilà pourquoi il pria avec instance qu’il ne plût pas.
C’est ainsi qu’entra en scène la puissance de Dieu et que la prière d’Élie fut exaucée, car il
ne tomba pas de pluie sur la terre durant trois ans et six mois. Dieu ne refuse jamais d’agir
quand la foi s’adresse à Lui, ayant pour motif la gloire divine, et nous savons que c’est ainsi
que le prophète s’est adressé à Lui. Il n’avait pas de plaisir à considérer la ruine du pays qui
n’était plus rien qu’un désert aride et stérile, ni non plus à voir ses frères consumés par la



famine et par toutes les horreurs qui l’accompagnent. Non, le prophète avait prié qu’il ne
plût pas, dans le but de tourner les cœurs des enfants vers les pères et de ramener la nation
à  son  ancienne  foi,  de  déraciner  les  principes  d’erreurs  de  la  pensée  du  peuple.  Dieu
l’exauça,  parce  que cette  prière  avait  été  placée  par  le  Saint  Esprit  dans  l’âme de Son
serviteur. Nous pouvons bien dire qu’il est bon de nous attendre à Dieu ; non seulement la
prière produit l’heureux résultat de la réponse divine, mais aussi elle fait découler la joie et
la consolation dans nos propres âmes. Combien il est heureux pour le croyant éprouvé et
tenté de se trouver seul  avec Dieu !  Quel soulagement d’épancher  son cœur et  de faire
monter vers Lui ses affections ! Car c’est Dieu seul qui peut rendre le croyant capable de
triompher du pouvoir écrasant des choses présentes, en le transportant dans le calme et
dans la lumière de Sa sainte présence. Puissions-nous donc nous attendre à Dieu ! Que les
difficultés de nos jours soient l’occasion même de nous approcher du trône de la grâce, et
là nous trouverons la force pour exercer une influence salutaire, chacun dans sa propre
sphère ; en même temps, notre cœur sera consolé et encouragé par cette attente à notre
Père,  car  la  promesse  n’a  jamais  manqué :  « Ceux  qui  s’attendent  au  Seigneur
renouvelleront leur force ». Précieuse promesse ! Puissions-nous la réaliser toujours plus ! 

C’est ainsi qu’Élie le Thishbite commençait son service ; il sortit du sanctuaire de Dieu
armé de la puissance divine pour réveiller ses semblables. Il y a de la puissance en ces
paroles :  « L’Éternel,  le  Dieu d’Israël,  devant qui  je  me tiens,  est  vivant… ».  Elles  nous
présentent d’une manière remarquable la base sur laquelle se reposait la foi de cet éminent
serviteur de Dieu, et en même temps le principe qui le soutenait dans son service. Il se
tenait devant l’Éternel, le Dieu d’Israël, et ainsi il pouvait parler avec puissance et autorité.
Mais combien peu Achab se doutait des exercices secrets de l’âme d’Élie avant que la voix
du prophète n’eut parlé à la conscience de ce méchant roi ! Il ne savait pas qu’Élie avait prié
en particulier avant de paraître en public. Il n’en savait rien, mais Élie le savait, et ainsi il
osait affronter le chef du mal ;  il  pouvait parler au roi Achab même et lui annoncer les
jugements d’un Dieu offensé. En cela, notre prophète peut bien servir de modèle à tous
ceux  qui  sont  appelés  à  parler  au  nom  du  Seigneur.  Tous  ceux  qui  ont  cette  mission
devraient sentir qu’ils sont, par ce fait même, élevés au-dessus de l’influence de l’opinion
humaine.  Combien  de  fois  il  arrive  que  ceux  qui  parlent  avec  puissance  et  liberté  en
présence  de  certaines  personnes  sont  entravés  devant  d’autres  et  empêchés  dans  leur
service ! Cela n’aurait pas lieu, nous le savons, si seulement ils réalisaient distinctement
que leur mandat vient d’en haut, et aussi qu’ils l’accomplissent en présence du Dieu vivant.
Le serviteur du Seigneur ne doit jamais se laisser influencer par ceux auxquels il porte son
message ; il doit leur être supérieur, tout en prenant une place humble. Son langage devrait
être : « Il m’importe fort peu, à moi, que je sois jugé par vous, ou de jugement d’homme » (1
Cor. 4, 3). C’était surtout le cas de notre Seigneur. Il ne se laissait pas influencer par les
pensées ou les opinions de ceux auxquels Il parlait ! On pouvait Le contrarier, s’opposer à
Lui et refuser Son enseignement, mais cela ne Lui permettait jamais de perdre de vue,
même pour un instant, Sa mission de la part de Dieu. Il portait, avec Lui, tout le long de Sa
carrière,  la sainte assurance qu’Il  exprima dans la synagogue à Nazareth : « L’Esprit  du
Seigneur  est  sur  moi,  parce  qu’il  m’a  oint  pour  annoncer  de  bonnes  nouvelles  aux
pauvres… » (Luc 4, 18). Voici la base de Son ministère comme Fils de l’homme. C’était par
la puissance de l’Esprit, et ainsi Il se sentait toujours le serviteur de Dieu et comme tel
élevé au-dessus de l’influence de ceux avec lesquels Il avait affaire. Sa doctrine n’était pas
sienne, mais de Celui qui L’avait envoyé. Il pouvait bien dire : « Le Dieu devant qui je me



tiens » ; Il était toujours « le messager de l’Éternel, annonçant sa mission » (Agg. 1, 12, 13).
Tous les serviteurs du Seigneur devraient connaître de plus en plus cette sainte supériorité
d’âme sur les hommes et les circonstances. Ils devraient être moins sous l’impression des
pensées et des sentiments humains. Qu’avons-nous à faire avec les pensées des hommes à
notre égard ? Rien. Qu’ils écoutent ou non, qu’ils reçoivent ou non le message, que nous
soyons estimés à cause de notre œuvre, ou méprisés, cherchons à être approuvés comme
serviteurs de Dieu ! Mais notons encore avec quelle puissance et quelle autorité parle notre
prophète : « Il n’y aura, ces années-ci, ni rosée, ni pluie, selon ma parole ». Il se sentait
assuré d’être en présence du Seigneur et de prononcer ses paroles ; oui, il était identifié
avec les intérêts de l’Éternel jusqu’au point de pouvoir dire : « selon ma parole ». Tel était le
privilège du mandataire du Seigneur annonçant Son message. Tels sont les merveilleux
résultats de la prière en secret. « Élie pria avec instance qu’il ne plût pas, et il ne tomba pas
de pluie sur la terre durant trois ans et six mois ». 

Puisse ce récit encourager tous ceux qui désirent travailler pour Dieu dans nos jours
de faiblesse !  Nous devrions être davantage en présence de Dieu,  dans le sentiment de
notre besoin. Si nous le sentions un peu plus, nous aurions plus aussi de cet  esprit  de
prière, qui reconnaît que c’est Dieu qui est le donateur, et que nous sommes les vases de Sa
grâce. Souvent nous nous laissons tromper par la prière qui consiste en des paroles sans
réalité.  Plusieurs  permettent  que de telles  prières  deviennent  des obstacles  entre  leurs
âmes et Dieu, et cela leur tourne en piège. Nous devons toujours veiller à ce que nos prières
découlent naturellement de l’action du Saint Esprit en nous, afin qu’elles ne soient pas le
seul accomplissement superstitieux d’un devoir1. 

Le prophète dans la retraite (1 Rois 17, 2-24)

Aussitôt que notre prophète eut rendu son témoignage, il fut appelé à la solitude et à
la retraite loin de tout service public. « Et la parole de l’Éternel vint à lui disant : Va-t’en
d’ici et tourne-toi vers l’orient et cache-toi au torrent de Kerith, qui est vers le Jourdain ».
Ces paroles renferment un enseignement profond. Élie avait pris une place proéminente
devant tout Israël,  et quoique son action fut le résultat d’une solitude préalable et d’un
exercice d’âme en la présence de Dieu, cependant ce Dieu fidèle pour lequel il agissait,
jugeait nécessaire de l’appeler de nouveau à la retraite. C’est ainsi qu’il apprendrait non
seulement à occuper une haute position vis-à-vis de ses frères, mais aussi à prendre une
place humble devant Dieu. 

Il y a de l’instruction pour nous en cela ; car nous avons besoin d’être gardés dans
l’humilité ; la chair doit être brisée. La durée de notre exercice en secret doit surpasser celle

1 Je dirai quelques mots sur la prière en commun parmi les chrétiens ; elle est trop négligée
dans  un  temps  où on en aurait  tant  besoin.  On verra  que  la  vie,  l’énergie  et  le  service
dépendent de la prière collective. Là où il n’y a pas de réunions de prières, le service et le
témoignage  en souffriront.  Les  intérêts  de  l’Église  de  Dieu ne  sont  pas  appréciés,  et  par
conséquent les choses de la terre prennent trop de place chez les chrétiens. Si nous sentions
notre faiblesse, nous l’exprimerions ensemble, et la force collective serait renouvelée. Tous les
mouvements  importants  parmi  les  croyants  ont  été  le  résultat  de  telles  prières.  Cela  est
naturel ; car Dieu ne répandra pas Sa grâce vivifiante sur ceux qui se contentent de la routine.
Il dit : « Ouvre ta bouche et je la remplirai ! ». Si nous nous contentons de ce que nous avons,
comment  nous  attendre  à  recevoir  davantage ?  Que  tout  lecteur  chrétien  cherche  donc  à
exciter ses frères à la prière en commun, et de bons résultats se manifesteront.



de notre action en public. Élie rendit pour un moment un témoignage public, et cela après
avoir été dans la solitude avec Dieu ; mais il dut entrer de nouveau dans la retraite pour
trois ans et  demi. Ô combien peu de confiance doit  être accordée à l’homme ;  qu’il  est
difficile de bien se comporter dans une position d’honneur ! Combien nous sommes prêts à
nous oublier  et  à  oublier  Dieu !  Nous verrons bientôt que notre  illustre  prophète avait
besoin d’être gardé ainsi dans la retraite ;  le Seigneur connaissait le tempérament et les
tendances  de Son serviteur,  et  agissait  envers lui  selon ses besoins.  C’est  humiliant  de
penser combien peu nous sommes capables de rendre témoignage à Christ en public. Nous
sommes pleins de nous-mêmes ; nous croyons que nous avons une certaine importance et
que Dieu se servira de nous ; alors Dieu nous dit, comme Il dit autrefois au prophète, de
venir dans la retraite, afin d’apprendre dans la sainte tranquillité de la présence divine,
quel est notre propre néant. 

Notre bien-aimé Maître en a fait de même avec Ses apôtres ; quand ils sont revenus à
Lui pleins de l’importance de leur service (car même les démons leur étaient assujettis), Il
leur dit : « Venez à l’écart vous-mêmes dans un lieu désert ! ». L’âme intelligente s’aperçoit
tout de suite de l’importance d’une telle retraite. Il ne serait pas bon d’être toujours en la
présence des hommes ; aucune créature ne pourrait continuer ainsi. 

Le Fils de Dieu Lui-même cherchait l’endroit isolé où, loin des bruits et de l’activité
de la ville, Il pouvait jouir d’une solitude tranquille pour la prière et la communion secrète
avec Dieu. « Jésus s’en alla à la montagne des Oliviers ».  « Et s’étant levé sur le matin,
longtemps avant le jour, Il sortit et s’en alla dans un lieu désert ; et il priait là ». Mais ce
n’était pas nécessaire qu’Il se cachât, car Son chemin tout entier sur la terre n’était autre
chose que de l’isolement. L’esprit de Son ministère est dépeint dans Ses paroles :  « Ma
doctrine n’est pas mienne, mais de celui qui m’a envoyé ». Oh ! que tous les serviteurs de
Dieu  puissent  comprendre  davantage  ces  choses !  Nous  ferions  bien  de  nous  effacer
toujours plus. Le diable agit sur nos pauvres cœurs de telle façon que souvent, nous faisons
de notre service et de la vérité de Dieu le piédestal de notre propre gloire ; car nos pensées
circulent autour de nous-mêmes. Ainsi il ne faut pas nous étonner si le Seigneur ne se sert
pas beaucoup de nous,  car  comment peut-Il  se servir  de ceux qui  ne Lui  donnent pas
gloire ? Comment peut l’Éternel se servir d’Israël, quand celui-ci veut s’en vanter ? Prions
donc pour que nous devenions réellement humbles et débonnaires et plus contents d’être
estimés comme « le rebut de tous pour le nom de notre Maître ». 

Élie a été appelé à séjourner longtemps dans sa retraite au torrent de Kerith, mais
non sans avoir une précieuse promesse de la part du Seigneur Dieu d’Israël quant à la
provision qui lui était  nécessaire :  « J’ai  commandé aux corbeaux de te  nourrir là ».  Le
Seigneur protégera Son serviteur pendant qu’il sera caché à la vue des hommes, et Il lui
enverra  sa  nourriture  par  le  moyen  des  corbeaux.  Quelle  singulière  provision !  Quel
exercice continuel de la foi ne fallait-il pas en s’attendant aux visites journalières d’oiseaux
qui, naturellement, auraient dévoré la viande d’Élie ! Mais aussi Élie ne dépendait pas des
corbeaux,  mais  des  paroles :  « J’ai  commandé… ».  Pour  Élie,  c’était  Dieu  et  non  les
corbeaux qui étaient sa ressource. Le Dieu d’Israël était avec lui dans sa retraite où il vivait
de foi. Quelle grâce pour l’âme de pouvoir ainsi se reposer sur la promesse divine, en toute
simplicité !  Combien  il  est  précieux  d’être  élevé  au-dessus  des  circonstances,  dans  la
réalisation de la présence et des soins de Dieu ! Tandis qu’Élie se cachait des hommes, Dieu
se manifestait à lui. Il en sera toujours ainsi, car quand nous nous effaçons, Dieu se révèle à
nos âmes. Si Élie avait persisté dans sa position éminente, il serait resté au dépourvu ; mais



il lui fut utile d’être caché, car les ressources ne lui parvenaient que dans le lieu de retraite
et d’humilité.  « J’ai  commandé aux corbeaux de te nourrir là ». Si le prophète était allé
autre part, il n’aurait rien reçu de la part de Dieu. Quel est l’enseignement que nous devons
recueillir  de tout cela ? Pourquoi nos âmes sont-elles si pauvres et dépourvues de tout ?
Pourquoi  buvons-nous  si  peu  au  ruisseau  que  Dieu  nous  a  donné  pour  notre
rafraîchissement ?  Parce  que  nous  ne  sommes  pas  assez  cachés ;  car  nous  ne  pouvons
supposer que Dieu nous fortifiera seulement en vue d’une gloire terrestre ; c’est pour Lui
qu’Il  veut nous fortifier.  Si  nous comprenions mieux que nous ne sommes pas à nous-
mêmes, nous aurions plus de puissance spirituelle. 

Mais il faut remarquer que Dieu avait promis de nourrir Élie dans un certain endroit
et pas autre part. C’était là (au torrent de Kerith) qu’il recevrait tout de Dieu. Il en est de
même maintenant pour le croyant,  il  doit connaître l’endroit où Dieu veut qu’il  aille et
demeurer là. Nous n’avons pas le droit de choisir ; c’est le Seigneur qui doit fixer la localité
de  notre  habitation.  Heureux  les  serviteurs  qui  le  savent  et  se  soumettent  à  la  sage
direction  du  Maître.  C’est  au  torrent  de  Kerith  que  les  corbeaux  furent  dirigés  pour
apporter du pain et de la viande au prophète. Aurait-il voulu séjourner autre part, c’est lui
qui aurait dû pourvoir à tout ; mais combien plus est satisfaisante la provision de Dieu !
C’est  ainsi  que  le  sentait  Élie  sur  le  chemin  de  Kerith,  sachant  que  le  Seigneur  avait
commandé aux corbeaux de le nourrir là. La provision divine se trouve seulement dans
l’endroit ordonné de Dieu. Élie, donc, fut conduit de solitude en solitude. Venu de Galaad
avec un message du Seigneur Dieu d’Israël au roi et l’ayant communiqué, il fut dirigé par la
main de Dieu vers une solitude non interrompue, où son esprit serait exercé et sa force
renouvelée en la présence de Dieu. Et qui aimerait être privé de ces saintes leçons apprises
en secret ? Qui ne voudrait profiter de la discipline du Père ? Qui ne souhaiterait pas d’être
conduit  loin des  yeux des  hommes et  au-dessus  de l’influence  des choses terrestres  et
naturelles, à la pure lumière de la présence divine où le  moi et tous ses entourages sont
estimés selon le jugement du sanctuaire ? Bref, qui ne voudrait pas être seul avec Dieu —
seul, pas seulement dans un sens sentimental, mais vraiment et expérimentalement seul.
Seul,  comme Moïse sur la montagne de Dieu,  comme Aaron dans le lieu très saint ou
comme Élie à Kerith ? L’apôtre Jean était tout seul à Patmos ; et notre Seigneur, surtout,
seul sur la montagne. 

Nous ferions bien de nous demander ce que signifie une telle solitude. C’est d’en avoir
fini avec soi-même et avec le monde — d’être rempli de la perfection et de l’excellence de
Dieu, de contempler Sa bonté, sachant que c’est Lui qui agit  pour nous et  en nous. C’est
d’être supérieur à la chair  et à ses pensées, comme aussi à la terre,  à ses voies et aux
accusations de Satan.  C’est de sentir,  surtout,  que nous avons été introduits dans cette
sainte solitude exclusivement par le précieux sang de notre Seigneur Jésus Christ. Voilà
quelques-uns des résultats de la solitude en présence de Dieu. En vérité, il n’est pas bien
facile d’en donner une idée, mais chaque personne dont les pensées sont formées par le
Saint  Esprit,  saura  comprendre  ce  que  cela  veut  dire.  Puissions-nous  désirer  d’être
toujours plus dans le secret de la présence de notre Père, d’en avoir fini avec tout effort en
vue de maintenir notre propre réputation, et de connaître la joie, la liberté et la paix du
sanctuaire, où Dieu dans Ses attributs si variés se présente à nos âmes et nous remplit
d’une joie ineffable. 

Connaître notre position en dedans du voile et savoir que Dieu est à nous — voilà des
sources de joie intarissables, ineffables, divines. Mais quoiqu’Élie fût seul dans l’heureux



séjour  du  torrent  de  Kerith,  il  n’était  pas  privé  de  ces  profonds  exercices  d’âme  qui
découlent d’une vie de foi. Les corbeaux, il est vrai, visitèrent le prophète chaque jour ; ils
obéissaient au commandement divin, et le torrent Kerith coulait constamment. Le pain
était donné à Élie, et l’eau lui était assurée ; ainsi, quant à sa propre personne, il pouvait
oublier que la verge du jugement était étendue sur le pays. Mais sa foi devait être éprouvée,
et l’homme de foi ne pouvait prendre son aise ici-bas ; il devait être versé, comme le vin,
d’un vase à un autre. Un enfant de Dieu doit passer d’une classe à une autre dans l’école de
Christ, et lorsqu’il aura surmonté, par la grâce, les difficultés de l’une, il devra affronter
celles de l’autre. C’était donc nécessaire que l’âme du prophète fût mise à l’épreuve, cela
manifestait qu’il se confiait en l’Éternel, le Dieu d’Israël, et non au torrent de Kerith. Ainsi
il est écrit qu’au bout de quelque temps le torrent sécha. 

Nous sommes toujours en danger de dépendre des circonstances, et quand celles-ci
nous sont favorables, nous croyons que notre foi est forte, et  vice-versa.  Mais la foi ne
contemple jamais les circonstances ; elle jette son regard directement sur Dieu, puisqu’elle
a affaire à Lui seul et compte sur Ses promesses. Il en était ainsi pour Élie ; et pour lui, il
n’importait guère si Kerith coulait ou non. Il pouvait dire : 

« Quand toute source ici-bas tarirait,
Mon âme aurait toujours une fontaine. » 

C’est Dieu qui était son intarissable source de bénédiction. Le torrent se dessécha
sous  l’influence  de  l’aridité  générale,  mais  aucune  sécheresse  ne  pouvait  faire  tarir  la
source divine que connaissait le prophète. Élie savait que la parole de l’Éternel était aussi
certaine (soit comme sa portion, soit comme base de son espérance) dans le dessèchement
du Kerith, qu’elle l’avait  été durant son séjour sur ses bords. Et il  en fut ainsi,  car « la
parole de l’Éternel lui fut adressée, en disant : Lève-toi et t’en va à Sarepta qui est près de
Sidon et demeure là. Voici, j’ai commandé là à une femme veuve de te nourrir ». La foi
d’Élie  devait  toujours reposer sur  la  même base  immuable :  « J’ai  commandé ».  Quelle
grâce !  Les  circonstances  changent,  tout  espoir  humain  disparaît,  les  sources  créées
tarissent, mais Dieu et Sa Parole sont les mêmes, hier, aujourd’hui, et éternellement. Le
prophète n’a pas été déconcerté par ce nouvel ordre qu’il reçoit d’en haut. Non, car comme
Israël jadis, il avait appris à dresser et à plier sa tente selon les mouvements de la nuée de
l’Éternel. Le camp d’autrefois devait observer la marche des roues du chariot céleste qui
allait en avant vers le pays de Canaan et qui, ici et là, s’arrêtait dans le désert pour donner
au peuple un lieu de repos. Il en était de même d’Élie ; il accepterait son poste solitaire sur
les bords du Kerith,  ou bien il  prendrait  le chemin de Sarepta,  dans l’obéissance à « la
parole du Seigneur ». 

Il n’était pas permis aux Israélites de tracer leur propre chemin ; c’est l’Éternel qui
ordonnait tout pour eux. Il leur indiquait le moment de se mettre en marche, la direction à
suivre  et  l’endroit  où il  fallait  s’arrêter.  Il  leur  montrait,  de  temps en temps,  Son bon
plaisir, par les mouvements de la nuée au-dessus de leurs têtes. « Et si la nuée prolongeait
sa demeure pendant deux jours ou un mois, ou beaucoup de jours sur le tabernacle, pour y
demeurer,  les  fils  d’Israël  campaient  et  ne partaient  pas ;  mais  quand elle  se levait,  ils
partaient. Au commandement de l’Éternel ils campaient et au commandement de l’Éternel
ils partaient » (Nomb. 9, 22, 23). Tel était l’heureux état des rachetés de l’Éternel dans leur
voyage d’Égypte en Canaan ;  quant  à  leurs mouvements,  il  ne leur  était  pas permis de
suivre leur propre voie. 



Si un Israélite avait refusé de partir quand la nuée se levait, ou de s’arrêter quand elle
s’arrêtait,  il  aurait  été condamné à périr de faim dans le désert.  Le rocher et la manne
suivaient  les  Israélites  tant  que  ceux-ci  suivaient  l’Éternel.  Enfin,  la  nourriture  et  le
rafraîchissement ne se trouvaient que dans le chemin de l’obéissance. 

Il en était de même d’Élie ; il ne lui était pas permis d’avoir une volonté propre ; il ne
pouvait fixer la durée de son séjour à Kerith, ni le moment du départ pour Sarepta. La
parole de l’Éternel déterminait tout pour lui, et en obéissant à cette parole, il trouvait la
nourriture qu’il lui fallait. Quel enseignement pour le chrétien ! Le sentier de l’obéissance
est celui du bonheur. Si seulement nous savions subjuguer le moi, notre état spirituel serait
beaucoup plus vigoureux et plus sain. Rien ne contribue à la santé et à la vigueur de l’âme
comme une simple obéissance ; on est fortifié par les efforts mêmes qu’on fait pour obéir.
Cela est vrai pour tous, mais spécialement pour ceux qui ont quelque service particulier à
accomplir ; ils doivent marcher dans l’obéissance au Seigneur, s’ils veulent être utiles dans
l’exercice de leur ministère. Comment Élie aurait-il pu dire, comme il le fit plus tard, sur le
Carmel :  « Si  l’Éternel  est  Dieu,  suivez-le »,  dans le  cas  où sa marche extérieure  aurait
manifesté  un  esprit  volontaire  et  rebelle ?  Ç’aurait  été  impossible.  Un  serviteur  doit
marcher dans le chemin de l’obéissance ; car le nom même de serviteur l’implique, comme
le nom d’ouvrier suppose le travail. On a dit qu’un serviteur doit répondre dès qu’il entend
la sonnette. Puissions-nous être plus attentifs à chaque coup de sonnette de notre Maître,
et plus prêts à courir dans la direction où Il nous appelle ! Que notre langage soit : « Parle,
Seigneur, car ton serviteur écoute » ! Que la parole du Seigneur nous appelle à sortir de
notre retraite,  pour Le servir au milieu de nos frères, ou qu’Il nous appelle à y rentrer,
disons toujours : « Parle, Seigneur, car ton serviteur écoute ! ». La parole du Seigneur d’un
côté, et l’oreille attentive du serviteur de l’autre, voilà ce qu’il nous faut, pour marcher en
avant d’une manière sûre et heureuse. 

Or,  ce  sentier  d’obéissance  n’est  pas  toujours  facile ;  il  implique  une  constante
abnégation de soi-même ; il ne peut être suivi qu’autant que l’œil est fixé sur Dieu et que la
conscience est sous l’action de la vérité. Sans doute, tout acte d’obéissance porte en soi une
grande récompense ;  mais  il  faut  que la  chair  et  le  sang soient  mis de côté,  ce qui  est
difficile. Preuve en est, notre prophète, qui fut appelé d’abord à se rendre près du torrent
de Kerith pour y être nourri par des corbeaux ! La chair et le sang n’y comprendraient rien.
Puis encore, quand le torrent tarit, Élie doit se diriger vers une cité près de Sidon, afin d’y
être nourri par une veuve dénuée de tout et qui paraissait mourante de faim. Tel est le
commandement : « Lève-toi, et t’en va à Sarepta qui est près de Sidon, et demeure là ; voici,
j’ai commandé là à une femme veuve de te nourrir ». Élie, arrivant à l’endroit indiqué, ne
voyait rien qui fût propre à confirmer la promesse. Au contraire, les apparences l’auraient
rempli de doutes et de craintes, s’il n’avait tenu compte que des circonstances. « Et il se
leva et s’en alla à Sarepta et il vint à l’entrée de la ville ; et voici, il y avait là une femme
veuve qui ramassait du bois, et il lui cria et dit : Prends-moi, je te prie, un peu d’eau dans
un vase, afin que je boive. Et elle s’en alla pour en prendre. Et il lui cria et dit : Prends-moi
dans ta main, je te prie, un morceau de pain. Et elle lui dit : L’Éternel ton Dieu est vivant,
que je n’ai pas un morceau de pain cuit, rien qu’une poignée de farine dans un pot et un
peu d’huile dans une cruche ; et voici, je ramasse deux bûchettes, afin que j’entre et que je
prépare cela pour moi et pour mon fils ; puis nous le mangerons et nous mourrons ». 

Telle fut la scène qui se présenta au prophète quand il arriva à l’endroit indiqué par
Dieu ; tout était triste et décourageant pour la chair et le sang. Mais Élie ne consultait pas la



chair  et  le  sang ;  son  courage  était  soutenu  par  la  parole  immuable  de  l’Éternel.  Sa
confiance  se  basait  sur  la  fidélité  de  Dieu  et  non  sur  les  circonstances  extérieures.
L’horizon paraissait sombre et menaçant à la vue humaine, mais l’œil de la foi perçait les
nuages et voyait au-delà, le ferme fondement qui est posé pour la foi par l’excellente parole
du Seigneur. Qu’elle est précieuse, la Parole de Dieu ! Le psalmiste dit bien : « J’ai pris tes
témoignages  pour  héritage  perpétuel ».  Précieux  héritage !  Vérité  pure,  incorruptible  et
immortelle ! Bénissons Dieu de ce qu’Il en a fait notre sûr partage — partage qui sera pour
le fidèle une réalité éternelle, même quand le monde aura passé avec ses convoitises et que
toute chair aura été consumée comme l’herbe. « Grâces à Dieu pour son ineffable don ! ». 

Les circonstances qui s’offraient au prophète à son arrivée à Sarepta étaient donc :
une  veuve  et  son  fils  qui  mouraient  de  faim,  deux  bûches  et  une  poignée  de  farine !
Cependant  la  promesse  était :  « J’ai  commandé là  à  une  veuve  de  te  nourrir ».  Quelle
épreuve  mystérieuse  pour  la  foi !  Mais  Élie  ne  doutait  pas  de  la  promesse  divine  par
incrédulité ; il fut fortifié dans la foi, donnant gloire à Dieu. Il avait affaire au Dieu très-
haut, le Tout-puissant, le possesseur des cieux et de la terre, qui pourvoirait à ses besoins.
Quand même il n’y eût point d’huile ni de farine, cela ne lui aurait rien fait, car il regardait
au-delà des circonstances, au Dieu qui dirige tout. Il ne s’attendait pas à la veuve, mais à
Dieu ; il ne se confiait pas à la poignée de farine, mais au commandement divin. Son esprit
était  parfaitement  tranquille  au  milieu  de  circonstances  écrasantes  pour  quiconque
marcherait par la vue ; et aussi pouvait-il dire sans aucune hésitation : « Ainsi dit l’Éternel,
le Dieu d’Israël : Le pot de farine ne s’épuisera pas, et la cruche d’huile ne manquera pas,
jusqu’au jour où l’Éternel donnera de la pluie sur la face de la terre ». C’est la réponse de la
foi au langage de l’incrédulité. « Ainsi a dit l’Éternel » ! Cela répond à tout. 

Du moment qu’on saisit la promesse de Dieu, on en a fini avec les raisonnements de
l’incrédulité.  Celle-ci place les circonstances entre l’âme et Dieu, tandis que la foi place
Dieu entre l’âme et les circonstances. C’est là une différence importante. Puissions-nous
marcher dans la puissance et l’énergie de la foi, à la louange de Celui que la foi honore
toujours ! 

Mais il y a un autre point à signaler dans cette remarquable scène ; voyez de quelle
manière la mort semble planer sur la tête de ceux qui ne marchent pas par la foi : « Nous
mangerons  et  nous  mourrons »,  disait  la  veuve.  La  mort  et  l’incrédulité  sont
inséparablement liées ensemble. L’âme ne peut être conduite dans le chemin de la vie que
par l’énergie de la foi ; et si la foi n’est pas active, il n’y a ni vie, ni puissance, ni élévation. Il
en était ainsi de la pauvre veuve ; son espérance de vie dépendait du pot de farine et de la
cruche  d’huile ;  en  dehors  de  cela,  elle  ne  voyait  aucune  source  de  vie.  Son  âme  ne
connaissait pas encore le vrai bonheur de la communion avec le Dieu vivant, auquel seul
appartient la délivrance de la mort. Elle n’était pas encore à même de croire Dieu contre
toute espérance. Combien fragile est l’espérance qui est basée sur un pot de farine et une
cruche d’huile !  Combien est faible l’attente qui n’est fondée que sur la créature !  Et ne
sommes-nous pas tous trop portés à nous appuyer sur des moyens tout aussi pauvres, aux
yeux de Dieu, qu’un pot de farine ? Hélas ! il en est toujours ainsi quand l’âme ne dépend
pas de Dieu. Pour la foi, il faut Dieu, sinon elle n’a rien. Une poignée de farine donnera par
la puissance de Dieu, à la vue de la foi, autant de ressources que le bétail qui paît sur mille
collines. « Nous n’avons que cinq pains et deux petits poissons, mais qu’est-ce que cela
pour tant de monde ? ». C’est là le langage du cœur humain ; mais la foi ne parlerait pas
ainsi. Elle dirait : « Nous avons Dieu au milieu de tant de personnes ». L’incrédulité dirait :



Nous ne pouvons rien ! La foi dit : Dieu peut tout faire. 

Avant de quitter ce fait intéressant, appliquons-en les principes au pauvre pécheur
dont la conscience a été touchée. 

Combien de fois le coupable ne s’accroche-t-il pas à quelque vaine ressource, pour le
pardon de ses péchés, plutôt que de s’en tenir à l’œuvre accomplie par Christ à la croix —
œuvre qui a pour toujours satisfait aux exigences de la justice divine, et qui doit satisfaire à
tout  ce  que peut  demander  une conscience  chargée  de  péchés.  « Je  n’ai  personne qui,
lorsque l’eau a été agitée, me jette dans le réservoir, et pendant que moi je viens, un autre
descend avant  moi »  (Jean  5,  7).  C’est  le  langage  de  celui  qui  n’a  pas  encore  appris  à
regarder directement à Jésus au-dessus de tous les secours humains. Je n’ai personne, dit
le pauvre coupable,  avant d’avoir  reçu le  don de la foi.  Mais,  dit le croyant,  j’ai  Jésus,
l’efficacité de Son sang ne manquera pas ; sa valeur ne diminuera jamais, et le Seigneur
recueillera en sûreté et éternellement tous Ses rachetés en Sa propre demeure céleste. 

Si  ces  pages  tombaient  entre  les  mains  de  quelque  pauvre  pécheur  tremblant  et
hésitant, je l’inviterais à recevoir la consolation que Dieu lui offre dans Sa grâce infinie.
Dieu a mis la  croix de Jésus entre  le  pécheur et  ses péchés ;  il  ne reste qu’à croire au
témoignage divin. La grande différence entre un croyant et un incrédule consiste en ceci :
c’est que pour le premier, Christ est entre lui et ses péchés ; tandis que pour le dernier, les
péchés sont entre lui et Christ. Pour le croyant, c’est Christ qui est l’objet suprême ; il ne
pense plus à l’énormité de ses péchés, mais à la valeur du sang et de la personne de Christ. 

Le croyant sait que le Seigneur n’est pas maintenant sur le trône du jugement, mais
sur le trône de la grâce. Si Dieu agissait comme juge, Ses pensées seraient occupées du
péché ; mais comme Il agit maintenant en grâce, Ses pensées, béni soit Son nom, ne sont
occupées que de la valeur du sang de Jésus. Puissions-nous jouir d’une communion plus
simple et plus permanente avec les pensées du ciel, en faisant abstraction de celles de la
terre. Veuille le Seigneur l’accorder à tous Ses saints ! 

Ce courant d’idées n’est pas une vaine digression ; mais revenons à notre sujet ! 

Nous avons déjà montré que l’homme de foi doit être « vidé de vase en vase ». Chaque
scène, chaque partie successive de la vie du croyant, n’est que comme une entrée dans une
classe  nouvelle  de  l’école  de  Christ,  où  il  y  a  quelque  nouvelle  leçon  plus  difficile  à
apprendre. Mais on demandera si Élie se trouvait dans des circonstances plus éprouvantes
à Sarepta qu’à Kerith. N’était-ce pas plus intéressant pour lui d’être à la charge d’un cœur
humain  que  de  s’attendre  aux  corbeaux ?  Et  encore,  n’était-il  pas  plus  agréable  de  se
trouver en famille,  que de demeurer dans la  solitude de Kerith ?  Tout cela  serait  vrai ;
cependant la solitude a ses douceurs, et la société a ses épreuves. Des intérêts égoïstes
agissent  parmi  les  hommes  et  empêchent  la  jouissance  de  ce  que  la  société  devrait
procurer, et qu’elle procurera un jour, alors que l’humanité sera établie dans la perfection
selon les conseils divins. 

Le prophète  n’entendait  pas des expressions comme « moi et  mon fils »,  quand il
demeurait à Kerith. Là, il n’y avait pas d’intérêts égoïstes pour l’empêcher de jouir de la
provision de Dieu.  Mais du moment qu’il  quitta sa retraite pour entrer dans la société
humaine, il dut sentir que le cœur de l’homme n’aime pas qu’on touche aux objets qu’il
affectionne. Il comprit la signification des mots « moi et mon fils » manifestant les forces
intimes de l’égoïsme qui animent les enfants d’Adam. Mais on dira qu’il était naturel au
cœur de la veuve de penser à elle-même et à son fils préférablement aux autres ; et, en effet,



c’était naturel, c’est ce que la nature fait toujours. Voici les paroles d’un véritable enfant de
la nature : « Et prendrais-je mon pain et mon eau, et ma viande que j’ai tuée pour mes
tondeurs, et les donnerais-je à des hommes dont je ne sais d’où ils sont ? » (1 Sam. 25, 11).
La  nature  cherchera  toujours  ses  propres  intérêts ;  et  il  n’est  pas  donné  à  ce  monde
périssable de remplir l’âme humaine au point de la faire déborder en faveur des autres.
C’est  Dieu  seul  qui  peut  agir  ainsi ;  et  c’est  impossible  d’élargir  le  cœur  de  l’homme
autrement que par la pleine grâce de Dieu. Elle seule peut ouvrir la porte des affections de
l’homme  à  tous  les  malheureux.  La  bonté  humaine  peut  faire  beaucoup  quand  ses
ressources  sont  assez  abondantes  pour éloigner  la  privation  personnelle,  mais  la  grâce
seule rendra un homme capable d’oublier son intérêt personnel pour répondre aux besoins
des autres. « On te louera si tu fais du bien » (Ps. 49, 18). 

C’est là le principe du monde, et rien ne peut nous en délivrer, si ce n’est l’assurance
que Dieu nous a fait du bien, et, en outre, que c’est notre intérêt de nous attendre à Lui
jusqu’à la fin. Or, c’était la connaissance de ce principe divin qui dictait au prophète ces
paroles : « Fais-moi premièrement de cela un petit gâteau, et apporte-le-moi ; et après, tu
en feras pour toi et ton fils ». Dans ces paroles, Élie ne faisait que réclamer les droits de
Dieu sur  les  ressources  de la  veuve,  et,  comme nous le  savons,  la  réponse à  une telle
requête donnera toujours une riche moisson de bénédictions à l’âme. Cela exigeait de la foi
chez la veuve ; car sa position était difficile. Il lui fallait l’énergie de la foi à une promesse
divine : « Ainsi a dit l’Éternel,  le Dieu d’Israël : Le pot de farine ne s’épuisera pas, et la
cruche d’huile ne manquera pas, jusqu’au jour où l’Éternel donnera de la pluie sur la face
de la terre ». N’en est-il pas toujours de même pour chaque croyant ? Oui, certes, car nous
devons toujours agir avec foi. La promesse de Dieu doit toujours être le mobile de l’âme du
chrétien. Il n’y aurait pas eu d’exercice de foi de la part de la veuve, si le pot avait été plein
de farine ; mais quand il était épuisé, quand il ne lui restait que la dernière poignée, c’était
exiger beaucoup que de lui demander d’en donner premièrement à un étranger ; et c’était
seulement par la foi qu’elle pouvait répondre à cet ordre. Mais le Seigneur agit souvent
avec les siens comme Il l’a fait avec Ses disciples, lorsqu’Il a nourri les foules. « Il disait cela
pour les éprouver, car Il savait bien ce qu’Il allait faire ». Il nous dit souvent de faire un pas
dans une certaine direction, où notre foi sera mise à l’épreuve ; et du moment que nous
faisons ce pas, non seulement nous en comprenons le motif, mais aussi nous recevons de la
force pour aller en avant. De fait, tous les droits de Dieu à notre obéissance sont basés sur
le principe contenu dans le  commandement adressé jadis  à Israël :  « Parle  aux enfants
d’Israël, et qu’ils marchent » (Ex. 14, 15). Où devaient-ils aller ? À travers la mer. Par quel
chemin ? La grâce y répondait : « Et toi, lève ta verge et étends ta main sur la mer, et fends-
la ; et que les fils d’Israël entrent au milieu de la mer à sec ! » (v. 16). Par la foi, un homme
étant appelé à sortir, peut le faire sans savoir où il va. 

Mais cette intéressante entrevue d’Élie et de la veuve nous enseigne quelque chose de
plus ; nous y apprenons aussi que rien, sinon la puissance supérieure de la grâce divine, ne
peut  élever l’esprit  humain au-dessus  de l’influence  glaciale  de  l’égoïsme dans laquelle
l’homme vit. La gloire de la bonté divine, lorsqu’elle brille sur l’âme, dissipe les brouillards
dont  le  monde  est  enveloppé,  et  rend  l’homme  capable  de  penser  et  d’agir  selon  des
principes plus élevés que ceux qui dirigent la masse. Cette pauvre veuve était sortie de sa
maison avec le seul motif de ses graves intérêts, sans d’autre perspective que la mort. En
est-il autrement des foules qui nous entourent ? Y aurait-il mieux que cela pour un homme
inconverti quelconque sur la terre ? Non ! car l’homme le plus illustre, le plus intelligent, le



plus savant, en dehors du resplendissement de la grâce divine, est comme la pauvre veuve.
Animé de motifs d’intérêt propre, et n’attendant pas autre chose que la mort, voilà l’état de
l’homme inconverti. C’est ainsi que Dieu le voit. 

Mais la vérité divine opère un grand changement. Elle agit puissamment dans le cas
de la veuve, qui est renvoyée chez elle pour s’occuper d’un autre et s’intéresser à lui, tandis
que son âme se remplit des réjouissantes pensées de la vie. Il en sera toujours ainsi ; du
moment que l’âme reçoit la vérité et la grâce de Dieu, elle est délivrée de ce présent siècle
mauvais et arrachée du courant qui emporte des millions de créatures humaines. Elle est
dirigée  par  des  motifs  nouveaux et  animée par  un but  céleste.  La  grâce  apprend à  un
homme à vivre et à agir pour les autres. Plus nous goûterons la douceur de l’amour divin,
plus  sera  sincère  notre  désir  de  servir  les  autres.  Puissions-nous  sentir  toujours  plus
profondément  l’amour  du  Christ  qui  nous  étreint,  dans  ces  temps  de  froideur  et
d’indifférence ! Vivons et agissons en nous souvenant que nous ne sommes pas à nous-
mêmes, mais que nous avons été achetés à prix! 

La veuve de Sarepta a dû apprendre cette vérité. Le Seigneur a réclamé d’abord la
poignée de farine et la cruche d’huile, et puis Il a mis Sa main sur le fils, l’objet le plus cher
aux affections de la veuve. La mort visite la maison où Élie, la veuve et son fils jouissaient
ensemble des précieux fruits de la grâce divine. « Et il arriva, après ces choses, que le fils de
la femme, maîtresse de la maison, tomba malade ; et sa maladie devint très forte, de sorte
qu’il ne resta plus de souffle en lui ». Or ce fils avait été un obstacle à la veuve pour qu’elle
reconnût les droits divins annoncés par Élie ;  il y a donc un enseignement remarquable
pour les croyants dans la mort de cet enfant. Si nous permettons à un objet quelconque,
parent ou enfant,  mari  ou femme,  frère  ou sœur,  de nous entraver dans  le  chemin de
l’obéissance et du dévouement à Christ, cet objet nous sera ôté ! La veuve avait accordé,
dans ses pensées, une plus grande place à son fils qu’au prophète de l’Éternel, et le fils lui
fut  enlevé  afin  qu’elle  apprit  que  ce  n’était  pas  seulement  la  poignée  de  farine  qui
appartenait à l’Éternel, mais aussi le plus cher de ses biens terrestres. Il faut avoir une forte
mesure de l’Esprit de Christ pour user de tout comme administrateur de ce qui est à Dieu.
Nous sommes si portés à considérer toutes choses comme étant nôtres, au lieu de nous
souvenir  des  droits  du  Seigneur  sur  tout  ce  que  nous  possédons  et  tout  ce  que  nous
sommes. Ce n’est pas seulement une question d’obéissance ; il s’agit aussi de notre bien
permanent et de notre bonheur. La veuve reconnut les droits de Dieu sur sa poignée de
farine, et quel en fut le résultat ? Elle et sa maison furent nourris pendant des années !
Ensuite l’Éternel mit Sa main sur son fils, et que s’ensuivit-il ? 

Son  fils  fut  ressuscité  des  morts  par  la  puissance  de  Dieu,  qui  lui  montrait  que
l’Éternel pouvait non seulement conserver la vie, mais aussi la donner. Cette puissance de
la résurrection fut appliquée à ses circonstances, et ainsi elle reçut son fils, comme elle
avait déjà reçu sa nourriture,  directement du Seigneur Dieu d’Israël.  Heureux ceux qui
dépendent d’une telle bonté ! Heureux ceux dont le pot de farine et la cruche d’huile sont
remplis par la main du Père ! Heureux encore ceux qui tiennent les objets les plus chers à
leurs affections dans les liens de la résurrection. Ce sont là les privilèges des plus faibles
croyants en Jésus. 

Avant de laisser ce sujet, observons que la divine visitation a produit un certain effet
sur la veuve ; sa conscience disait : « Es-tu venu chez moi pour mettre en mémoire mon
iniquité… ? ». Quand le Seigneur s’approche de nous, on observe toujours une sensibilité de



conscience qui est de grand prix. On suit souvent la routine ordinaire de la vie en profitant
du pot et de la cruche remplis, sans qu’il y ait un exercice profond de la conscience. Cet
exercice ne se trouvera que là où il y a une marche intime avec Dieu, ou quelque visitation
spéciale de Sa part. Si le Seigneur avait simplement répondu, jour par jour, aux besoins de
la  pauvre  veuve,  la  question  du  péché  ne  se  serait  peut-être  jamais  soulevée  dans  sa
pensée ;  mais  quand la  mort  survint,  la  conscience  commença d’agir,  car  les  gages  du
péché, c’est la mort. Il y a une action double dans toutes les voies divines envers nous —
une action de la  vérité et  une action  de la  grâce.  La première  manifeste  le  mal,  et  la
seconde l’ôte ; celle-là révèle ce qu’est l’homme, celle-ci manifeste la grâce de Dieu. Celle-là
met en lumière les secrètes opérations du mal dans le cœur de l’homme, tandis que celle-ci
met en lumière les riches et inépuisables sources de la grâce dans le cœur de Dieu. Toutes
deux sont nécessaires, la vérité pour maintenir la gloire de Dieu, et la grâce pour obtenir
notre bénédiction. Celle-là pour justifier le caractère divin et ses attributs, celle-ci pour le
parfait repos du cœur et de la conscience du pécheur. Combien il est bon de savoir que la
grâce et la vérité vinrent par Jésus Christ ! 

Les voies divines envers la veuve de Sarepta n’auraient pas été complètes, si elles ne
l’avaient pas conduite à la confession du dernier verset de ce chapitre : « Maintenant à cela
je connais que tu es un homme de Dieu, et que la parole de l’Éternel dans ta bouche est la
vérité ». Elle avait appris ce qu’est la grâce dans la miraculeuse provision pour ses besoins,
et ce qu’est la vérité dans la mort de son fils. Si nous étions plus sensibles spirituellement
et plus intelligents, nous discernerions toujours ces deux traits dans les voies de notre Père
envers nous. Nous recevons toujours Sa grâce, et nous voyons constamment des exemples
de Sa vérité dans les voies divines, qui doivent manifester le mal caché de notre cœur, afin
que nous puissions le  juger  et  le  rejeter.  Tant  que le  pot  et  la  cruche sont remplis,  la
conscience est portée à sommeiller, mais quand l’Éternel frappe à la porte de notre cœur
par la discipline, nous nous réveillons énergiquement ; cela produit le jugement de nous-
mêmes. 

Nous protestons contre la forme de propre examen qui engendre des doutes à l’égard
du salut, mais nous croyons qu’il faut nous souvenir que le moi doit être jugé, ou bien nous
ne pourrons marcher en avant ;  il  n’est  jamais dit  au croyant de s’examiner d’une telle
façon à découvrir qu’il n’est pas dans la foi. Cette idée est souvent basée sur une fausse
interprétation de 2 Corinthiens 13, 5 : « Examinez-vous vous-mêmes et voyez si vous êtes
dans la foi ». La pensée de l’apôtre est le contraire de ce qu’on veut déduire de ses paroles,
comme le montre le contexte. Les Corinthiens avaient encouragé certains faux apôtres qui
osaient mettre en question le ministère de Paul, ce qui obligeait ce dernier de justifier son
apostolat. Il le fit d’abord en parlant de tout son service, et puis par un appel touchant fait
aux Corinthiens : « Puisque vous cherchez une preuve que Christ parle en moi… examinez-
vous vous-mêmes ». La plus puissante et la plus frappante preuve pour eux de l’autorité
divine de l’apostolat de Paul se déduisait du fait que les Corinthiens étaient dans la foi. On
ne peut donc supposer qu’il leur est dit de s’examiner pour prouver sa mission céleste, si
cet examen devait aboutir à la découverte qu’ils n’étaient pas dans la foi.  Au contraire,
c’était  parce  qu’ils  savaient  qu’ils  étaient  des  sanctifiés  dans  le  Christ  Jésus,  que Paul
pouvait leur faire cet appel pour mettre en évidence la réalité de sa mission. 

Il existe, cependant, une différence entre l’examen et le jugement de soi-même. C’est
un excellent service que de juger, avec droiture et sévérité, la mauvaise nature que nous
portons avec nous et qui nous empêche de courir dans la carrière qui nous est proposée.



Que  le  Seigneur  nous  accorde  plus  de  force  spirituelle  pour  accomplir  toujours  ce
jugement ! Mais il ne faut pas que cet examen nous fasse douter de la grâce et de la fidélité
de Dieu. Si Dieu n’est pas Dieu, tout est perdu. 

Mais, dans cette visitation, il y avait aussi une parole d’avertissement pour Élie. Il
s’était présenté à la veuve comme un homme de Dieu, et par conséquent il devait prouver
sa divine mission. L’Éternel le fit venir pour lui dans la résurrection de l’enfant ; c’est ainsi
que la mère connut que c’était  un homme de Dieu. La résurrection justifia ses paroles
adressées à la veuve. Il faut qu’un homme de Dieu montre dans sa mesure la puissance de
la résurrection pour que ses droits soient reconnus. Cette puissance se manifestera par sa
victoire sur le moi et toutes ses mauvaises œuvres. Le croyant est ressuscité avec Christ, il
participe  à  la  nature  divine,  mais  il  est  encore  ici-bas  et  porte  encore  le  corps  de  son
abaissement. Ainsi, s’il ne renonce pas à lui-même, il verra bientôt qu’on doutera de sa
qualité d’homme de Dieu. Cependant, il ne faut pas qu’il cherche seulement à se justifier.
Le  prophète  ici  avait  un  but  plus  élevé,  celui  d’établir  la  vérité  de  la  parole  de  Dieu
procédant de sa bouche, et voilà le vrai but d’un homme de Dieu. Sa propre réputation est
de  peu  d’importance  pour  lui,  sinon  en  rapport  avec  la  parole  de  Dieu.  C’était  tout
simplement pour maintenir l’origine divine de l’évangile, que Paul s’occupait de la défense
de son apostolat,  dans ses épîtres aux Galates et  aux Corinthiens.  Peu lui  importait  ce
qu’on  pensait  de  Paul,  mais  il  lui  importait  beaucoup  qu’on  estimât  l’évangile  qu’il
prêchait. Ainsi il désirait, pour leur propre bien, prouver que la parole qu’il prêchait était la
vérité. 

Il importait pour le prophète de recevoir un tel témoignage, quant à la divine origine
de son ministère, avant d’entrer dans les circonstances du chapitre 18. Il gagna beaucoup
dans sa retraite à Sarepta. Son esprit fut rassuré, il  reçut comme le sceau divin de son
ministère et il s’accrédita à la conscience de la veuve. Ainsi il a pu commencer de nouveau
sa carrière publique, avec l’assurance qu’il  était un homme de Dieu et que la parole du
Seigneur dans sa bouche était la vérité2. 

Nous arrivons ici à la fin d’une importante partie de la vie d’Élie,  embrassant une
période de trois ans et demi, durant laquelle il était caché aux yeux d’Israël. Jusqu’ici nous
nous sommes occupés simplement des principes de vérité qui se trouvent à la surface de
l’histoire personnelle d’Élie.  Mais ne pouvons-nous pas retirer instruction de sa vie,  au
point de vue typique ? Je crois que oui. L’allusion faite par le Seigneur à la mission du
prophète  auprès  de  la  veuve peut  servir  de  figure  au  rassemblement  des  Gentils  dans
l’Église de Dieu. « En vérité, je vous dis qu’il y avait plusieurs veuves en Israël aux jours
d’Élie, lorsque le ciel fut fermé trois ans et six mois, de sorte qu’il y eut une grande famine

2 J’ajoute  un mot sur  ce  sujet.  Il  est  triste  quand un serviteur  de Dieu est  obligé  de se
défendre, car cela prouve ou qu’il a tort lui-même ou que ceux qui l’accusent se trompent.
Quand il doit en venir là, il ne faut pas qu’il perde de vue que c’est la gloire de Christ et la
pureté de la vérité qui lui sont confiées. Il arrive souvent, lorsque notre ministère est critiqué
ou notre réputation attaquée, que l’orgueil de notre cœur nous pousse à nous défendre. Il ne
faut pas oublier que, en dehors de nos rapports avec Christ et Ses saints, nous ne sommes
que des atomes de poussière, totalement indignes de toute considération ; loin de nous donc
de chercher à établir notre propre réputation ! Nous sommes témoins de la grâce de Christ, et
pourvu que Son nom soit glorifié, ne nous soucions pas de nous-mêmes. Que le Seigneur nous
donne de marcher dans la conscience de nos privilèges et de notre responsabilité comme étant
la lettre de Christ connue et lue de tous les hommes !



par tout le pays, et Élie ne fut envoyé vers aucune d’elles, sinon à Sarepta de la Sidonie,
vers une femme veuve » (Luc 4, 25, 26). Le Seigneur Jésus s’était présenté à Israël comme
le prophète de Dieu, mais on ne L’avait pas accueilli. La fille de Sion ne voulait pas écouter
la voix de son Seigneur. Les paroles de grâce qui procédaient de Sa bouche ne trouvaient
que la réponse : « Celui-ci n’est-il pas le fils de Joseph ? ». Mais Il trouve la consolation, en
face du mépris d’Israël, dans la pensée qu’il y avait, en dehors du judaïsme, des objets sur
lesquels la grâce divine, dont Il était le témoin, pouvait se répandre dans toute sa richesse
et sa pureté. Quoique la grâce de Dieu soit entravée par l’orgueil, l’incrédulité ou la dureté
de cœur de quelques-uns, elle se fera sentir d’autant plus abondamment à d’autres. Ainsi  :
« Quoiqu’Israël ne soit pas rassemblé, je serai glorifié aux yeux de l’Éternel, et mon Dieu
sera ma force… Et il me dit : C’est peu de chose que tu me sois serviteur pour rétablir les
tribus de Jacob et pour ramener les préservés d’Israël ; je te donnerai aussi pour être une
lumière aux nations, pour être mon salut jusqu’au bout de la terre ». La précieuse vérité de
l’appel des Gentils est pleinement enseignée dans les Écritures, soit par des types, soit par
un enseignement positif. Il serait utile de la considérer ;  mais ici  mon but est plutôt de
m’occuper de la vie et  du ministère d’Élie,  espérant que le  Seigneur daignera,  dans Sa
grâce, approuver ces simples réflexions pour la consolation de Ses rachetés. 

La maison d’Achab (1 Rois 18, 3-16)

Il nous faut laisser notre prophète, pour un moment, et nous occuper du triste état
d’Israël pendant qu’Élie était caché avec Dieu. La condition de la terre est terrible, tandis
que les cieux sont fermés. L’aspect de ce bas monde est aride et stérile, quand le ciel retient
ses pluies rafraîchissantes ; et il en était ainsi surtout du pays qui dépendait de l’eau des
cieux.  L’Égypte  n’aurait  pas  fait  grand  cas  de  la  cessation  de  la  pluie,  vu  que  ses
bénédictions n’en dépendaient pas ; ayant ses ressources en elle-même, elle disait : « Mon
fleuve est à moi » (Éz. 29, 3). Mais il n’en était pas ainsi du pays de l’Éternel, de ce pays de
montagnes et de vallées. Si le ciel ne lui rendait pas sa pluie, tout se desséchait. Israël ne
pouvait dire : « Mon fleuve est à moi ». Non ; il fallait regarder en haut ; les yeux du peuple
devaient  être  fixés  sur  le  Seigneur,  comme les  yeux  du  Seigneur  sur  le  peuple.  Ainsi,
lorsque les  relations  du  ciel  et  de  la  terre  s’interrompaient,  la  terre  de  la  Palestine  le
ressentait d’une manière bien pénible. Il en était ainsi aux jours d’Élie, quand les cieux
étaient fermés pendant trois ans et six mois et que la famine régnait par tout le pays. Israël
dut  sentir  les  terribles  conséquences  d’avoir  abandonné  la  seule  source  de  vraie
bénédiction. Il y avait grande famine en Samarie, et Achab dit à Abdias : « Va dans le pays,
à toutes les sources d’eaux, et à tous les torrents ; peut-être trouverons-nous de l’herbage,
et nous conserverons la vie aux chevaux et aux mulets, et nous ne serons pas obligés de
détruire de nos bêtes ». Et ils se partagèrent le pays pour le parcourir. Achab s’en alla seul
par un chemin, et Abdias alla seul par un autre chemin. Israël avait péché et devait sentir la
verge de la juste colère de l’Éternel. Quel humiliant tableau de l’ancien peuple de Dieu ! Le
roi est obligé de sortir pour chercher de l’herbe !  Quel contraste avec l’abondance et  la
gloire du règne de Salomon ! Mais Dieu avait été déshonoré, et Sa vérité avait été rejetée.
Jézabel  avait  propagé  sa  funeste  influence  par  ses  faux  prophètes ;  les  autels  de  Baal
avaient remplacé l’autel de Dieu ; c’est pourquoi les cieux étaient comme de l’airain et la
terre comme du fer. L’aspect physique n’était que l’expression du pauvre état moral du
peuple. 

Dans toutes les directions données par Achab à son serviteur, il n’y a pas un mot qui



parle de Dieu ou du péché qui avait attiré la colère et le jugement de Dieu sur le pays. Le
roi dit : « Va à toutes les sources d’eau et à tous les torrents ». Achab n’avait aucune pensée
plus élevée ; son cœur ne s’adressait pas humblement à l’Éternel, il ne Lui criait pas dans sa
détresse. De là viennent ses paroles : « Peut-être trouverons-nous de l’herbage ». Dieu est
banni  de  ses  pensées,  il  n’y  a  que  de  l’égoïsme.  Pourvu  qu’il  eût  de  l’herbe,  il  ne  se
soucierait pas de Dieu. Il aurait été heureux avec les prophètes idolâtres de Jézabel, si les
horreurs de la famine ne l’avaient pas chassé ; et alors, au lieu de chercher la cause de la
disette, avec contrition et humilité en implorant le pardon de Dieu, il ne fit  que sortir,
égoïste et impénitent, pour chercher de l’herbe. Hélas ! il s’était vendu pour faire le mal ; il
était devenu esclave de Jézabel. Son palais était devenu le repaire de tout oiseau immonde ;
les prophètes de Baal, comme autant de vautours, planaient sur son trône, et répandaient
l’idolâtrie sur toute la terre. C’est une chose terrible quand le cœur s’éloigne de Dieu ! On
ne sait jamais où cela aboutira. Achab était Israélite, mais il avait été séduit par un faux
système religieux, à la tête duquel était sa femme Jézabel. Il avait fait naufrage de la foi et
d’une bonne conscience, et il se laissait entraîner à l’extrême méchanceté. Il n’y a personne
de si mauvais que celui qui se détourne de la voie de Dieu ; un tel ira toujours plus loin,
dans  l’iniquité,  que les  victimes  ordinaires  du  péché  et  de  Satan.  Le  diable  semble  se
réjouir, d’une manière spéciale, en se servant d’un tel comme instrument de ses méchants
desseins contre la vérité de Dieu. 

Lecteur, si jamais vous avez appris à estimer la voie de la vérité et de la sainteté, et si
la voie de Dieu vous a réjoui, veillez ! Gardez votre cœur avec toute diligence ! Gardez-vous
d’une fausse influence religieuse ! Vous êtes dans un monde dont l’atmosphère même est
funeste  à  la  vie  spirituelle.  L’ennemi,  avec  une  sagacité  infernale  (formée  par  une
connaissance du cœur humain depuis bientôt six mille ans), a jeté ses pièges de tous côtés
autour  de  vous,  et  rien,  sauf  une  communion permanente  avec  le  Père,  ne  peut  vous
garder.  Souvenez-vous d’Achab,  et  priez  toujours afin  d’être  délivré  de la  tentation.  Le
passage suivant pourrait être utile, comme avertissement : « Maudit l’homme qui se confie
en l’homme, et qui fait de la chair son bras, et dont le cœur se retire de l’Éternel. Et il sera
comme un dénué dans le désert, et il ne verra pas quand le bien arrivera, mais il demeurera
dans les lieux secs au désert, dans un pays de sel et inhabité » (Jér. 17, 5, 6). Tel était le
pauvre Achab — misérable quoique portant la couronne et le sceptre ; il ne se souciait ni de
Dieu, ni de son peuple. Dans ses paroles et dans ses actes, dont nous parlons, nous ne
voyons aucun intérêt ni pour Israël, ni pour Dieu. Il ne dit pas un mot du peuple qui lui
avait été confié, et qui, après Dieu, aurait dû occuper ses pensées. Ses pensées terrestres ne
dépassent pas « les chevaux et les mulets ». Tels étaient les objets de la sollicitude d’Achab
au temps de la calamité d’Israël. Quel contraste entre ce vil égoïsme, et les nobles pensées
de l’homme selon le cœur de Dieu qui, lorsque le pays tremblait sous la verge de l’Éternel,
disait :  « N’est-ce pas moi qui ai  commandé de dénombrer le  peuple ?  C’est  moi qui  ai
péché et qui ai mal agi ; mais ces brebis, qu’ont-elles fait ? Éternel, mon Dieu, je te prie, que
ta main soit sur moi et sur la maison de mon père, mais qu’elle ne soit pas sur ton peuple
pour le frapper ! » (1 Chron. 21, 17). Ici, c’est le véritable esprit d’un roi ! David, dans l’esprit
de  son Maître,  s’exposerait  aux  coups,  pour  que les  brebis  en fussent  épargnées.  Il  se
tiendrait entre elles et l’ennemi. Il changerait son sceptre en houlette. Il ne pensait pas à
ses chevaux et à ses mulets, ni à lui-même et à la maison de son père, mais au peuple de
Dieu  et  à  Ses  brebis.  Heureux  sera  le  sort  des  tribus  dispersées  d’Israël  lorsqu’elles
éprouveront de nouveau les soins du vrai David ! 



Nous  ferions  bien  de  suivre  l’histoire  d’Achab  d’une  manière  plus  complète,  de
remarquer son iniquité envers le juste Naboth et sa mauvaise influence sur l’esprit du bon
roi  Josaphat ;  il  y  aurait  aussi  à  considérer  d’autres  circonstances  de  son  malheureux
règne ;  mais  cela  pourrait  nous  écarter  de  notre  sujet.  Nous  ne  ferons  que  signaler  le
caractère d’un des plus importants serviteurs d’Achab, et puis nous reviendrons à Élie. 

Abdias,  préposé sur la maison d’Achab,  craignait  secrètement l’Éternel,  mais  il  se
trouvait dans une atmosphère impure. La maison du méchant Achab et de Jézabel, plus
méchante encore, devait être un milieu pénible pour l’âme juste d’Abdias. Il n’y trouvait
que des obstacles à son service et à son témoignage. Ce qu’il faisait pour le Seigneur, il le
faisait en cachette ; il n’osait pas agir ouvertement et avec décision. Cependant il en faisait
assez pour montrer ce qu’il  aurait  fait,  s’il  avait  été planté  dans un meilleur  terrain et
favorisé d’un air plus sain. Il avait pris cent prophètes et les avait cachés, par cinquante,
dans une caverne, et les avait nourris de pain et d’eau. C’était une précieuse indication du
dévouement  de  son  cœur  à  l’Éternel,  un  triomphe du  principe  divin  sur  de  fâcheuses
circonstances.  Il  en avait  été ainsi de Jonathan dans la maison de Saül ;  lui  aussi était
cruellement entravé dans son service envers Dieu et envers Israël. Il aurait dû se tenir dans
une plus entière séparation du mal qui régnait dans la maison de son père. Sa place à la
table de Saül aurait  dû être vide comme celle de David. Il aurait dû se trouver dans la
caverne d’Adullam avec David rejeté et sa petite bande méprisée ; là, il aurait trouvé une
sphère plus étendue et plus propre à la manifestation de son dévouement pour Dieu et
pour Son oint. La convenance humaine recommandait sans doute à Jonathan de demeurer
dans la maison de Saül, et à Abdias de demeurer dans la maison d’Achab, comme étant la
sphère dans laquelle la providence les avait placés ; mais la convenance n’est pas la foi, et
jamais elle n’aidera personne au service du Seigneur, quel que soit son travail. La foi nous
conduira toujours à rompre avec les règles de la convenance humaine, afin qu’elle puisse
s’exprimer d’une manière évidente. Jonathan se sentait poussé, parfois, de s’absenter de la
table de Saül pour aller embrasser David ; mais il aurait dû quitter cette table tout à fait et
s’associer au sort de David. Au lieu de se contenter de parler en faveur de son frère, il
aurait dû s’identifier avec lui. Il ne le fit pas, et voilà pourquoi il périt sur le Guilboa par la
main des incirconcis. Ainsi, durant sa vie, il fut harcelé et entravé par les principes iniques
du gouvernement de Saül,  principes qui eurent pour effet d’asservir les consciences des
fidèles, et il mourut sans gloire par la main des Philistins. Il en était ainsi d’Abdias ; sa part
était d’être en relation avec celui qui occupait le dernier degré de l’échelle d’apostasie, par
laquelle  les rois d’Israël  descendirent de leur vraie position. Par conséquent,  il  a dû se
cacher pour servir Dieu et Ses prophètes ; il avait peur d’Achab et de Jézabel. Il n’avait ni le
courage, ni l’énergie nécessaire pour tenir bon contre toutes leurs iniquités ; il ne trouvait
rien pour le développement de sa vie et de ses affections. Son âme se desséchait dans les
vapeurs malsaines qui l’entouraient, et ainsi il n’exerçait que peu d’influence sur son temps
et sur sa génération. Tandis qu’Élie affrontait Achab, et qu’il servait ouvertement l’Éternel,
Abdias servait Achab et se cachait pour s’occuper des intérêts de l’Éternel. Tandis qu’Élie
respirait  l’air  pur  de  la  présence  du  Seigneur,  Abdias  respirait  l’air  impur  de  la  cour
profane  d’Achab.  Tandis  qu’Élie  recevait  sa  provision quotidienne de la  main du Dieu
d’Israël,  Abdias parcourait le pays cherchant de l’herbe pour les chevaux d’Achab. Quel
contraste ! 

N’y a-t-il  pas de nos jours plus d’un Abdias occupé de la sorte ? N’y en a-t-il  pas
plusieurs qui, tout en craignant Dieu, participent à la mort et à la misère des fils de ce



monde, dont ils voudraient détourner la ruine imminente ? Est-ce une œuvre convenable
pour  des  croyants ?  Les  mulets  et  chevaux  d’un  monde  impie  doivent-ils  occuper  les
pensées et les énergies du chrétien, à l’exclusion des intérêts de l’Église de Dieu ? Non, il ne
devrait  pas  en être  ainsi.  Le  chrétien  doit  avoir  en vue un but  plus  noble ;  ses  efforts
doivent se déployer dans une sphère céleste. C’est Dieu, et non Achab, qui mérite notre
dévouement. Combien n’est-il pas mieux de nourrir les prophètes du Seigneur dans une
caverne, que de favoriser les affaires des mondains ! C’est une question importante et nous
pouvons tous en tirer  de l’enseignement devant Celui  qui  sonde les  cœurs.  Répondons
loyalement à la question : « Que faisons-nous ? Quel est notre but ? Semons-nous pour la
chair et pour l’Esprit ? Travaillons-nous seulement pour la terre ? Notre objet en vue est-il
plus élevé que nous-mêmes ou ce monde ? ». Ce sont là des questions importantes. Le cœur
et les affections de l’homme tendent toujours en bas, vers la terre et les choses qui y sont.
Le palais d’Achab sourit plus au cœur naturel que les rives solitaires du Kerith ou que la
maison de la pauvre veuve de Sarepta. Mais pensons à la fin ! Car c’est la fin seule qui nous
révèle la vérité. « Dans le sanctuaire de Dieu… j’ai compris leur fin » (Ps. 73, 17). Élie savait,
par le fait d’être dans le sanctuaire, qu’Achab était sur une pente glissante, que sa maison
croulerait, que toute sa gloire terminerait bientôt à la tombe, et que son âme immortelle
serait appelée en jugement. Le saint homme de Dieu comprenait parfaitement tout cela, et
voilà  pourquoi  il  s’en  séparait.  Sa  ceinture  de  cuir,  sa  simple  nourriture,  sa  solitude
valaient bien mieux que tous les plaisirs de la cour d’Achab. Tel était son sain jugement. Le
monde  s’en  va  et  sa  convoitise,  mais  celui  qui  fait  la  volonté  de  Dieu  demeure
éternellement. Plût à Dieu que tous ceux qui aiment le nom de Jésus fussent plus décidés
et  plus  énergiques  dans  leur  témoignage  pour  Lui !  Le  temps  s’approche  où  nous
donnerions tout pour avoir  été plus sincères et  plus fidèles dans notre marche ici-bas.
Nous sommes trop tièdes, trop portés à concilier le monde et la chair ;  et d’échanger le
ceinturon de cuir contre la robe que nous donneraient Achab et Jézabel. Veuille le Seigneur
accorder aux siens la grâce de rendre témoignage contre le monde que ses œuvres sont
mauvaises ; et de nous séparer de ses voies, de ses maximes et de ses principes, en un mot
de tout ce qui lui appartient. La nuit est fort avancée et le jour est proche. Rejetons donc les
œuvres des ténèbres, et soyons revêtus des armes de la lumière ! Ressuscités avec Christ,
pensons aux choses d’en haut, non à celles qui sont sur la terre. Puisque notre bourgeoisie
est dans les cieux, attendons constamment le Seigneur Jésus Christ comme Sauveur, qui
transformera le corps de notre abaissement en la conformité du corps de Sa gloire, selon
l’opération de ce pouvoir qu’Il a de s’assujettir même toutes choses. 

Le prophète sur le Carmel (1 Rois 18, 1, 17-46)

Le premier verset de ce chapitre nous montre qu’une nouvelle commission est donnée
au prophète : « Et il arriva, après bien des jours, que la parole de l’Éternel vint à Élie, la
troisième année, disant : Va, montre-toi à Achab, et je donnerai de la pluie sur la face de la
terre ». Élie est appelé à sortir de sa retraite à Sarepta pour se montrer au public et pour se
tenir  devant  le  roi  Achab.  À  celui  qui  occupe la  position d’un vrai  serviteur  et  qui  en
manifeste l’esprit, peu importe quelle est la nature de l’appel. Que ce soit : « Va, cache-toi »
ou « Va, montre-toi », il est prêt par grâce à obéir. Le Seigneur avait préparé Son serviteur
en secret,  pendant trois ans et demi. À Kerith et à Sarepta,  Il lui avait donné bien des
leçons importantes, et lorsque le moment fut venu pour qu’il se montrât à Israël,  il  fut
appelé à quitter le désert et à apparaître de nouveau comme le témoin public de Jéhovah. Il



n’hésita pas même un instant,  quoiqu’il  eût préféré,  sans doute,  la  solitude aux scènes
orageuses  et  aux  pénibles  variations  de  la  vie  publique.  Élie  était  un  serviteur  et  cela
suffisait. Il était tout aussi prêt à affronter le méchant Achab et tous les prophètes de Baal,
qu’à se cacher pendant trois ans et demi. Nous ferons bien de désirer l’esprit d’un serviteur
humble et obéissant. Un tel esprit nous gardera à travers bien des difficultés, nous sauvera
des  disputes,  et  nous  conduira  dans  le  chemin  du  service  pendant  que  les  autres
discuteront. Si nous sommes disposés à obéir, nous ne serons pas laissés dans le doute
quant au vrai chemin du service. 

Nous  avons  déjà  remarqué  la  prompte  obéissance  du  prophète  à  la  parole  du
Seigneur. Une telle obéissance impliquera toujours le renoncement à soi-même. Recevoir
l’ordre  de  quitter  sa  retraite,  pour  paraître  devant  un  tyran  irrité,  qui,  avec  Jézabel,
inciterait une foule de prophètes idolâtres contre lui, voilà ce qui exigeait le renoncement
de soi-même ! 

Mais Élie, par grâce, était prêt ; il sentait qu’il ne s’appartenait pas. Il était serviteur,
et ainsi il se tenait toujours, avec les reins ceints et les oreilles attentives, docile aux appels
de  son  Maître,  quels  qu’ils  fussent.  C’est  une  heureuse  attitude !  Puissions-nous  la
rechercher ! Élie va donc à la rencontre du roi Achab, et nous sommes appelés à le suivre
maintenant dans l’une des scènes les plus importantes de sa carrière. 

Mais,  avant  de  se  rencontrer  avec  Achab,  il  traverse  le  sentier  d’Abdias,  et  son
entrevue avec lui  révèle  les  caractères  des deux personnes.  Abdias  ne s’adresse  pas au
prophète avec la cordialité qui devrait se montrer dans la conduite d’un frère envers un
autre, mais plutôt avec la froideur d’un homme qui fréquente la société mondaine : « Est-ce
bien toi,  mon seigneur Élie ? ».  Quoique peut-être la  solennité de la  présence d’Élie  en
imposât, nous ne pouvons croire que la familiarité entre deux serviteurs du Seigneur ne
manquât.  Élie  aussi  maintient  une  attitude  froide ;  il  dit :  « C’est  moi ;  va,  dis  à  ton
seigneur : Voici Élie ! ». Élie était le dépositaire du secret de l’Éternel, tandis que son frère
l’ignorait. Et comment n’en serait-il pas ainsi ? La maison d’Achab n’était pas le lieu des
conseils divins. Abdias accomplissait une mission en rapport avec le lieu d’où il venait et
avec la personne qui l’avait envoyé ; et il en était de même d’Élie. Le but d’Abdias était de
trouver de l’herbe pour conserver les chevaux et les mulets d’Achab ; mais le but d’Élie était
d’annoncer le propos divin d’envoyer la pluie et de ramener la nation à sa première foi et à
son dévouement. Tous les deux étaient pieux, et on dirait qu’Abdias était aussi bien à sa
place qu’Élie, puisqu’il servait son maître. Sans doute, il servait son maître ; mais Achab
devait-il être son seigneur ? Je ne crois pas que son service auprès d’Achab fût le résultat de
la communion avec Dieu. Il est vrai que ce service ne lui ôtait pas son nom et son caractère
d’homme qui craignait l’Éternel, car le Saint Esprit rappelle ce fait, en grâce ; mais c’était
triste de voir un tel homme dans la maison du plus impie des rois apostats d’Israël. Élie
n’aurait pas accepté une telle position ; nous ne pouvons nous le représenter s’occupant de
cette mission qui réclamait toute l’énergie de son frère mondain. Élie n’aurait pas reconnu
Achab  comme  maître,  quoiqu’il  dût  le  reconnaître  comme  son  roi.  Il  y  a  une  grande
différence entre  le  sujet  et  le  serviteur  d’un monarque.  Les  autorités  qui  existent  sont
ordonnées  de  Dieu ;  mais  il  faut  distinguer  entre  la  soumission  aux  puissances  et  la
coopération  avec  elles.  La première  est  un service  juste  et  selon les  Écritures,  un acte
d’obéissance positive à Dieu ; mais la seconde est une position fausse et antiscripturaire, où
le croyant assumerait une autorité mondaine qui serait toujours une entrave au sentier du
serviteur de Dieu. Nous ne voulons pas juger ceux qui peuvent se consacrer au service de ce



monde ; mais ils se trouveront dans une position difficile par rapport au service de leur
Maître céleste. Les principes de ce monde sont opposés à ceux de Dieu, et il est difficile de
comprendre  comment  on  peut  concilier  les  deux  choses.  Abdias  en  est  un  exemple
remarquable : s’il avait été plus ouvertement attaché au Seigneur, il n’aurait pas eu besoin
de dire : « N’a-t-on pas rapporté à mon seigneur ce que j’ai fait ? ». Il croyait avoir fait une
chose si remarquable en cachant les prophètes, qu’il s’étonnait que tous n’en eussent pas
entendu parler. Élie n’avait pas besoin de faire une question pareille ; car sa conduite était
bien connue. Ses actes de service à Dieu n’étaient pas des faits extraordinaires dans son
histoire. Et pourquoi ? Parce qu’il n’était pas embarrassé dans les affaires de la maison
d’Achab. Il était libre, et pouvait agir pour Dieu sans s’inquiéter des pensées d’Achab ou de
Jézabel. En agissant ainsi, cependant, il était accusé de troubler Israël. « Est-ce bien toi —
celui qui trouble Israël ? ». Plus on est fidèle à Dieu et à Sa vérité, plus on s’expose à cette
accusation. Lorsque tous dorment comme des morts, le dieu de ce siècle en est satisfait et
son domaine n’est pas troublé ; mais qu’un témoin fidèle se montre, il sera certainement
considéré comme un intrus et comme un ennemi de la paix et de l’ordre. Mais il faut que la
paix et l’ordre soient troublés, lorsqu’ils s’identifient avec ceux qui renient la vérité et le
nom du Seigneur. 

Le cœur du mondain ne s’occupe que de la question : « Y a-t-il paix ? » sans demander
si cette paix est procurée aux dépens de la vérité et de la sainteté. La nature aime à prendre
ses aises, et même parmi les chrétiens on cherche souvent la paix et la tranquillité quand la
fidélité à Christ et à Ses commandements exigerait un témoignage contre la fausse doctrine
ou les mauvaises œuvres. La tendance du siècle est de reléguer les questions religieuses à
l’arrière-plan. Les choses du monde et de la chair sont beaucoup trop importantes à cette
génération pour qu’elles soient interrompues, même pour un moment, par des questions
d’une importance éternelle. 

Mais Élie ne pensait pas ainsi. Il sentait que le sommeil paisible du péché devait être
secoué à tout prix. Il voyait la nation plongée dans l’idolâtrie,  et se disposait à amener
l’orage. Il en est encore de même ; car l’orage de la controverse est toujours préférable au
calme du péché et de la mondanité. On est heureux quand le besoin d’un orage ne se fait
pas sentir ; mais quand il est nécessaire, et que l’ennemi cherche à étendre sur le peuple de
Dieu le sceptre de plomb d’un repos profane, il nous convient d’être reconnaissants de ce
qu’il y ait assez de vie pour interrompre un tel repos. S’il n’y avait pas eu un Élie en Israël,
au temps d’Achab et de Jézabel, si tous avaient été comme Abdias ou les sept mille, Baal et
ses prophètes auraient pu exercer une autorité entière sur le peuple. Mais Dieu suscita un
témoin qui  ne  recherchait  pas  ses  aises,  ni  les  aises  de  la  nation,  si  celles-ci  devaient
s’acheter au dépens de la gloire de Dieu et des premiers commandements donnés à Israël.
Il ne craignait pas, dans la puissance de l’Éternel, d’affronter la terrible troupe de huit cent
cinquante prophètes, dont l’existence dépendait de la cécité du peuple. À la tête de cette
bande, il y avait une femme furieuse qui tournait son faible mari comme elle voulait. La
mission  d’Élie  exigeait  beaucoup  de  vigueur  et  d’énergie  spirituelles,  car  il  fallait  de
profondes et puissantes convictions de la vérité divine pour agir comme il le faisait. Seule
une  perception  nette  de  l’état  d’abaissement  d’Israël  pouvait  le  rendre  capable
d’abandonner Sarepta et de se lancer au milieu des sectateurs de Baal, en attirant sur lui de
tous  côtés  une tempête  d’opposition.  Élie  aurait  pu  demeurer  en  paix,  s’il  avait  voulu
laisser dominer Baal, et ne pas déranger les forteresses de l’idolâtrie. Mais il ne pouvait le
faire ; et, par conséquent, il sortit vers le méchant Achab avec ces paroles pénétrantes : « Je



ne  trouble  pas  Israël,  mais  c’est  toi  et  la  maison  de  ton  père,  parce  que  vous  avez
abandonné les commandements de l’Éternel et que tu as marché après les Baals ». C’est
ainsi qu’il traçait le mal jusqu’à sa vraie source ; c’était l’abandon de Dieu et de Ses saints
commandements qui étaient la vraie cause de tous leurs malheurs. On est toujours prêt à
oublier  le  péché  qui  a  causé  les  malheurs,  pour  ne  penser  qu’à  ceux-ci ;  mais  la  vraie
sagesse nous enseignera à nous détourner des malheurs pour regarder le péché qui les a
causés. 

Il en est ainsi quand la mauvaise doctrine s’est introduite, d’une manière insidieuse,
parmi les chrétiens ; si quelque fidèle se sent appelé à y résister avec fermeté, il devra se
résigner à être estimé comme une source de trouble, et comme étant la cause de toute
l’agitation qui s’ensuivra. Mais une âme intelligente et réfléchie comprendra que tout cela
provient, non de celui qui a résisté à l’erreur, mais de celui qui l’a introduite et de ceux qui
l’ont reçue et soutenue. Sans doute, le défenseur de la vérité doit veiller sur son esprit et
sur  son caractère,  afin  qu’il  ne  fasse  rien de  mauvais  tandis  qu’il  attaque  la  mauvaise
doctrine ; car plusieurs de ceux qui ont commencé sincèrement de prendre la défense de
quelque  vérité  négligée  ou  attaquée,  ont  manqué  à  cet  égard  et  ont  compromis  leur
témoignage.  L’ennemi est  rusé,  et  toujours  prêt  à  agir  sur  l’étroitesse  et  l’injustice  des
hommes, en les conduisant à s’arrêter sur des infirmités de caractère, tandis qu’ils perdent
de vue les importants principes dont il s’agit. 

Mais notre prophète allait à la guerre bien armé. Il venait de la demeure secrète du
Très-haut, ayant appris dans la solitude à se juger et à se vaincre ; et c’est ainsi qu’il fut
qualifié pour le combat. Élie n’était pas un controversiste querelleur ; il avait été longtemps
dans le secret de la présence divine, et ainsi son esprit avait été préparé pour affronter
toute la compagnie des prophètes de Baal. Il se tenait devant eux dans cette dignité sainte
qui le caractérisait toujours : il n’y avait en lui ni précipitation, ni trouble, ni hésitation. Il
agissait en la présence de Dieu, c’est pourquoi il était calme et tranquille. C’est dans de
telles  circonstances  que  l’esprit  d’un  homme  est  mis  à  l’épreuve ;  car  rien,  sinon  la
puissance de Dieu, ne pouvait maintenir Élie dans sa position extraordinaire sur le mont
Carmel.  Il  était  un  homme  ayant  les  mêmes  passions  que  nous,  et  puisque  lui  seul
possédait assez de puissance spirituelle pour résister à l’idolâtrie, l’ennemi aurait pu lui
suggérer  qu’il  était  un  grand  homme,  osant  se  montrer  seul  comme  défenseur  de
l’ancienne foi d’Israël. Mais Dieu soutenait Son serviteur, et le conduisit à travers cette
épreuve, parce qu’il était Son témoin. Le Seigneur se tient près de ceux qui Lui sont fidèles ;
et il en aurait été ainsi pour Abdias s’il avait résisté à Achab et à Jézabel. Il aurait pu être
l’associé d’Élie, au lieu d’être le serviteur d’Achab ; mais ce n’était pas là son cas, quoique
son âme juste  fût  tourmentée  comme jadis  celle  de  Lot,  par  la  conduite  des  hommes
pervers.  Ô  lecteur  chrétien,  cherchons  quelque  chose  de  plus  élevé !  Ne  soyons  pas
enchaînés dans les systèmes de ce monde ! C’est le ciel qui est notre patrie, et c’est là qu’est
notre espérance. Nous ne sommes pas du monde ; Jésus nous a achetés, et nous a délivrés
de ce présent siècle, afin que nous soyons des luminaires au milieu des ténèbres et que
nous marchions, comme des hommes célestes, vers le repos de Dieu. 

Mais ce n’est pas seulement dans sa conduite et dans ses manières qu’Élie agissait
comme un serviteur de Dieu ;  il  se  montrait  comme étant  enseigné de Dieu quant aux
principes sur lesquels la réformation serait basée. Les manières serviraient peu si la vraie
foi manquait. Il serait facile de porter la ceinture de cuir et de maintenir une apparence
solennelle ; mais rien, sauf une intelligence spirituelle des pensées de Dieu, ne rendra un



serviteur capable d’exercer une puissance réformatrice sur les hommes de son siècle. Élie
était qualifié de la sorte ; son apparence et sa foi étaient celles qui lui convenaient. Sachant
qu’il possédait un secret qui délivrerait ses frères de la servitude profane de Baal, il dit à
Achab : « Et maintenant, envoie, rassemble vers moi tout Israël, à la montagne de Carmel,
et les quatre cent cinquante prophètes de Baal, et les quatre cents prophètes des ashères,
qui mangent à la table de Jézabel ». Il décide de mettre face à face Baal et le Dieu d’Israël,
devant tout le peuple. Il sent qu’il faut tout mettre à l’épreuve. Ses frères ne doivent plus
« hésiter entre les deux côtés ». 

Quelle  puissance  dans  cette  parole  du  prophète,  qui  s’écrie  devant  les  milliers
assemblés d’Israël : « Combien de temps hésiterez-vous entre les deux côtés ? Si l’Éternel
est Dieu, suivez-le ;  et  si  c’est Baal,  suivez-le ! ».  C’était  clair !  Les prophètes de Baal  ne
pouvaient ni contredire, ni s’opposer à une telle question ; car le prophète ne demandait
que de  la  décision.  Une marche irrésolue ne valait  rien ;  Élie  voulait  que les  Israélites
fussent froids ou bouillants. 

Nous savons, par la parole de l’Éternel, au chapitre suivant, qu’il y avait sept mille
hommes qui n’avaient pas fléchi le genou devant Baal, et qui n’attendaient que le moment
où quelque main courageuse planterait l’étendard de la vérité, pour se rassembler autour
de lui.  Personne, parmi eux, n’aurait eu le courage de faire une telle chose, mais ils se
réjouiraient de la hardiesse et de la capacité d’Élie. Tel a été souvent le cas dans l’histoire
du peuple de Dieu. Dans les moments les plus obscurs, il y a toujours eu des cœurs qui ont
pleuré, en secret, le mal et l’apostasie, des cœurs qui ont désiré l’apparition de la lumière
spirituelle, étant prêts à saluer ses rayons avec joie. Dieu ne s’est jamais laissé sans témoin ;
et quoique seules les étoiles d’un certain éclat puissent percer les nuages nocturnes, nous
savons, cependant, que les étoiles ont toujours été là, même aux moments les plus obscurs.
Il  en  était  ainsi  des  jours  d’Élie ;  sept  mille  étoiles  étaient  obscurcies  par  des  nuages
d’incrédulité. Ces personnes ne se soumettaient pas aux ténèbres, quoiqu’il leur manquât
la faculté d’éclairer les autres ; mais il y avait une étoile d’une gloire suffisante pour dissiper
les brouillards, et pour créer une sphère où les autres brilleraient. C’était Élie le Thishbite,
que nous voyons maintenant, avec une puissance et une splendeur célestes, brillant dans la
forteresse  même de  Baal,  renversant  la  table  de  Jézabel3,  exposant  la  folie  de  tout  le
système idolâtre,  et  accomplissant  un immense changement moral  dans la  nation.  Les
milliers d’Israël ont été amenés à se prosterner dans une vraie humiliation, et le sang des
prophètes de Baal a été mêlé aux eaux du Kison. Quelle grâce de la part du Seigneur que de
susciter un tel libérateur pour Son peuple aveuglé ! Quel coup mortel pour les prophètes de
Baal ! Sans doute, jamais sacrifice n’a été offert à leur idole à contre-cœur comme celui-ci,
c’était le précurseur de la chute de Baal et de ses adorateurs. Quel spectacle ! Ils criaient et
se faisaient des incisions avec des épées et des piques, jusqu’à faire couler le sang, en criant
inutilement : « Ô Baal, réponds-nous ! ». 

Ha ! Baal ne pouvait ni entendre, ni exaucer. Le prophète, sentant leur péché et leur
folie,  se moque d’eux ; ils crient avec plus d’ardeur et sautent sur l’autel d’une manière
frénétique, mais en vain. Les faux prophètes devaient être exposés devant la nation, ils
allaient  perdre  leur  prestige ;  les  mains  qui  avaient  été  si  souvent  élevées  sous  leur

3 La fausse religion a toujours recherché la faveur du monde ; tandis que la vérité a toujours
brillé quand le monde la méprisait. Les faux prophètes mangeaient à la table de Jézabel. Si
Jézabel n’avait pas eu de table, elle n’aurait pas eu de prophètes ; ceux-ci cherchaient sa table,
et non le bien de son âme.



influence, dans un culte diabolique, étaient prêtes à les saisir pour les conduire à la mort.
En vain criaient-ils : « Ô Baal, réponds-nous ! ». Et nous voyons en tout cela la réalité des
paroles de Jérémie, où il dénonce ceux qui abandonnent le Seigneur. N’importe en quoi ou
en qui nous mettons notre confiance,  que ce soit en des ordonnances religieuses ou en
autre chose, c’est toujours l’abandon de Dieu qui attire la malédiction. Puis, quand la lutte
surviendra, Baal sera invoqué en vain. Il n’y aura ni voix ni personne qui fasse attention et
qui réponde. Qu’il est terrible, cet éloignement du Dieu vivant ! Qu’il  serait désolant de
trouver, à la fin de sa carrière, qu’on s’était appuyé sur un roseau cassé ! Ô lecteur ! si vous
n’avez pas encore trouvé, pour votre conscience coupable, la paix permanente par le sang
expiatoire  de Jésus — si  vous avez la  moindre crainte  de votre rencontre avec Dieu —
permettez-moi de vous faire la question du prophète : « Combien de temps hésiterez-vous
des deux côtés ? ». Pourquoi vous tenez-vous loin, quand Jésus vous dit de venir à Lui et de
prendre Son joug sur vous ? Croyez-moi, l’heure vient où un plus grand qu’Élie se moquera
de  votre  calamité,  si  vous  n’avez  pas  cherché  un  refuge  auprès  de  Jésus.  Écoutez  ces
paroles solennelles : « Parce que j’ai crié et vous avez refusé d’écouter, parce que j’ai étendu
ma main et que personne n’a pris garde, et que vous avez rejeté mon conseil et que vous
n’avez  pas  voulu  de  ma répréhension,  moi  aussi  je  rirai  lors  de  votre  calamité,  je  me
moquerai  quand viendra votre frayeur,  quand votre frayeur  viendra comme une subite
destruction,  et  que  votre  calamité  arrivera  comme un tourbillon,  quand la  détresse  et
l’angoisse viendront sur vous » (Prov. 1, 24-27). Terribles paroles qui dépassent la pensée.
Combien plus terrible en sera l’accomplissement. Lecteur, allez à Jésus, à la source ouverte
où vous trouverez la paix et la sûreté avant qu’éclate l’orage de la colère divine. Quand une
fois le maître de la maison se lèvera et fermera la porte, il sera trop tard. Pensez-y, et ne
permettez pas à l’ennemi de vous entraîner dans l’éternelle perdition ! 

Voyons maintenant l’autre côté du tableau. Les prophètes de Baal étaient en déroute ;
ils avaient sauté et crié, ils s’étaient blessés en vain. Tout leur système avait été exposé.
L’erreur était jugée ; il ne restait qu’à élever le magnifique édifice de la vérité devant ceux
qui avaient été pendant longtemps asservis à la vanité et aux mensonges. « Et Élie dit à
tout le peuple : Approchez-vous de moi ; et tout le peuple s’approcha de lui. Et il répara
l’autel de l’Éternel, qui avait été renversé. Et Élie prit douze pierres, selon le nombre des
tribus des fils de Jacob, auquel vint la parole de l’Éternel, disant : Israël sera ton nom ; et il
bâtit  avec  les  pierres  un  autel  au  nom  de  l’Éternel ».  Il  est  toujours  bon  d’attendre
patiemment, jusqu’à ce que le mal et l’erreur descendent à leur vrai niveau. La vérité vient
en évidence avec le temps ; et quoique l’erreur cherche à se revêtir des robes de l’antiquité,
le  temps  la  dépouillera  de  son  déguisement  et  la  montrera  telle  quelle  est.  Élie  le
comprenait ; c’est pourquoi il pouvait rester tranquille et permettre aux grains de sable de
couler  dans  l’horloge  de  Baal,  avant  de  présenter  à  Israël  le  modèle  d’une  voie  plus
excellente.  Il  faut  une intelligence profonde et  réelle  des principes divins pour pouvoir
patienter ainsi.  Si  notre prophète avait  été d’un esprit  léger ou mal éclairé,  il  se  serait
pressé  de  manifester  son  système  et  de  susciter  une  tempête  d’opposition  contre  ses
antagonistes. Mais un esprit doué d’une vraie supériorité ne se presse jamais, n’est jamais
troublé ; il se meut autour d’un centre qui le rend supérieur à toute autre influence. Tel
était  Élie,  saint,  pieux  et  indépendant ;  il  conserva  une  dignité  céleste,  que  doivent
rechercher tous les serviteurs du Seigneur. Sur le mont Carmel, tandis qu’il contemplait les
vains efforts des prophètes de Baal, il se présentait dans toute la dignité de sa mission. Non
seulement sa conduite, mais aussi les principes de son action, rendaient témoignage à son



office de prophète de l’Éternel. 

Quels étaient ces principes selon lesquels agissait  Élie ? C’étaient les principes qui
formaient la base de l’unité de la nation. La première chose qu’il fit, fut de réparer l’autel
de l’Éternel qui avait été renversé. C’était là le centre d’Israël, et, vrai réformateur, il devait
y  penser  avant  tout.  Ceux  qui  ne  cherchent  qu’à  faire  une  réformation  à  demi,  se
contentent de renverser ce qui est faux, sans poser de base pour bâtir ce qui est vrai ; mais
une telle réformation ne tiendra pas, car elle contiendra trop « du vieux » pour être un
témoignage à la vérité. L’autel de Baal doit tomber ; mais l’autel du Seigneur doit être élevé.
Il y a des personnes qui offriraient des sacrifices au Seigneur sur l’autel de Baal ; c’est-à-
dire qui retiendraient un mauvais système tout en lui donnant un beau nom. Mais non ; le
seul centre d’unité reconnu de Dieu, c’est le nom de Jésus, simplement et exclusivement.
Les chrétiens sont membres du corps de Christ, et il  ne faut pas les considérer comme
membres d’un système. Dieu les voit tous comme formant un seul corps ;  et ils doivent
s’estimer tels, comme Dieu le dit. 

Élie sur le Carmel reconnaît l’unité complète d’Israël. Il prend douze pierres selon le
nombre des fils de Jacob, auquel vint la parole de l’Éternel, disant : « Israël sera ton nom ».
C’était un témoignage élevé, et Salomon lui-même ne l’aurait pas dépassé. Reconnaître les
douze tribus d’Israël, lorsqu’elles étaient divisées, affaiblies et dégradées, c’est entrer dans
la pensée de Dieu par rapport à Son peuple. Cependant, c’est ce que l’Esprit de Dieu mettra
toujours dans le cœur d’un fidèle Israélite ;  il  n’oubliera pas « nos douze tribus ».  Elles
peuvent être divisées et dispersées à cause de leur faiblesse et de leur folie, mais le Dieu
d’Israël les envisage toujours dans la parfaite unité où elles ont marché jadis, unité qu’elles
manifesteront de nouveau, alors que, réunies par le vrai David, elles fouleront les parvis de
l’Éternel. Le prophète Élie, par l’Esprit, voyait cette unité. Avec l’œil de la foi, il pénétrait
plus loin que la longue et triste période de l’esclavage d’Israël, et contemplait le peuple,
non plus comme « Juda et Éphraïm », mais dans une unité visible comme Israël,  car la
parole est : « Israël sera ton nom ». Il ne regardait pas ce qu’était Israël, mais ce que Dieu
avait dit ; c’était la foi. L’incrédulité aurait dit : Vous avez trop de prétention ; c’est de la
présomption de parler des douze tribus quand il n’y en a que dix ; c’est de la folie de parler
de  l’unité  quand  il  y  a  division.  C’est  ainsi  que  parle  l’incrédulité  qui  ne  peut  jamais
comprendre  les  pensées  divines  ni  voir  les  choses  comme Dieu  les  voit.  Mais  c’est  le
privilège de l’homme de foi de se reposer sur le témoignage immuable et divin, qui n’est
pas  annulé  par  la  coupable  folie  de  l’homme.  « Israël  sera  ton  nom ».  Précieuse  et
permanente promesse ! Rien ne pouvait l’annuler ; ni la puérilité de Roboam, ni la politique
rusée de Jéroboam. Pas même la bassesse d’Achab ne pouvait empêcher Élie de prendre la
position la plus élevée d’un Israélite ; la position d’un adorateur avec un autel bâti de douze
pierres selon les noms des douze tribus d’Israël. 

Nous voyons la même largeur de cœur et la même étendue de pensée en Ézéchias, roi
de Juda, quand il ordonna que l’holocauste et l’offrande pour le péché fussent offerts pour
tout Israël. La foi n’est pas limitée par les circonstances humaines ; elle se base, avec une
sainte indépendance, sur la Parole de Dieu, et ne se contente de rien d’inférieur à ce que
reconnaît l’Écriture. Il en est de même maintenant pour les chrétiens. Si nous écoutons ce
que dit une nature incrédule, nos pensées ne monteront pas plus haut que la misérable
condition de l’Église sur la terre ;  mais si la foi nous conduit, elle nous élèvera en nous
montrant  l’Église  dans  sa  perfection,  comme  le  corps  du  Christ  au  ciel.  Nous  devons
envisager l’Église ainsi, et non pas dans ces systèmes grossiers, charnels et mondains, qui



sont formés par les hommes sans être reconnus de Dieu. Nous n’avons pas une pensée
nette de l’Église, quand nous considérons les nombreuses sectes qui se sont produites avec
une incroyable activité dans le monde religieux. Il nous faut être au-dessus des brouillards
de la terre si nous voulons voir l’Église ; car, comme son Chef, elle est ressuscitée. Dieu soit
béni de ce qu’il en est ainsi ; nous ne voudrions pas qu’elle fût ici. 

Tout effort en vue de former une église sur la terre a manqué, et nous sommes forcés
de conclure  qu’il  n’y  a  pas  de  terrain  neutre  sur  lequel  on pourrait  former  une union
permanente  entre  l’Église  qui  est  au  ciel  et  l’église  de  Rome.  Si  nous  cherchons  une
association qui corresponde à l’ensemble profane qui nous entoure, un arbre assez vaste
pour abriter  tous les  oiseaux de l’air,  certes,  Rome répond à nos souhaits.  Mais si,  au
contraire,  nous  avons  appris  assez  de  Christ  et  de  Son  évangile  pour  que  nos  esprits
reculent devant un système aussi bas, aussi satanique, aussi subversif de tout principe de
sainteté,  alors  il  nous  faut  laisser  la  terre,  car  nous  n’y  trouverions  (comme  jadis  la
colombe de Noé) aucun repos pour la plante de nos pieds. L’Église n’est pas ici-bas. Il y a
en abondance de ce qui s’appelle la religion ; des sectes sans fin avec la profession et la
controverse sur des points de doctrine ;  mais, au milieu de tout cela,  où trouvons-nous
l’Église dans son saint caractère de vierge chaste ? Hélas ! nous la cherchons en vain parmi
les sectes et les partis ; parmi la mondanité, l’hypocrisie et le froid formalisme d’ici-bas.
Tout cela ne forme qu’un système monstrueux, dont les défauts font blasphémer le nom de
Dieu, et jette l’opprobre sur le christianisme. En effet, voyant le christianisme de nos jours,
les hommes se le représentent comme une masse de maux, sous la forme d’avarice,  de
mondanité et de mauvaise foi, recouverte d’un manteau de sainte profession et de belles
paroles.  Une  âme  sensible  est  choquée  de  cet  état  de  choses ;  néanmoins  il  y  a  des
exceptions notables  à la règle générale.  Il  y a toujours,  par la grâce  de Dieu,  quelques
personnes qui n’ont pas souillé leurs vêtements ; oui, il reste quelque étincelle parmi les
cendres ; quelques-uns encore désirent invoquer le Seigneur d’un cœur pur. Puissions-nous
voir s’en augmenter le nombre ; et non seulement cela, mais que le Seigneur daigne donner
aux siens de marcher ensemble en sainte communion ! Ainsi l’ennemi ne prévaudra pas,
mais il y aura toujours un témoignage rendu à notre Sauveur au milieu de Ses ennemis
déclarés ou cachés. 

Nous serions portés à nous retirer, chacun chez soi, s’il n’y avait l’exhortation de ne
pas négliger le rassemblement ; et nous n’osons désobéir à cette parole. Le seul centre, c’est
Christ Lui-même, et c’est en Son nom que le Saint Esprit rassemble les croyants4. 

4 Le motif du désir d’être isolé est celui de l’égoïsme. Souvent on n’aimerait pas s’associer
avec une compagnie de faibles chrétiens qui sentent leur imperfection ; on pense trop à sa
propre réputation. On dira qu’on n’appartient à aucune compagnie ; mais il faut remarquer que
tous  les  chrétiens  devraient  se  trouver  réunis  ensemble,  ce  qui  formerait  une  compagnie
distincte mais méprisée de la part du monde. Moïse souffrit avec le peuple de Dieu ; c’était là
l’expression de sa foi. Il aurait pu rester au palais de Pharaon, évitant tout opprobre ; mais
l’Esprit  de Christ le conduisit  à choisir  l’opprobre de Christ,  en s’identifiant  avec les siens.
Encore il y a des grâces et des vertus qui se développent en ceux qui cherchent à marcher
avec les autres, ce qui n’aurait pas lieu dans l’isolement. La difficulté est grande, sans doute ;
mais la récompense finale sera grande aussi, et nous dédommagera de toute souffrance et de
tout travail. Que les chrétiens donc n’abandonnent pas le rassemblement par la froideur ou la
mondanité, ou par les efforts de l’ennemi pour les disperser. La fin manifestera tout, et c’est
alors que chacun aura sa louange de la part de Dieu. Puissions-nous être gardés d’un esprit
impatient !



Mais il est précieux de savoir que, malgré l’état humiliant de l’église professante, le
croyant  peut toujours trouver  le  repos en contemplant  l’Église  telle  qu’elle  est  dans sa
vocation  céleste.  Cela  console  et  fortifie  l’esprit  au  milieu  des  circonstances  les  plus
pénibles. Si nous avons manqué de maintenir notre position, Dieu n’a pas manqué de nous
la conserver, et de nous conserver en vue d’elle. 

Nous ne devons jamais cesser de réaliser ce qu’est l’Église comme corps de Christ
dans le ciel. Si nous oublions cela, nous sommes abandonnés à l’alternative de choisir entre
les nombreuses sectes de la chrétienté ; triste alternative, car il n’y a guère de ressemblance
dans  ces  systèmes  avec  l’Église  de  Dieu.  La  draperie  de  l’Église  peut  se  trouver  en
lambeaux ici et là ; mais la substance n’y est plus. 

En  Élie  le  Thishbite,  nous  avons un exemple  de  la  fermeté  de  la  foi  aux  divines
promesses,  à un moment où tout lui  semblait  contraire.  Par  la  foi,  il  était  à même de
surmonter  tout  le  mal  qui  l’entourait,  et  de  bâtir  un  autel  de  douze  pierres  avec  une
assurance aussi parfaite que celle de Josué, lorsque celui-ci érigea son trophée sur le bord
du Jourdain. 

Nous  avons vu  le  principe  selon  lequel  Élie  voulait  accomplir  sa  réformation ;  ce
principe était  sain, et Dieu le reconnut. Le feu du ciel confondit les prophètes de Baal,
confirma la foi d’Élie, et délivra les Israélites de leur indécision. La foi d’Élie avait donné
lieu à l’action de Dieu. Le prophète avait creusé un fossé et l’avait rempli d’eau, rendant la
difficultés aussi grande que possible, afin que le triomphe de Dieu fût complet ; et il en fut
ainsi. 

Dieu  répond  toujours  à  l’appel  de  la  foi.  Le  prophète  avait  dit :  « Réponds-moi,
Éternel,  réponds-moi, et que ce peuple sache que toi,  Éternel,  tu es Dieu, et que tu as
ramené leur cœur ». C’est une prière qui dénote l’intelligence ; Élie est occupé de Dieu et de
Son peuple. Il ne dit pas : « Réponds-moi, afin que ce peuple sache que je suis un vrai
prophète ». Son seul but était de ramener les enfants d’Israël au Dieu de leurs pères, et
d’établir les droits de Dieu dans leurs consciences, en opposition aux prétentions de Baal.
Et Dieu écouta Son serviteur, car à peine eut-il achevé sa prière que « le feu de l’Éternel
tomba et consuma l’holocauste, et le bois, et les pierres, et la poussière, et lécha l’eau qui
était  dans le  fossé.  Et tout le  peuple le vit.  Et ils  tombèrent sur leurs faces,  et  dirent :
L’Éternel, c’est lui qui est Dieu ! L’Éternel, c’est lui qui est Dieu ! ». La vérité triompha ; les
faux prophètes furent confondus. Élie, dans une sainte indignation, les égorgea dans les
eaux du Kison, et ainsi, le mal étant jugé, il n’y avait plus d’obstacle à la bénédiction divine,
qu’Élie annonce à Achab en ces paroles : « Monte, mange et bois, car il y a un bruit d’une
abondance de pluie ». Ces mots indiquent le vrai caractère d’Achab : « Mange et bois » !
C’était là tout ce qu’il savait ou voulait savoir. Il était sorti pour chercher de l’herbe et rien
de plus ; et le prophète lui apporta la nouvelle qu’il recherchait. Élie ne pouvait l’inviter à se
joindre à lui pour rendre grâces à Dieu, à cause de ce triomphe sur le mal, car il savait que
le roi n’y répondrait pas. Et cependant, ils étaient tous deux Israélites ; mais l’un était en
communion avec Dieu, tandis que l’autre était esclave du péché. Achab se consolait dans le
« manger et le boire », pendant qu’Élie demeurait seul avec Dieu. La joie du prophète était
sainte et bénie. Et qui ne préférerait la communion avec le Seigneur à la poursuite des
plaisirs grossiers et mondains ? 

Mais remarquons la différence entre la noble conduite d’Élie en présence de l’homme
et son humilité en la présence de Dieu. Il avait rencontré Abdias (un croyant dans une



fausse position) avec dignité ; il  avait répondu à Achab avec une juste sévérité. Il s’était
trouvé au milieu de ses frères égarés avec la fermeté et la grâce d’un vrai réformateur ; et
finalement, il avait anéanti les méchants prophètes de Baal avec la moquerie et l’épée de la
vengeance.  C’est  ainsi  qu’il  s’était  conduit  en  présence  de  l’homme.  Mais  comment  se
comporte-t-il en présence de Dieu ? « Il se courba jusqu’à terre, et mit sa face entre ses
genoux ». C’était admirable ! Le prophète reconnaissait sa vraie place soit devant Dieu, soit
devant les hommes. 

En présence des hommes,  il  agissait,  selon l’occasion,  dans la sagesse de l’Esprit ;
devant Dieu, il se prosternait avec une sincère et révérencieuse humilité ! Puissent tous les
serviteurs du Seigneur savoir marcher de même dans toutes leurs diverses relations ici-
bas. 

Nous  allons  maintenant  suivre  notre  prophète  dans  des  circonstances  bien
différentes. 

Le prophète sur le mont Horeb (1 Rois 19)

La  carrière  de  ceux  qui  ont  eu  quelque  service  spécial  pour  le  Seigneur  a  été
généralement signalée par des vicissitudes. On dirait d’eux comme de ceux qui descendent
sur la mer dans des navires : « Ils montent aux cieux, ils descendent aux abîmes ; leur âme
se fond de détresse ». 

Nous les voyons, tantôt sur la montagne, tantôt dans la vallée ; un moment, au soleil,
un autre, battus par l’orage. Ce n’est pas le cas seulement des grands serviteurs de Dieu,
car tout croyant, tant ignoré que soit son sentier, connaît ces variations. Personne ne peut
courir dans le chemin de la foi sans y trouver des aspérités. Mais il est bon qu’il en soit
ainsi ; car il n’y a pas de chrétien sérieux qui ne préférerait un chemin pénible à une pente
glissante.  Le  Seigneur  trouve  bon  de  nous  exercer  par  des  difficultés,  afin  que  nous
trouvions le repos final plus doux, et que nous soyons formés pour le service actuel. Dans
le royaume de gloire, nous n’aurons plus besoin d’épreuves, mais nous aurons besoin de
ces  dispositions  d’âme  qui  sont  formées  au  milieu  des  tribulations  du  désert.  Nous
reconnaîtrons alors que notre chemin ici-bas n’a pas été trop rude ; mais au contraire, que
nous n’aurions pu nous passer  d’un seul  des  exercices  qui  nous  sont  arrivés.  Nous ne
voyons maintenant que d’une manière indistincte, et souvent nous ne comprenons pas le
motif de nos épreuves ; même notre impatience nous fait parfois murmurer. Mais, en nous
soumettant à la volonté divine, nous pourrons bientôt dire que le Seigneur nous a conduits
dans un chemin droit, pour aller dans une ville habitable (Ps. 107, 7). 

Le prophète n’avait pas prévu l’orage qui allait fondre sur lui. Il était descendu du
mont Carmel, et avait devancé le chariot d’Achab, dans l’énergie de l’Esprit, jusqu’à l’entrée
de  Jizreël.  Mais  c’est  là  qu’il  fut  arrêté,  et  cela  par  une  personne  qui  s’était  cachée
jusqu’alors. C’était  la  méchante Jézabel,  qui n’avait pas été oisive, quoique cachée.  Elle
avait, sans doute, usé de son influence sur son faible mari, dont le pouvoir servait ainsi à
l’accomplissement de ses méchants desseins. Elle avait ouvert sa maison aux prophètes de
Baal, et cela au profit de son maître. Jézabel ne représente pas seulement un individu, mais
une classe,  ou plutôt elle est la personnification d’un principe qui s’oppose, depuis des
siècles, à la vérité de Dieu, et qui est pleinement développé dans la grande prostituée de
l’Apocalypse. L’esprit de Jézabel est celui de la persécution — un esprit dominant — actif et
persévérant ; il exprime l’énergie de Satan. 



L’esprit  d’Achab  est  bien  différent.  En  Achab,  nous  voyons  quelqu’un  qui  ne  se
souciait  guère  de  la  religion,  pourvu  qu’il  pût  satisfaire  ses  convoitises  charnelles  et
mondaines. Il ne se donnait pas la peine de prononcer sur les droits de l’Éternel et les
prétentions de Baal. Pour lui, c’était la même chose. Voilà l’homme que Jézabel conduisait
à  son  gré ;  elle  se  chargeait  de  satisfaire  aux  désirs  d’Achab,  tandis  qu’elle  se  servait
habilement de son pouvoir pour s’opposer à la vérité de Dieu. Les Achab sont toujours les
instruments des Jézabel ; ainsi, dans l’Apocalypse où nous voyons mûrir tous les principes
qui ont été, qui sont et qui seront en activité, nous trouvons Babylone montée sur la Bête ;
c’est-à-dire  la  religion  corrompue qui  dirige  le  pouvoir  civil.  En  d’autres  termes,  c’est
l’esprit  de  Jézabel  pleinement  développé  qui  se  sert  de  l’esprit  d’Achab.  Tout  cela  est
propre à réveiller ceux de la génération présente qui ont des oreilles pour entendre. Les
hommes deviennent toujours plus indifférents aux intérêts de la vérité de Dieu sur la terre.
On reçoit Christ et Bélial, pourvu que les rouages de l’immense machine de la société ne
soient pas entravés dans leur marche. On peut adopter les principes qu’on veut, pourvu
qu’on ne les affiche pas ; et ainsi des hommes, avec les principes les plus opposés, peuvent
s’unir en cachant leurs pensées, tandis qu’ils poursuivent le fantôme de la mondanité avec
ardeur et énergie. Tel est l’esprit du siècle et telles en sont les tendances ; et lorsque l’esprit
de  Jézabel  s’élèvera,  il  conduira  les  hommes  dans  une  voie  qui  aboutit  aux  ténèbres
éternelles,  voie dans laquelle plusieurs personnes marchent déjà. Terrible pensée ! Et je
dirai encore : « Que celui qui a des oreilles pour entendre entende ! ». 

C’est de Jézabel que le prophète Élie reçut le coup qui accabla son esprit. « Et Achab
raconta à Jézabel  tout ce qu’Élie  avait  fait,  et,  en détail,  comment il  avait  tué tous les
prophètes par l’épée ». Achab le raconta à Jézabel ; il ne s’intéressait pas assez à l’affaire
pour y prendre une part active. L’énergie aussi lui manquait ; peut-être la pluie abondante
lui semblait-elle une conséquence de la mort des sacrificateurs ; ainsi il y restait indifférent.
Qu’était Baal, qu’était l’Éternel, pour Achab ? Quand Achab et ses semblables possèdent de
quoi manger et de quoi boire, ils ne se soucient guère des questions de la vérité et de la
religion. C’est là un sensualisme grossier et insensé !  Enfants du siècle,  vous qui dites :
« Mangeons et buvons, car demain nous mourrons ! », pensez à Achab, souvenez-vous de sa
fin ! « Les chiens ont léché son sang ». Voilà la fin de son « manger et boire », et quant à son
âme, c’est l’éternité seule qui en révèlera le sort. 

Mais en Jézabel, nous voyons une personne qui ne manquait ni d’intérêt ni d’énergie.
Pour elle, la controverse était de la plus haute importance, et elle était résolue d’agir avec
décision. « Et Jézabel envoya un message à Élie, disant : Ainsi me fassent les dieux, et ainsi
ils y ajoutent, si demain, à cette heure, je ne mets ton âme comme l’âme de l’un d’eux ». Le
prophète est appelé à endurer la persécution. Il avait été sur le Carmel, où il avait affronté
tous les prophètes de Baal ; jusque-là sa carrière avait été triomphante, comme résultat de
la communion avec Dieu. Mais maintenant, il lui semblait que son soleil allait se coucher,
et que son horizon devenait triste et sombre. « Et voyant cela, il se leva, et s’en alla pour sa
vie, et vint à Beër-Shéba, qui appartient à Juda, et il y laissa son jeune homme. Et il s’en
alla, lui, dans le désert, le chemin d’un jour, et vint et s’assit sous un genêt ; et il demanda
la mort pour son âme, et dit : C’est assez ! Maintenant, Éternel, prends mon âme, car je ne
suis pas meilleur que mes pères ». 

L’esprit  d’Élie  est  abattu ;  il  envisage les  choses  à  travers  le  sombre nuage qui  le
couvre ; il lui semble que tout son travail est perdu, et qu’il n’a qu’à se coucher et à mourir.
Son esprit,  fatigué des efforts qui lui semblaient vains pour ramener le peuple à la foi,



désire entrer dans le repos. En tout cela, nous voyons l’impatience et l’incrédulité. Élie ne
parlait  pas  de  s’en  aller  lorsqu’il  était  sur  le  mont  Carmel ;  il  lui  semblait  qu’il  y
accomplissait une bonne œuvre, c’était un triomphe, et il ne songeait pas à son départ.
Mais le Seigneur voulait montrer à Son serviteur non seulement ce qu’il devait faire, mais
aussi ce qu’il devait souffrir. On serait disposé à travailler plutôt qu’à souffrir ; cependant le
Seigneur est glorifié tout autant en celui qui souffre avec patience que par le plus actif
serviteur. Les grâces qui se développent en celui qui endure des souffrances prolongées
exhalent un parfum de bonne odeur tout autant que les fruits d’un service actif. Élie aurait
bien fait de s’en souvenir ; mais nos cœurs peuvent sympathiser avec lui dans sa détresse et
son découragement. Il n’y a pas beaucoup de serviteurs du Seigneur qui n’aient désiré de
dépouiller  l’armure  et  de  cesser  les  fatigues  du  combat,  spécialement  quand  tout  leur
travail leur semble avoir été vain, et quand ils s’envisagent comme occupant inutilement la
terre. Mais nous devons attendre le moment de la délivrance, et jusqu’alors il nous faut
poursuivre notre chemin dans un service patient et sans murmure. 

Il y a une grande différence entre le désir d’échapper à l’épreuve et à la douleur, et le
désir d’être dans la maison du Père. Le repos est doux au laboureur. Il est précieux aussi de
penser aux demeures qui nous ont été assurées par l’œuvre de notre Seigneur Jésus Christ.
Dieu essuiera toutes nos larmes, et l’Agneau conduira les siens aux verts pâturages et aux
fontaines d’eau vive. Toute cette perspective de gloire est belle, mais nous n’avons pas le
droit de dire au Seigneur d’ôter notre vie. Ce serait l’esprit d’impatience. Combien sont
différentes les paroles de l’apôtre Paul : « Je suis pressé des deux côtés, ayant le désir de
déloger et d’être avec Christ, car cela est de beaucoup meilleur ; mais il est plus nécessaire à
cause  de  vous  que  je  demeure  dans  la  chair.  Et  ayant  cette  confiance,  je  sais  que  je
demeurerai  et que je resterai avec vous tous pour l’avancement et la joie de votre foi »
(Phil. 1, 23-25). 

Ces  paroles  dénotent  un  vrai  esprit  chrétien.  Le  serviteur  de  l’Assemblée  doit
rechercher le bien de celle-ci, et non ses propres intérêts. Si Paul avait cherché ses aises, il
aurait désiré quitter la terre ;  mais en considérant les besoins des croyants, il choisit de
rester pour l’avancement de leur joie et de leur foi. Élie aurait dû faire de même, et désirer
de  rester  pour  le  bien  d’Israël.  Mais  il  manqua  de  foi.  Il  s’était  enfui  au  désert  sous
l’influence  de  l’incrédulité,  et  pour  sauver  sa  vie ;  il  désirait  que  sa  vie  lui  fut  ôtée
simplement pour échapper aux difficultés de sa position. 

En tout  cela,  nous  pouvons apprendre une leçon utile.  L’incrédulité  nous  éloigne
toujours de la place du témoignage et du service. Tant qu’Élie marcha par la foi, il répondit
à sa responsabilité de serviteur et de témoin ; mais lorsque sa foi manqua, il abandonna
son poste et s’enfuit au désert. L’incrédulité nous empêche de servir le Seigneur et nous
rend inutiles. Nous ne pouvons agir pour Dieu que dans l’énergie de la foi ; et nous devons
le  rappeler,  au temps actuel  où tant  de personnes abandonnent le  témoignage  ou s’en
écartent. 

Nous pouvons dire, je pense, comme un principe vrai, que quand quelqu’un se retire
d’une position distincte de témoignage, il y est conduit par l’incrédulité positive. Tel est le
cas de nos jours, pour plusieurs qui jadis étaient très en vue, parce qu’ils avaient compris,
disaient-ils, la vérité de la présence du Saint Esprit dans l’Assemblée. Quand cette vérité
est  vraiment  comprise  et  retenue  en  puissance,  elle  nous  affranchit  de  l’autorité  de
l’homme en ce qui concerne la foi, et nous conduit hors des systèmes où cette autorité est



reconnue et justifiée. 

Si  le  Saint  Esprit  doit  nous  diriger  dans  l’Assemblée,  l’homme  n’a  aucun  droit
d’intervenir pour décréter et établir des cérémonies, car en le faisant, il empièterait, d’une
manière présomptueuse, sur la prérogative divine. Si donc quelqu’un croit sincèrement à
cette importante vérité, cette croyance ne sera pas sans influence sur sa conduite, et il se
séparera de tout système où cette vérité est méconnue. Il ne s’agit pas de ceux auxquels il
s’attachera ; c’est là une question ultérieure. Il faut d’abord « cesser de mal faire » et puis
« apprendre  à  bien  faire ».  Cependant  plusieurs  de  ceux  qui  prétendaient,  autrefois,
comprendre la vérité et agir en conséquence, ont perdu la confiance au Seigneur ; ils se
sont retirés de leur position de témoignage, et s’en sont retournés aux systèmes dont ils
étaient sortis. Comme Élie, ils n’ont pas trouvé les résultats qu’ils attendaient, et à cause de
cela ils s’en sont allés ; sans doute, plusieurs diraient : « C’est assez ». Oui, des cœurs qui,
autrefois,  retenaient  des  espérances  douces  et  élevées,  par  rapport  à  l’Assemblée,  sont
abattus  par  la  tristesse  et  le  découragement.  Ceux  qui  avaient  fait  profession  de
comprendre  la  vérité  de  la  présence  du  Saint  Esprit  dans  l’Église  et  d’autres  vérités
collatérales, et de marcher en elles, ont manqué de les réaliser. Non seulement cela, mais,
en  bien  des  cas,  ils  se  sont  manifestés  d’une  manière  humiliante,  et  l’ennemi  n’a  pas
manqué  de  s’en servir  pour  décourager  ceux qui  désiraient  rester  fidèles  au  Seigneur.
Ceux-ci,  voyant  la  ruine  de  tout  témoignage  collectif  sur  la  terre,  se  sont  retirés  en
désespoir de cause. Mais, remarquons-le bien, c’est l’incrédulité qui poussa Élie au désert,
et c’est l’incrédulité qui est la cause de l’abandon de la position de témoignage à la présence
du Saint Esprit dans l’Assemblée. 

Ceux  qui  se  retirent  ainsi  montrent  qu’ils  n’avaient  pas  affaire  avec  Dieu  et  Son
éternelle vérité, mais avec l’homme et ses circonstances. Si la vérité divine est la base de
notre  action,  nous  ne  serons  pas  influencés  par  les  variations  et  les  fautes  humaines.
L’homme peut manquer ; ses meilleurs et plus sincères efforts, pour mettre en action la
vérité de Dieu, sont imparfaits ; mais est-ce que ces manquements annulent la vérité de
Dieu ?  Qu’ainsi  n’advienne.  Que  Dieu  soit  vrai  et  tout  homme  menteur !  Si  ceux  qui
retiennent la doctrine de l’unité de l’Église se divisent en partis ; — si ceux qui croient à la
présence de l’Esprit dans l’Assemblée se soumettent néanmoins à l’autorité humaine ; — si
ceux qui font profession d’attendre le Seigneur recherchent avec avidité les choses de ce
siècle — est-ce que tout cela annule les principes divins ? Nullement ; car la vérité divine est
immuable. Dieu ne change pas, lors même que l’homme se montrerait mille fois plus faible
qu’il ne l’est. Donc, au lieu de nous abandonner au désespoir, parce que l’homme a fait un
mauvais usage de la vérité de Dieu, nous devons plutôt tenir ferme cette vérité, comme
étant la seule sécurité de nos âmes, au milieu de la ruine et du naufrage. Si Élie avait tenu
ferme la vérité qui remplissait son âme lorsqu’il était sur le Carmel, nous ne l’aurions ni vu
sous le genêt, ni entendu prononcer ces paroles : « Prends maintenant mon âme, car je ne
suis pas meilleur que mes pères !« . 

Mais le Seigneur se souvient en grâce de Son serviteur, lors même qu’il dort sous un
genêt : « Il sait de quoi nous sommes formés ; il se souvient que nous sommes poussière ».
Au lieu d’exaucer la requête téméraire de Son serviteur abattu et découragé, l’Éternel veut
le préparer et le fortifier pour de nouvelles luttes. Ce n’est pas là « la manière de l’homme »
(2 Sam. 7, 19) ; mais c’est la grâce de Dieu, dont les voies et les pensées ne sont pas comme
les  nôtres.  Que  Son  nom  en  soit  béni !  L’homme  agit  souvent  durement  envers  son
semblable, sans aucune pitié ; mais il n’en est pas ainsi de Dieu ; Il agit toujours avec la plus



grande compassion envers nous. Il comprenait les difficultés d’Élie, et Il se souvenait de la
fidélité de Son serviteur,  dans la lutte pour le nom de l’Éternel  et pour Sa vérité ;  c’est
pourquoi Il lui vint en aide au temps de son découragement. Élie se coucha et dormit sous
le genêt. « Et voici, un ange le toucha, et lui dit : Lève-toi, mange ! Et il regarda, et voici à
son chevet, un gâteau cuit sur les pierres chaudes et une cruche d’eau ; et il mangea et but,
et se recoucha. Et l’ange de l’Éternel vint une seconde fois et le toucha, et dit : Lève-toi,
mange, car le chemin est trop long pour toi ! Et il se leva, mangea et but ; et il alla, avec la
force de ces aliments, quarante jours et quarante nuits,  jusqu’à Horeb, la montagne de
Dieu ». 

Le Seigneur sait, mieux que nous, le travail que nous aurons à faire ; et, dans Sa grâce,
Il nous fortifie, selon Son estimation de notre besoin. Le prophète voulait dormir dans son
affliction,  mais l’Éternel  voulait  le  fortifier  pour son service  ultérieur.  Les  disciples,  en
Gethsémané, accablés de tristesse en voyant la fin apparente de toutes leurs espérances, se
sont endormis ; mais Jésus voulait qu’ils eussent les reins ceints et les bras fortifiés pour
affronter l’épreuve. Élie mangea et but, et, fortifié ainsi, il marcha jusqu’à Horeb. Ici encore
nous signalons les tristes effets d’un esprit impatient. Élie semble déterminé à quitter sa
place de serviteur et de témoignage ; et s’il ne peut dormir sous un genêt, il se cachera dans
une caverne. « Et là, il entra dans une caverne et y passa la nuit ». 

Lorsqu’un croyant s’éloigne de la position où la foi l’aurait gardé, on ne peut prévoir
jusqu’à quelle extrémité il ira. La foi seule dans la Parole de Dieu peut nous garder dans le
chemin du service,  parce que la foi  nous donne de pouvoir  attendre la fin ;  tandis  que
l’incrédulité, qui s’occupe des circonstances, nous plonge dans un découragement complet.
Le chrétien doit  faire son compte de ne rien trouver ici-bas sinon des épreuves et  des
déceptions. Nous songeons parfois au repos et à la satisfaction ici-bas, dans telles ou telles
circonstances, mais ce n’est qu’un songe. Élie avait espéré, sans doute, de voir opérer par
son moyen un grand changement moral ; mais au lieu de cela, sa vie est en danger ! Il aurait
dû s’y attendre. Celui qui affronta, sans crainte, Achab et tous les prophètes de Baal, aurait
dû supporter le message de Jézabel. Mais non ! sa foi avait manqué. 

Quand la foi manque à quelqu’un, son ombre lui devient un obstacle. En contemplant
Élie sur le mont Horeb, nous nous demandons si c’est toujours celui qui se tenait sur le
Carmel avec l’autel de douze pierres, pour revendiquer le Dieu d’Israël en présence de ses
frères. Hélas ! quelle faible créature est l’homme, lorsqu’il n’est pas soutenu par une simple
foi au témoignage de Dieu. David a pu rencontrer Goliath dans la puissance de la foi, mais
après  il  dit :  « Je  périrai  un  jour  par  la  main  de  Saül ».  La  foi  est  au-dessus  des
circonstances et s’adresse à Dieu ; l’incrédulité perd de vue le Tout-puissant et ne s’occupe
que  des  circonstances.  L’incrédulité  disait  que  les  enfants  d’Israël  étaient  comme  des
sauterelles  devant  l’ennemi,  tandis  que  la  foi  disait  qu’ils  pouvaient  bien  vaincre  les
Cananéens (Nomb. 13). 

Cependant le Seigneur n’abandonne pas Son serviteur dans la caverne ; Il le suit pour
le ramener au poste qu’il  avait quitté dans son impatience et dans son incrédulité.  « Et
voici, la parole de l’Éternel vint à lui, et lui dit : Que fais-tu ici, Élie ? ». Quel avertissement !
Pourquoi  Élie  se  cachait-il  ainsi  dans  une  caverne ?  Pourquoi  Élie  avait-il  abandonné
l’honorable  poste  du  témoignage ?  À  cause  du  message  de  Jézabel,  et  parce  que  son
ministère n’avait pas été reconnu comme il l’entendait. Il croyait récolter, pour tout son
travail, une moisson autre qu’une menace et un apparent abandon général. Voilà pourquoi



il s’est retiré dans une caverne de la montagne, dans un endroit convenable pour y nourrir
son découragement. Or il faut bien avouer que ce qui venait d’arriver était de nature à
blesser le cœur du prophète. Il était sorti de sa retraite à Sarepta pour affronter tout Israël,
conduit  par  Jézabel  et  une  méchante  foule  de  sacrificateurs  et  de  prophètes ;  il  avait
confondu ces  derniers  par  la  grâce  divine.  Dieu  avait  fait  descendre  le  feu  du  ciel  en
réponse à sa prière, et tout Israël avait apparemment reçu la vérité qu’il avait proclamée ;
tous ces événements avaient sans doute élevé ses espérances à un haut degré. Cependant, à
la fin, sa vie est menacée, il ne voit personne qui le suive ;  — il est enveloppé dans un
sombre nuage ; il abandonne le champ de bataille et se cache dans une caverne. 

Il est plus facile de condamner un autre que d’agir comme on devrait, et il ne faut pas
nous hâter en nous prononçant sur les actions d’un serviteur aussi privilégié qu’Élie  le
Thishbite. Mais quoique nous n’ayons pas à le juger, nous pouvons recevoir de l’instruction
et des avertissements de cette partie de la vie d’Élie. Nous pouvons apprendre une leçon
utile de ces paroles : « Que fais-tu ici ? ». Méditons la question lorsque, par impatience ou
par incrédulité, nous abandonnons notre vraie place de service parmi nos frères pour aller
dormir sous un genêt ou nous cacher dans une caverne. N’y en a-t-il pas plusieurs, en ce
moment, qui jadis s’occupaient sérieusement de l’unité et du culte des bien-aimés de Dieu,
qui  sont ou endormis ou cachés ?  C’est-à-dire,  qui ne font plus rien pour propager ces
vérités. C’est triste ! À de telles personnes s’adresse la question : « Que fais-tu ici ? ». Oui,
que  font-ils ?  Ou  plutôt,  que  ne  font-ils  pas,  en  guise  de  mal  aux  brebis  de  Christ ?
Quelqu’un qui se retire de la sorte n’est pas inoffensif, mais nuisible, car il fait un vrai tort à
ses frères. Il vaudrait mieux n’avoir jamais propagé des vérités importantes, si c’est pour
les  abandonner  ensuite.  Appeler  l’attention  sur  quelques  grands  principes  de  la  vérité
divine, et puis les délaisser, c’est agir en coupable. « Si quelqu’un veut être ignorant, qu’il
soit ignorant ! ». Nous pouvons prendre pitié de l’ignorance, ou chercher à l’instruire ; mais
celui qui, ayant fait profession de la vérité, l’abandonne, ne peut être un objet de pitié ou
un sujet à instruire. 

Mais  ce  n’est  pas  seulement  l’incrédulité  et  le  désappointement  par  rapport  à
certaines vérités qui poussent tels ou tels croyants à l’isolement ; le manque de succès dans
le ministère peut produire le même effet. Ce fut peut-être le cas d’Élie. Le triomphe sur le
Carmel lui avait, sans doute, donné des espérances considérables quant au résultat de son
ministère, et il n’était pas préparé à la déception. Or le souverain remède à l’incrédulité et
au  désappointement,  c’est  de  tenir  nos  regards  constamment  fixés  sur  Jésus.  Si,  par
exemple,  nous voyons des hommes professant les  vérités  de l’unité de l’Église et  de la
présence du Saint Esprit dans l’Assemblée ;  — professant de connaître ces vérités, mais
manquant  de  les  réaliser,  devons-nous  nous  retirer ?  Devons-nous  dire  qu’il  n’y  a  pas
d’unité ni de présence permanente du Saint Esprit ? Qu’ainsi n’advienne ! Ce serait faire
dépendre  la  vérité  de  Dieu  de  la  fidélité  de  l’homme,  principe  qui  ne  serait  admis
aucunement par un chrétien éclairé. Non, regardons plutôt en haut, pour y voir l’Église
comme corps de Christ, dont chaque membre est écrit par nom dans le livre de Dieu, de
toute éternité. De même, nous voyons Jésus à la droite de Dieu dans les cieux, et nous y
constatons le divin motif de la présence du Saint Esprit dans l’Assemblée. Béni soit Dieu !
Ces vérités  sont  sûrement établies ;  car  les  dons de  grâce  et  l’appel  de Dieu sont  sans
repentir. 

Enfin, si quelqu’un est éprouvé par rapport à son ministère, si l’ennemi cherche à le
décourager par le désappointement, qu’il fixe ses yeux simplement sur Jésus. Il est bon de



se rappeler que le moment est proche où tous ceux qui auront servi le Seigneur, par amour
pour Son nom, seront pleinement récompensés ; et cela, malgré l’aspect sombre des choses
ici-bas. Prenons garde, cependant, que notre ministère et ses fruits n’usurpent pas la place
de Christ dans nos cœurs. C’est un danger ; car un serviteur peut commencer sa carrière
avec un sincère dévouement envers Christ, et puis par la ruse de l’ennemi et par sa propre
faiblesse, donner plus de place à l’œuvre qu’au Seigneur. Si Élie avait eu devant lui le Dieu
d’Israël, il n’aurait pas succombé au découragement. 

Nous apprenons le  vrai  état  d’Élie  par sa réponse à la voix  divine :  « J’ai  été très
jaloux pour l’Éternel, le Dieu des armées ; car les fils d’Israël ont abandonné ton alliance,
ils ont renversé tes autels et ils ont tué tes prophètes par l’épée ; et je suis resté, moi seul, et
ils cherchent ma vie pour me l’ôter ». Quelle différence entre ce langage et celui du mont
Carmel ! Sur le Carmel, Élie plaidait la cause de Dieu, mais ici il plaide pour lui-même. Là il
cherchait à convertir ses frères, en leur présentant la vérité de Dieu, mais ici il accuse ses
frères en exposant leurs péchés devant l’Éternel5. 

« J’ai été très jaloux », mais « ils ont abandonné ton alliance ». C’est ainsi que parlait
le prophète dans son désappointement au sein de la caverne en Horeb. On dirait qu’il se
considérait comme le seul qui eût agi pour Dieu ou qui restât fidèle. « Je suis resté, moi
seul, et on cherche ma vie pour me l’ôter ». Tout cela n’était que la conséquence naturelle
de sa position. Du moment que quelqu’un se retire de sa place de témoignage et de service,
il commence à se justifier et à accuser ses frères ; l’acte de se retirer exprime à la fois sa
prétention à la fidélité et leur chute. Mais à tous ceux qui se séparent de leurs frères en les
accusant,  la  question  se  pose :  « Que  fais-tu  ici ? ».  Que  celui  qui  a  des  oreilles  pour
entendre entende ! 

Mais le Seigneur appelle Élie à sortir de sa caverne. « Et il dit : Sors, et tiens-toi sur la
montagne  devant  l’Éternel !  Et  voici  l’Éternel  passa,  et  devant  l’Éternel  un  grand  vent
impétueux déchirait les montagnes et brisait les rochers : l’Éternel n’était pas dans le vent.
Et après le vent, un tremblement de terre : l’Éternel n’était pas dans le tremblement de
terre. Et après le tremblement de terre, du feu : l’Éternel n’était pas dans le feu. Et après le
feu, une voix douce, subtile ». 

Le  Seigneur  voulait  montrer  à  Son serviteur,  par  ces  manifestations  si  variées  et
frappantes, qu’Il n’était pas limité à un seul agent pour l’accomplissement de Sa volonté.
Le  vent  était  impétueux,  mais  il  n’a  pas  accompli  le  but ;  il  en  était  de  même  du
tremblement et du feu. Ces terribles éléments ne servaient qu’à préparer le chemin au
dernier agent, en apparence le plus faible de tous, savoir à la voix douce et subtile. Ainsi le
prophète devait apprendre à se contenter d’être un agent, entre plusieurs, pour accomplir
la volonté divine. Il pensait peut-être que lui seul devait tout accomplir ; venant avec toute
l’impétuosité  du  vent,  il  comptait  renverser  tous  les  obstacles  et  ramener  la  nation  à
l’heureuse fidélité envers Dieu. Mais combien il est difficile, même à l’instrument le plus
honoré, de comprendre sa propre insignifiance ! Les plus dévoués, les plus élevés ne sont
que des pierres dans l’édifice, des vis dans le vaste mécanisme, et quiconque croit qu’il est
le seul instrument de Dieu se trompe singulièrement. Paul peut planter et Apollos arroser,
mais c’est Dieu qui donne l’accroissement. 

5 Observez l’ordre : 1° Ils ont abandonné l’alliance ; 2° ils ont renversé les autels ; 3° ils ont
tué les prophètes par l’épée. La source de tout le mal a été l’abandon de l’alliance de la grâce
de Dieu ; après cela, le mal est allé en empirant.



Ainsi Élie a dû apprendre que le Seigneur avait d’autres serviteurs que lui ; qu’Il avait
dans  Son  carquois  d’autres  flèches  à  tirer  quand  le  moment  viendrait.  Le  vent,  le
tremblement et  le  feu devaient  accomplir  chacun leur  travail ;  et  puis  la  voix  douce et
subtile serait distinctement entendue dans toute son efficacité. C’est Dieu seul qui peut se
faire  écouter,  quoiqu’Il  ne  parle  qu’avec  une  voix  douce  et  subtile.  Élie  resta  dans  la
caverne jusqu’à ce que la voix lui arrivât, et puis il enveloppa son visage dans son manteau,
et sortit et se tint à l’entrée de la caverne. C’est seulement en la présence du Seigneur que
nous sommes dans notre vraie position. Nous pouvons avoir de hautes pensées de nous-
mêmes et de notre ministère ; mais quand nous sommes placés en la présence divine, il
nous convient d’envelopper notre face dans notre manteau, c’est-à-dire de nous cacher.
Quand Moïse se trouva en la présence de Dieu, il devint tout tremblant et n’osa regarder ;
et Job avait horreur de lui-même en se repentant dans la poussière et dans la cendre. Il en
est de même de tous ceux qui se sont trouvés à la lumière de la présence de Dieu ; là, ils ont
vu leur propre néant, et ont compris que Dieu peut se passer d’eux. 

Le  Seigneur  est  toujours  prêt  à  reconnaître  le  moindre  acte  de  service ;  mais  du
moment qu’un serviteur s’occupe trop de son service, Dieu lui montre qu’Il n’a plus besoin
de lui. Il en fut ainsi d’Élie, qui s’était retiré du travail et du combat, en désirant la mort. Il
se  croyait  le  seul  témoin,  un  serviteur  abandonné  et  découragé,  et  l’Éternel  le  fait
comparaître devant Lui, et lui retire sa mission, tandis qu’Il lui annonce les noms de ses
successeurs : « Va, retourne-toi par ton chemin, vers le désert de Damas ; et quand tu seras
arrivé, tu oindras Hazaël pour qu’il soit roi sur la Syrie ; et Jéhu, fils de Nimshi, tu l’oindras
pour qu’il soit roi sur Israël, et tu oindras Élisée, fils de Shaphath d’Abel-Mehola, pour qu’il
soit prophète à ta place. Et il arrivera que celui qui échappera à l’épée de Hazaël, Jéhu le
fera mourir. Mais je me suis réservé en Israël sept mille hommes, tous les genoux qui n’ont
pas fléchi devant Baal, et toutes les bouches qui ne l’ont pas baisé ». 

Ces paroles sans doute ont éclairé l’esprit du prophète.  Sept mille !  tandis  qu’il  se
croyait seul. Jamais les instruments ne manqueront à l’Éternel. Si le vent ne suffit pas, il y
a le tremblement et le feu, et finalement la voix douce et subtile. Élie apprit qu’il y avait,
pour Israël, d’autres ministères que le sien. Hazaël, Jéhu et Élisée devaient paraître sur la
scène ; et comme la voix douce avait fait sortir Élie de sa caverne, ainsi le ministère de la
grâce en Élisée attirerait de leurs cachettes des milliers qui avaient été ignorés jusque-là.
Élie ne ferait pas tout : il n’était qu’un seul agent. L’œil ne peut pas dire à la main : Je n’ai
pas besoin de toi ; ou bien la tête aux pieds : Je n’ai pas besoin de vous. 

Telle était l’importante leçon donnée à Élie dans les événements solennels du mont
Horeb. Il y était monté rempli de lui-même ; il pensait être le seul témoin de Dieu ; il en
descendit avec la connaissance, humiliante mais salutaire, qu’il n’était qu’un de sept mille.
Quel changement s’était opéré dans ses pensées ! Il n’y a personne qui enseigne comme
Dieu ; quand Il veut nous donner une leçon, Il le fait d’une manière efficace, béni soit Son
nom ! Il avait fait connaître à Élie son insignifiance, de sorte que le prophète fut heureux de
sortir  de  sa  caverne  et  de  descendre  de  la  montagne,  de  cesser  ses  plaintes  et  ses
accusations, et de jeter humblement son manteau prophétique sur les épaules d’un autre.
Tout cela est fort instructif. 

Après avoir entendu parler des sept mille, le silence d’Élie est bien remarquable. Il
avait appris ce que le mont Carmel n’avait pu lui faire comprendre, ce que ni Sarepta, ni
Kerith ne lui avaient enseigné. Dans ces derniers endroits, il avait beaucoup appris de Dieu



et de Sa vérité, mais sur Horeb, il avait appris sa propre petitesse. Comme conséquence, il
remet son office à un autre ; et non seulement cela, mais en le faisant, il dit : « Que t’ai-je
fait ? ».  Nous voyons, dans ce serviteur de Dieu, le renoncement à soi-même, depuis le
moment où il a compris qu’il n’était qu’un agent entre plusieurs. Il avertit Achab dans la
vigne de Naboth, et Achazia sur son lit de mort, et puis il s’en alla de la terre, laissant à
d’autres le soin d’achever l’œuvre qu’il avait commencée. Comme Jean-Baptiste, qui vint
selon l’esprit et la puissance d’Élie, il devait être content d’introduire un autre sur la scène,
et puis de se retirer.  Oh ! que nous sachions montrer cet esprit de renoncement ! — cet
esprit qui nous conduirait à faire le travail sans nous en vanter ; ou bien, si l’œuvre passe
en d’autres mains, à nous en réjouir. 

Jean-Baptiste, aussi bien qu’Élie, a dû apprendre cela ; il a dû se contenter de finir ses
jours en prison, tandis qu’un autre travaillait. Jean-Baptiste, aussi, fut exercé et envoya un
message à Christ pour Lui demander s’Il était Celui qui devait venir, ou bien s’il fallait en
attendre un autre. Il ne lui semblait pas possible d’être laissé dans la prison du roi Hérode.
Jean a dû apprendre à se contenter de son sort. Il avait dit de Jésus au commencement  :
« il faut que lui croisse, et que moi, je diminue » ; mais peut-être n’avait-il pas pensé de
diminuer de la sorte. C’était cependant la volonté de Dieu pour Son serviteur honoré ; et les
pensées  divines  sont  différentes  des  nôtres.  Jean-Baptiste  ayant  rempli  l’importante
mission de précurseur du Fils de Dieu, a péri par la volonté d’une femme impie, et pour ne
pas annuler le serment d’un profane tyran. 

Il en était de même d’Élie. Sa carrière avait été brillante ;  il  s’était montré à Israël
dans toute la dignité d’un messager céleste. La vérité divine était sortie de sa bouche, et
Dieu l’avait honoré pleinement dans son œuvre ; mais lorsqu’il commença à penser à sa
propre gloire, en disant que lui seul restait, lui qui était jaloux de la gloire de l’Éternel, Dieu
lui montra son erreur et l’envoya pour appeler un successeur. 

Puissions-nous apprendre en cela d’être réellement humbles et dévoués dans notre
service,  quel  qu’il  soit.  Ne  nous  vantons  pas,  comme  si  notre  service  était  de  grande
importance, ou comme si nous-mêmes nous étions quelque chose. Et lors même que notre
ministère serait sans fruit, et que nous serions méprisés et rejetés, puissions-nous regarder
en avant, vers la fin, où tout sera manifesté. C’est ainsi que faisait notre divin Maître. Il
contemplait  toujours  la  joie  qui  était  devant  Lui ;  et  en avançant  vers  cette  joie,  Il  ne
s’arrêtait pas pour s’occuper des pensées des hommes. Il ne se plaignait pas de ceux qui Le
rejetaient, Le méprisaient et Le crucifiaient. Il ne les accusait pas ; une de Ses dernières
paroles  fut :  « Père,  pardonne-leur ! ».  Maître  béni !  accorde-nous  plus  de  cet  esprit
d’humilité, d’amour, de grâce et de pardon ! Puissions-nous marcher sur tes traces dans ce
monde aride et désert ! 

L’enlèvement du prophète (2 Rois 2)

La  carrière  de  prophète,  pour  Élie,  était  achevée  du  moment  qu’il  avait  jeté  son
manteau sur les épaules d’Élisée. Il a encore porté quelques messages, comme nous l’avons
dit, mais son ministère envers Israël était terminé, lorsqu’Élisée, fils de Shaphath d’Abel-
Mehola, fut oint à sa place. C’est lui qui avait abandonné l’œuvre ; il voulait sauver sa vie.
Le temps était venu pour nommer un successeur. 

Mais, en pensant au ministère d’Élie, nous ne devons pas considérer seulement son
état de prophète ; il faut aussi le considérer comme un homme. Non seulement il est un



serviteur, mais aussi un fils ; et nous le verrons aussi bien dans sa personne que dans son
office.  Comme prophète,  sa  persévérance  et  l’heureux  accomplissement  de  son  service
dépendaient principalement de sa propre fidélité. Ainsi, quand il se laissa entraîner par un
esprit qui ne convenait pas à son service, il dut remettre son office entre les mains d’un
autre6. 

Il  y  avait,  cependant,  de  meilleures  choses  en réserve pour Élie.  Il  avait  agi  avec
précipitation, il s’était caché dans une caverne où il avait accusé Israël. Il désirait quitter ce
monde d’épreuves, et il avait été appelé à donner sa démission ; mais le Dieu de grâce avait
pour lui des pensées qui ne seraient jamais montées dans son cœur. Qu’il est bon de laisser
à Dieu le soin d’appliquer Ses propres dispensations à nos voies ! Nous perdons toujours,
quand  nous  mettons  obstacle  à  l’action  divine ;  et  cependant,  c’est  là  toujours  notre
tendance.  L’homme ne veut  pas  permettre  à  Dieu de le  justifier,  mais  il  veut  toujours
s’ingérer dans le merveilleux plan de la rédemption. Et quand, finalement, il se soumet à la
justice  de  Dieu,  sous  l’action  du  Saint  Esprit,  il  cherche  constamment,  malgré  son
expérience de la sagesse de Dieu, à entraver la méthode divine quant à la discipline. Il
pense qu’il  peut disposer de toutes choses pour son propre bien ;  mais  c’est  de la folie
présomptueuse. Les fruits de l’activité de l’homme seront, pour quelques-uns, l’éternelle
perdition ; pour d’autres, la perte actuelle d’une plus grande connaissance expérimentale
de la grâce et des voies de Dieu. 

Si Élie avait été exaucé, combien n’y aurait-il pas perdu ! Il valait mieux être enlevé
dans un chariot de feu que d’être retiré de la vie dans un accès d’impatience. Élie avait
demandé la dernière de ces deux choses, mais Dieu lui donna la première. « Et il arriva que
lorsque l’Éternel fit monter Élie aux cieux dans un tourbillon, Élie et Élisée partirent de
Guilgal »  (2  Rois  2,  1).  Je  ne  sortirai  pas  de  cette  étude  pour  parler  de  l’introduction
d’Élisée au ministère ;  de sa lenteur d’abord, et puis de son refus de le quitter.  Nous le
voyons, en ce chapitre, accompagner Élie, de Guilgal à Béthel, de Béthel à Jéricho, et de
Jéricho au Jourdain ; tous ces endroits étaient célèbres dans l’histoire d’Israël. 

Béthel, la maison de Dieu, était l’endroit où Jacob avait vu jadis l’échelle mystique qui
s’élevait de la terre au ciel, symbole des desseins futurs de Dieu, soit pour la bénédiction
des familles célestes, soit pour celle des familles terrestres. C’est à Béthel que revint Jacob,
par le commandement de Dieu, après s’être purifié des souillures de Sichem (Gen. 35, 1).
C’était  donc un endroit  intéressant  pour les Israélites.  Mais hélas !  il  avait  été profané.
L’idole de Jéroboam avait  effacé  les  saintes  vérités  de l’échelle  de Jacob.  Cette  échelle
élevait les cœurs de la terre au ciel, et les portait en haut vers le conseil de la grâce de Dieu,
en avant vers la gloire. Le veau d’or, au contraire, attachait le cœur à un système dégradé
de religion politique, où les noms des choses célestes n’étaient employés que pour retenir
les choses terrestres. Jéroboam se servait de la maison de Dieu pour s’assurer la possession
du royaume d’Israël. Il se contentait de rester au bas de l’échelle sans regarder en haut. Son

6 On dira peut-être qu’Élie a été suscité à un moment particulier dans l’histoire d’Israël et dans
un but spécial et que, son travail étant fini, un autre instrument était nécessaire. Cela est vrai ;
mais il y avait aussi de l’impatience chez Élie qui voulait abandonner son ministère parce que
tout n’avait pas réussi comme il l’aurait cru. Les conseils de Dieu et les actions des hommes ne
sont pas semblables. Le mandat d’Élie avait été accompli sans doute, et un autre prophète
devait commencer un ministère différent, mais cela n’a rien de commun avec l’action d’Élie.
Josué aussi devait succéder à Moïse ; mais c’est à cause de la précipitation de celui-ci qu’il ne
lui fut pas permis de traverser le Jourdain.



cœur terrestre se souciait peu des hauteurs où conduisait l’échelle de Jacob ; tout ce qu’il
recherchait, c’était la gloire terrestre, et pourvu qu’il l’obtint, peu lui importait s’il adorait
devant l’idole de Béthel ou devant l’autel du Seigneur à Jérusalem. Cela n’était rien pour
lui. Jérusalem, Béthel ou Dan n’étaient que des noms, pour cet homme politico-religieux,
comme pour tout autre  homme semblable.  La religion n’est  qu’un instrument dans les
mains des fils de ce siècle, un instrument pour exploiter la terre, non pour monter au ciel.
L’homme profane tout ce qui est sacré ; si l’on met entre ses mains la vérité la plus pure, la
plus céleste, il l’aura vite dénaturée. Donnez-lui l’ordonnance la plus solennelle, il l’aura
bientôt réduite à une forme sans vie, en lui faisant perdre sa vraie signification. Il en a été
ainsi de Béthel ; il en est ainsi de toutes les choses saintes avec lesquelles l’homme a affaire.

Quant  à  Guilgal,  d’où  partirent  les  deux  prophètes,  c’était  aussi  un  endroit
intéressant. À Guilgal, l’Éternel avait roulé l’opprobre d’Égypte de dessus Son peuple ; c’est
là qu’Israël célébra la première pâque en Canaan ; là ils mangèrent le cru du pays. Guilgal
fut le point de ralliement pour Josué et ses hommes de guerre ; ils sortaient de là, dans la
puissance du Seigneur, pour triompher des Cananéens ; et ils y rentraient pour partager le
butin. C’était un lieu célèbre pour Israël, un endroit plein de souvenirs saints, mais ayant
perdu sa réalité.  L’opprobre d’Égypte était venu de nouveau sur Israël ;  et les principes
enseignés à Guilgal avaient perdu leur influence sur les cœurs du peuple de Dieu. Bokim
(le  lieu  des  larmes)  avait  depuis  longtemps  remplacé  Guilgal  relativement  à  Israël,  et
Guilgal n’était plus rien qu’une forme ancienne mais sans puissance, car Israël ne marchait
plus dans les vérités de Guilgal. 

Encore, quant à Jéricho, c’est là que l’armée de l’Éternel,  sous leur puissant chef,
remporta la première victoire dans la terre de la promesse, en montrant la puissance de la
foi. Puis finalement, le Jourdain était l’endroit où l’Éternel avait manifesté Sa puissance en
rapport avec l’arche de l’alliance. Au Jourdain, la mort avait été vaincue, en figure, par la
puissance de la vie ; et le fleuve présentait des trophées de victoire en son milieu et sur ses
bords. 

Ainsi  ces  divers  endroits,  Béthel,  Guilgal,  Jéricho  et  le  Jourdain,  étaient  très
intéressants pour un vrai enfant d’Abraham, mais leur véritable force et leur signification
étaient  méconnues,  Béthel  n’était  plus la  maison de Dieu,  Guilgal  n’était  plus apprécié
comme l’endroit où l’opprobre de l’Égypte avait été roulé de dessus le peuple. Les murs de
Jéricho,  jadis  détruits  par  la  foi,  étaient  rebâtis ;  et  le  Jourdain  n’était  plus  considéré
comme le fleuve où se manifesta la puissance de l’Éternel. En somme, tous ces endroits
avaient perdu leur signification, et le Seigneur aurait pu, même au temps d’Élie, adresser
ces paroles à la maison d’Israël : « Ainsi dit l’Éternel à la maison d’Israël : Cherchez-moi et
vous vivrez ; et ne cherchez pas Béthel, et n’allez pas à Guilgal, et ne passez pas à Beër-
Shéba ; car Guilgal ira certainement en captivité, et Béthel sera réduite à rien. Cherchez
l’Éternel, et vous vivrez ! » (Amos 5, 4-6). Voilà une importante vérité pour tous ceux dont
les cœurs s’attachent à d’anciennes formes ! Nous apprenons, de ce notable passage, que
rien ne subsistera, sauf la réalité d’une communion personnelle avec Dieu. Les hommes
peuvent plaider en faveur des formes, de leur grande antiquité ; mais où trouverions-nous
une antiquité plus grande que celle de Béthel et de Guilgal ? Cependant, ces endroits furent
ruinés et détruits ; et les fidèles furent exhortés à les abandonner, et à regarder, avec une
foi simple, au Dieu vivant. 

Le prophète traversa tous ces endroits  avec l’énergie  et  la dignité d’une personne



céleste ; car sa destination était au-delà de la terre ; il aurait voulu laisser derrière lui Élisée,
tandis qu’il se hâtait sur le chemin qui aboutissait au ciel ; mais Élisée veut l’accompagner,
pour ainsi dire, aux portes mêmes du ciel, et il fait taire ces frères curieux par les mots :
« Taisez-vous ! ».  Élie  continue  sa  marche  dans  la  puissance  de  sa  mission  céleste :
« L’Éternel  m’envoie »,  dit-il,  et  obéissant  à  l’appel  divin,  il  traverse  Guilgal,  Béthel,
Jéricho,  et  enfin  le  Jourdain.  Il  laisse  derrière  lui  toutes  les  anciennes  formes  et  les
localités sacrées qui auraient pu arrêter ceux qui n’étaient pas, comme Élie, animés d’une
espérance  céleste.  Les  fils  des  prophètes  pouvaient  s’attacher  à  ces  endroits,  avec  des
souvenirs heureux ; mais les choses les plus vénérables et les plus sacrées de la terre ne
pouvaient présenter aucun attrait à celui qui pensait à son enlèvement au ciel. Le ciel était
son but, et non Béthel ou Guilgal ; il était sur le point de quitter la terre avec toutes ses
épreuves. Il allait laisser Achab et Jézabel derrière lui à leur terrible sort, et passer au-delà
du pays d’alliances rompues, d’autels ruinés et de prophètes égorgés. Il allait au-delà des
ténèbres et de la douleur, des épreuves et des déceptions de ce monde orageux, et cela dans
un chariot de feu céleste. La mort n’aurait pas d’empire sur un homme céleste. Sans doute
son corps a  été  changé en un clin  d’œil,  car  la  chair  et  le  sang ne peuvent  hériter  du
royaume de Dieu, ni la corruption de l’incorruptibilité. La mort n’a aucun pouvoir sur lui ;
il entre en vainqueur dans son char de triomphe et monte à son repos. Heureux Élie ! Son
combat est terminé, sa course achevée et sa victoire assurée. Il avait été étranger ici-bas, il
ne ressemblait pas aux hommes du monde, ni à plusieurs des enfants du royaume. Il était
sorti  des  montagnes  de  Galaad  comme un témoin,  avec  les  reins  ceints,  comme pour
condamner le train d’un monde professant. Il n’avait pas de chez-lui, ni de lieu de repos
ici-bas, mais comme un pèlerin céleste, il  marchait en avant vers son repos. Le chemin
d’Élie, du commencement à la fin, était unique. Comme Jean-Baptiste, il était une voix qui
criait dans le désert, loin des demeures des hommes ; et quand il faisait son apparition, il
était  comme  un  météore  céleste,  dont  l’origine  et  la  destination  dépassent  toute  idée
humaine. Cet homme, à la ceinture de cuir, ne fut connu que comme un témoin contre le
mal, un messager de la vérité de Dieu. Il n’avait pas de communion avec les hommes ;
mais,  dans  toutes  ses  voies,  il  maintenait  une  dignité  qui,  à  la  fois,  repoussait  toute
intrusion, et lui assurait la vénération et le respect. Il était entouré de la sainte paix du
sanctuaire, de sorte que ni la vanité, ni la folie ne pouvaient tenir en sa présence. Il n’était
pas, comme son successeur Élisée, un homme sociable. Son chemin était solitaire ; il vint,
« ne mangeant, ni ne buvant ». 

Il fut remarquable en tout ; dans son entrée à la carrière prophétique et dans sa sortie,
à la fin. Il fut une exception de toutes manières ; et le fait même qu’il ne mourut pas, le
rendit digne d’une attention spéciale. 

Observons  le  chemin  que  poursuivait  Élie  en  s’acheminant  vers  la  scène  de  son
enlèvement. Il retraça le chemin, mais en sens contraire, du camp d’Israël au temps de
Josué. Israël alla du Jourdain à Jéricho, mais Élie voyagea de Jéricho au Jourdain. En
d’autres termes, comme le Jourdain séparait  le désert du pays, le prophète le traversa,
laissant  Canaan derrière  lui.  Son chariot  vint pour lui,  non dans le  pays, mais dans le
désert. Le pays était souillé, et devait bientôt être purifié de ceux qui y avaient introduit la
souillure.  La  gloire  s’en  allait  même  de  l’endroit  le  plus  favorisé ;  I-Cabod  était  écrit
partout ;  c’est  pourquoi  Élie  partit  et  s’en  alla  au  désert,  montrant  aux  entendements
éclairés qu’il ne restait rien, pour des hommes célestes, que le désert ici-bas et le repos en
haut. La terre ne serait plus le repos de l’homme de Dieu ; elle était souillée. Le Jourdain



avait été divisé pour qu’Israël passât du désert en Canaan ; maintenant, il s’ouvrirait pour
laisser passer un homme céleste de Canaan au désert, où le chariot qui le conduirait au ciel,
l’attendait. Les espérances terrestres étaient bannies de l’esprit d’Élie ; il avait appris que
tout ce qu’il y a dans le monde n’est que vanité, et que rien ne lui restait, sinon ce qui est
au-delà  de toutes  les  choses de la  terre.  Il  avait  travaillé  au milieu des autels  démolis
d’Israël  et rendu témoignage pendant longtemps au milieu d’un peuple désobéissant et
rebelle,  et  il  désirait  s’en aller  au repos.  Il  s’en irait  d’une manière digne de Dieu,  car
Jéhovah mettrait Ses bras éternels autour de lui pour le délivrer du pouvoir de la mort.
Dans son cas, la mort n’aurait point d’aiguillon, le sépulcre point de victoire. Élie sur le
sable du désert pouvait regarder en haut, et, sans souffrir des circonstances humiliantes de
la  maladie  et  de  la  mort,  il  contemplait  le  ciel  prêt  à  le  recevoir.  Il  a  été  délivré  des
souffrances  humiliantes  des  mortels ;  il  a  échangé  son  manteau  de  prophète  pour  un
chariot de feu. Il pouvait bien laisser tomber à terre son manteau, tandis que lui montait au
ciel. La terre n’était, à ses yeux, qu’une partie souillée et périssable de la création de Dieu,
et il était bien heureux de quitter tout ce qui dénotait ses relations avec elle. Il est vrai qu’il
laissait derrière lui une personne qui connaissait sa valeur et regretterait son absence, un
homme qui pouvait crier : « Mon père ! mon père ! Char d’Israël et sa cavalerie ! ». Mais il
allait  au-delà  de tout  sentiment humain et  de toute  affection  terrestre.  Élisée  avait  pu
demander la permission d’aller saluer ses parents avant de partir ; mais ici Élie se trouve
au-delà  de  ces  relations.  Les  choses  d’ici-bas  n’avaient  plus  d’attrait  pour  lui ;  le  ciel
l’attendait,  et  les  affaires  des  hommes  étaient  au-dessous  de  lui.  Quelle  position !  Et
cependant, c’est la seule position convenable à tout homme céleste. Le monde et la terre
n’ont plus aucun droit sur celui qui croit en Jésus ; car la croix a brisé toutes les chaînes qui
jadis le retenaient. Comme le Jourdain séparait Élie de Canaan, et l’amena au désert pour y
trouver le chariot de l’Éternel, ainsi la croix a conduit le croyant sur le terrain nouveau. La
croix  amène  le  fidèle  au  désert,  au-delà  de  la  mort,  n’ayant  aucun  but,  sinon  son
enlèvement pour rencontrer le Seigneur. Voilà la part de tout chrétien, quelque faible et
ignorant qu’il soit. S’il s’agit d’en faire l’heureuse expérience, c’est autre chose ; car, pour
jouir de cette position, il faut la communion avec Dieu et le jugement de soi-même. La
chair et le sang ne comprennent pas ce que veut dire l’enlèvement d’un homme céleste.
Même les fils des prophètes ne l’ont pas compris, car ils ont dit à Élisée : « Voici, il y a avec
tes serviteurs cinquante hommes, des hommes vaillants ; qu’ils aillent, nous te prions, et
qu’ils cherchent ton maître ; l’Esprit de l’Éternel l’aura peut-être emporté et l’aura jeté sur
quelque montagne ou dans quelque vallée ». Voilà leur pensée sur l’enlèvement d’Élie ; ils
ne pouvaient concevoir qu’il fût allé au ciel dans un chariot de feu7. Ils s’arrêtaient encore
aux choses de la terre, car leur entendement spirituel n’avait pas été assez exercé pour
reconnaître et apprécier une si  glorieuse vérité.  Élisée s’est soumis à leur importunité ;
mais ils ont dû apprendre quelle était leur folie, par le travail inutile des envoyés. 

Cinquante hommes vaillants n’ont pu trouver nulle part le prophète enlevé. Il n’était
plus sur la terre ; mais il fallait une puissance tout autre que celle de l’homme naturel pour
suivre ce chemin. L’homme naturel ne reçoit pas les choses de l’Esprit de Dieu, et il ne peut
les connaître, parce qu’elles se discernent spirituellement. Ceux qui marchent selon l’Esprit
comprendront  mieux  quelle  a  été  la  grâce,  accordée  au  prophète,  d’être  délivré  des

7 Il a été dit que les enfants qui sortirent de Béthel pour se moquer d’Élisée, faisaient allusion
à l’enlèvement d’Élie. S’il en est ainsi, ce ne serait qu’une figure de la moquerie du monde par
rapport à l’enlèvement de l’Église.



exigences de la mort, et d’être introduit d’une manière glorieuse dans le repos céleste. 

Telle  a  été  la  fin  de  la  carrière  du  prophète ;  une  fin  glorieuse.  Qui  de  nous  ne
désirerait une fin semblable à la sienne ? Quelle grâce ! Qu’un homme soit honoré de la
sorte ! Béni soit le Sauveur, le Fils de Dieu, le Prince de la vie, qui vint de la gloire céleste
pour mourir à la croix ! C’est en vertu de cette œuvre, en perspective, qu’Élie a été délivré
de la mort, et qu’il est allé au ciel sans mourir. Que Dieu nous donne de connaître toujours
plus Son amour !  Oui ;  en retraçant le chemin d’Élie,  de Galaad à Kerith, à Sarepta,  au
Carmel,  en  Horeb  et  au  ciel,  nous  disons :  « Ô  l’incomparable  amour  de  Dieu ! ».  Qui
pourrait concevoir un tel chemin ! Dieu seul peut faire de telles choses ; et le chemin d’Élie
le  Thishbite  exalte  la  grâce  de  Dieu,  tandis  qu’il  confond  la  sagesse  de  l’ennemi.
L’enlèvement d’un croyant au ciel est un des plus magnifiques résultats de la rédemption.
Délivrer une âme de l’enfer est  un triomphe ;  ressusciter  le corps d’un croyant  est  une
manifestation encore plus grande de la grâce et de la puissance divine ; mais prendre un
homme vivant, dans sa vigueur, et le transporter de la terre au ciel, est un déploiement
encore plus grand de la puissance de Dieu en rédemption.  Nous la voyons dans le  cas
d’Élie, qui a été enlevé (âme, esprit et corps) au ciel. Il a été délivré du tumulte et de la
confusion de ce monde. Le courant du mal pourrait s’accentuer et les hommes et leurs
principes  se  manifester ;  la  mesure  des  iniquités  d’Israël  serait  bientôt  comble.  Le  fier
Assyrien, la verge de l’Éternel, viendrait pour châtier le peuple ; mais qu’était cela pour le
prophète enlevé ? Rien ; le ciel s’ouvrait sur lui ; pèlerin dans le désert, il en avait fini avec le
pays de Canaan. Il allait quitter les souillures et la dégradation du peuple et prendre sa
place en haut pour y attendre les événements solennels auxquels il aura encore part. 

Nos méditations pourraient se terminer à l’enlèvement du prophète ; mais il y a une
scène particulière où il apparaît dans le Nouveau Testament, et si nous n’y faisions pas
allusion, notre étude demeurerait incomplète. 

Sur la montagne de la transfiguration, Moïse et Élie apparurent en gloire, et parlèrent
avec le Seigneur Jésus Christ de Sa mort qu’Il devait accomplir à Jérusalem. Le Seigneur
avait pris avec Lui Pierre, Jacques et Jean, et les avait conduits au sommet de la montagne
pour contempler Sa gloire future. C’est ainsi qu’Il voulait fortifier leurs âmes pour pouvoir
affronter  les  épreuves  du  chemin  qu’ils  devaient  encore  parcourir.  Quelle  gloire !  Le
Seigneur Lui-même avec Ses vêtements blancs et resplendissants ; Moïse, figure de ceux
qui dorment ; Élie, type de ceux qui seront enlevés ! Pierre, Jacques et Jean, les piliers de
l’Église, étaient là ; et il est évident que notre Seigneur voulait préparer Ses apôtres pour le
jour de Ses souffrances, en leur montrant un tableau de la gloire qui les suivrait. Jésus
avait en perspective la croix avec toutes ses horreurs ;  Il avait dit aux disciples, un peu
avant la transfiguration, que le Fils de l’homme devait souffrir beaucoup et être rejeté par
les anciens et par les principaux sacrificateurs et par les scribes. Il devait être crucifié, mais
Il ressusciterait le troisième jour. Cependant, Il a voulu montrer Sa gloire aux siens avant
de passer par les souffrances. 

La croix, c’est la base de toute bénédiction : la gloire de Christ et des siens, la joie du
peuple Israël ramené en Canaan, et la délivrance de la création du joug de la corruption.
Tout dépend de la croix de notre Seigneur Jésus Christ. Ses peines et Ses douleurs forment
le fondement de la gloire de l’Église, de la bénédiction d’Israël et de toute la création. Donc,
ne nous étonnons pas que cette croix ait été le sujet de l’entretien entre Christ, Moïse et
Élie. « Ils parlaient de sa mort qu’il allait accomplir à Jérusalem ». Tout dépendait de Sa



mort ;  le passé, le présent et l’avenir, tout se reposait sur la croix, comme sur une base
immortelle.  Moïse  pouvait  discerner  dans  la  croix  ce  qui  mettait  de  côté  les  ombres
contenues dans les rites et cérémonies sous la loi ; Élie pouvait y reconnaître tout ce qui
rendait  efficace  le  ministère  prophétique.  La  loi  et  les  prophètes  indiquaient  la  croix
comme le fondement de la gloire à venir. Combien donc était intéressant le sujet de la
conversation sur le mont de la transfiguration, au milieu de l’excellente gloire ! Intéressant
pour la terre, pour le ciel et pour l’entière création de Dieu. Car la croix est le centre des
desseins et des conseils divins, conciliant tous les attributs de Dieu ; elle maintient, selon
des  principes  immuables,  la  gloire  de  Dieu  et  la  paix  du  pécheur ;  on  y  voit  gravée
l’inscription : « Gloire à Dieu dans les lieux très hauts, paix sur la terre, et bon plaisir dans
les hommes ». Il n’est donc pas étonnant que Moïse et Élie soient apparus en gloire pour
parler d’un sujet aussi important. Ils allaient retourner à leur repos, tandis que leur Maître
devait redescendre au combat pour affronter la croix dans toute sa terrible réalité ; mais ils
savaient bien que Lui et eux se rencontreraient encore au milieu d’une gloire sans nuage —
gloire dont l’Agneau est  le centre  éternel  — gloire qui  brillera  quand toutes les gloires
humaines et terrestres seront terminées dans la nuit — gloire qui subsiste à jamais. 

Mais que faisaient les disciples sur ces entrefaites ? Ils dormaient, pendant que Moïse
et Élie  parlaient avec le Fils de Dieu de Sa croix et de Ses souffrances. La nature peut
dormir même en face de l’excellente gloire8.  « Et quand ils furent réveillés, ils virent sa
gloire et les deux hommes qui étaient avec lui. Et il arriva, comme ils se séparaient de lui,
que Pierre dit à Jésus : Maître, il est bon que nous soyons ici ; et faisons trois tentes, une
pour toi, une pour Moïse et une pour Élie, ne sachant ce qu’il disait ». Sans doute, il était
bon d’être là ; c’était beaucoup meilleur que de descendre de la montagne pour rencontrer
toutes les contradictions et l’injustice des hommes. Quand Pierre vit la gloire, et Moïse et
Élie, il semblait à son esprit d’Israélite qu’il n’y avait plus d’obstacle à la célébration de la
fête des Tabernacles. Il dormait pendant qu’ils parlaient de la mort de Jésus, mais quand il
s’est réveillé, il aurait aimé fixer sa tente dans cette scène de paix et de gloire, sous les cieux
ouverts. Mais il ne savait pas ce qu’il disait. Ce n’était qu’un instant passager. Les deux
personnes célestes allaient s’éloigner, et Jésus serait livré entre les mains des hommes. Il
passerait de la montagne de la gloire à celle de la souffrance ; Pierre lui-même serait criblé
par Satan, et humilié et brisé sous le sentiment de sa chute. Il serait ceint par un autre et
irait où il ne voudrait pas. Une longue nuit de douleur et de tribulation se préparait pour
l’Église ; les armées de Rome viendraient pour fouler aux pieds Jérusalem et la dévaster.
Les foudres de la guerre et des révolutions se feraient sentir, avec une terrible violence, sur
toute la terre civilisée. Toutes ces choses, et bien d’autres aussi, devaient arriver avant que
le repos, rêvé par Pierre, se réalisât sur la terre. Le prophète Élie doit visiter la terre de
nouveau avant  qu’arrive  le  grand et  terrible  jour du Seigneur (Mal.  4,  5).  Élie  viendra
premièrement et rétablira toutes choses. « Jusques à quand, Seigneur ? ». Que cela soit le
cri constant de nos cœurs, tandis que nous avançons vers le repos et la gloire qui nous

8 Les mêmes disciples dormaient à l’agonie du Seigneur en Gethsémané. Ils dormaient à la
vue de la croix comme ils avaient dormi à la vue de la gloire. La nature ne comprend ni l’une ni
l’autre de ces deux choses. Le Seigneur dit à Pierre : « Ainsi vous n’avez pu veiller une heure
avec moi ? ». Il savait que si l’esprit est prompt, la chair est faible. Jésus pouvait dire aux
disciples qu’ils avaient persévéré avec Lui dans toutes Ses épreuves ; cependant ils avaient
dormi  sur  la  montagne  de  la  transfiguration  et  à  Gethsémané,  et  ils  allaient  même
L’abandonner au moment de Sa grande détresse.



attendent. Le temps est court, et une éternité pleine de réalités divines et glorieuses est
proche. Puissions-nous marcher à la lumière de cette gloire ! Qu’il nous soit donné de voir
par  la  foi  la  belle  aurore  de  la  matinée  sans  nuage  qui  va bientôt  poindre.  Tout  nous
montre que la fin est proche ; tous les événements, toutes les voix qui nous parviennent,
nous parlent de la venue du royaume. La mer et les flots mugissent, les peuples sont en
convulsion, les trônes sont renversés ; toutes ces choses nous montrent la fin. Une voix du
ciel nous dit : « Regardez en haut ! ». Ceux qui ont reçu le Saint Esprit possèdent les arrhes
de l’héritage à venir. Ils ont été sur la montagne, et quoiqu’ils aient dû descendre pour
affronter les épreuves et la douleur d’ici-bas, ils possèdent néanmoins l’avant-goût de la
joie et des bénédictions qui  seront leur éternelle  part.  Ils  peuvent rendre grâce  à Dieu
chaque jour, chemin faisant, de ce que leurs espérances n’étant pas limitées par le triste
horizon de ce monde, ils ont une demeure au-delà de tout ce qui est transitoire. 

Conclusion

Quoique,  dans son ministère,  Élie  le  Thishbite  ressemble à Jean-Baptiste,  comme
nous l’avons vu déjà, cependant si nous envisageons sa personne et son chemin de pèlerin
et spécialement son départ pour le ciel, il se présente à nous comme une figure de l’Église
ou de la  famille  céleste.  En le  considérant  ainsi,  peut-être  quelques  remarques  sur les
importantes doctrines de l’Église ne seront pas déplacées, comme formant une conclusion
à l’esquisse précédente. 

Il  est  important  que  nous  comprenions  l’enseignement  par  rapport  au  caractère
céleste de l’Assemblée ; car nous trouverons que cette vérité nous préservera des formes
variées du mal et de la mauvaise doctrine qui existe de nos jours. Être sainement instruit
de l’origine céleste, de la position et de la céleste destinée de l’Église, c’est la sauvegarde la
plus efficace contre la mondanité et le mauvais enseignement. Tout système de doctrine ou
de discipline qui rattacherait l’Église à la terre, soit dans sa position actuelle, soit dans son
espérance de l’avenir, est faux et exerce une mauvaise influence. L’Église n’appartient pas à
la terre ;  sa vie,  sa position et  ses espérances  sont célestes ;  son appel  et son existence
dépendent en quelque sorte de la mise de côté actuelle de la terre. Éden et Canaan furent
jadis des endroits bénis par l’opération divine ; mais le péché les a gâtés. Maintenant, ceux
qui  reçoivent  l’évangile  de  la  grâce  de  Dieu,  prêché  au  nom  d’un  Sauveur  crucifié,
ressuscité et glorifié, deviennent les membres vivants du corps de Christ, et sont appelés à
abandonner toute espérance terrestre. Vivifiés par la voix de Celui qui est monté aux cieux,
ayant une vie qui dérive de la sienne, ils occupent la place d’étrangers et de pèlerins sur la
terre. La position d’Élie le Thishbite, sur le côté du désert près du Jourdain 9 représente
celle de l’Église. Les deux termes de son existence sur la terre sont d’une part la croix, et
d’autre part le retour du Seigneur. Entre ces limites, la terre n’a pas de place. Envisager
l’Église  comme une  association  terrestre  serait  la  ravaler  bien  au-dessous  des  pensées
divines. 

La doctrine de l’appel céleste de l’Église a été développée, dans toute sa puissance et
sa beauté, par le Saint Esprit dans l’apôtre Paul. Jusqu’à lui, et même au commencement

9 En  parlant  du côté  du désert,  je  fais  simplement  allusion  au chemin du prophète  pour
traverser  le  Jourdain.  Si  nous  considérons  le  chemin  d’Israël,  d’Égypte  en  Canaan,  nous
apprenons  un  autre  aspect  de  la  vérité.  Une  personne  enseignée  par  le  Saint  Esprit
comprendra les deux différents côtés.



de son ministère, Dieu s’occupait encore d’Israël. Il y avait eu une succession de témoins,
dont  le  ministère  avait  pour  but  la  bénédiction  du  peuple  terrestre.  Les  prophètes
rendaient  témoignage  à  Israël,  non  seulement  de  leur  état  de  ruine,  mais  aussi  de
l’établissement du royaume dans l’avenir, selon l’alliance faite avec Abraham, Isaac, Jacob
et  David.  Ils  ne  parlaient  pas  de  l’Église  — corps  de  Christ  — dans  le  ciel.  Comment
auraient-ils pu le faire, puisque ce profond mystère n’était pas encore révélé aux fils des
hommes ? La révélation d’une Assemblée, composée de Juifs et de Gentils assis en Christ
dans les lieux célestes, était au-delà du témoignage prophétique de l’Ancien Testament.
Ésaïe parle dans un langage des plus élevés, de la gloire de Jérusalem aux derniers jours ; il
parle  des  nations  qui  viendront  à  sa  lumière,  et  des  rois  qui  s’approcheront  de  sa
splendeur.  Mais  il  ne  dépasse  pas  les  gloires  du  royaume  établi  sur  la  terre ;  et  par
conséquent, il ne va pas plus loin que l’alliance faite avec Abraham. Cette alliance assure la
bénédiction à la postérité d’Abraham et, par elle, aux nations ; mais nous ne trouvons pas
la révélation du mystère de l’Assemblée dans la loi et les prophètes. 

Puis, dans le ministère de Jean-Baptiste, nous voyons la même chose. La somme de
son témoignage était : « Repentez-vous, car le royaume est proche ! ». Comme précurseur
du Messie, il cherchait à produire l’ordre moral dans tous les rangs du peuple. Il prêchait
aux Juifs ce qu’ils devaient faire, dans cet état de transition où son ministère les conduirait,
et annonçait Celui qui devait venir. Avons-nous, en cela, quelque allusion au mystère ? Pas
un mot ;  c’est  le  royaume qui  est  prêché.  Jean  pouvait  conduire  ses  disciples  jusqu’au
Jourdain, le lieu de la confession, mais il ne pouvait les conduire en haut. Il fallait un plus
grand que lui pour faire cela. 

Le Seigneur Jésus prend alors Sa place dans le témoignage. Les prophètes avaient été
lapidés, Jean-Baptiste avait été décapité, et maintenant le témoin fidèle entre en scène ; et
non seulement Il déclare que le royaume est proche, mais aussi Il se présente Lui-même à
la  fille  de  Sion  comme  étant  son  Roi.  Lui  aussi  est  rejeté ;  et,  comme  les  témoins
précédents, Il scelle Son témoignage par Son sang. Israël n’a pas voulu le Roi, l’envoyé de
Dieu ; et Dieu n’a pas voulu donner le royaume à Israël. 

Après  cela  vint  le  témoignage  des  douze  apôtres.  Après  la  résurrection,  ils  ont
demandé au Seigneur s’Il allait maintenant rétablir le royaume pour Israël. Leurs pensées
étaient remplies du royaume ; aussi les deux disciples sur le chemin d’Emmaüs espéraient-
ils que c’était Lui qui délivrerait Israël. Il en était bien ainsi ; mais la question était quand
cela aurait lieu. Le Seigneur ne blâme pas les disciples d’avoir pensé au royaume, mais Il
leur dit : « Ce n’est pas à vous de connaître les temps ou les saisons que le Père a réservés à
sa propre autorité ; mais vous recevrez de la puissance, le Saint Esprit venant sur vous, et
vous serez mes témoins à Jérusalem, et dans toute la Judée et dans la Samarie, et jusqu’au
bout de la terre » (Act. 1, 6-8). Encore, l’apôtre Pierre offre ainsi le royaume aux Israélites :
« Repentez-vous donc et vous convertissez, pour que vos péchés soient effacés ; en sorte
que viennent des temps de rafraîchissement de devant la présence du Seigneur, et qu’il
envoie Jésus Christ, qui vous a été préordonné, lequel il faut que le ciel reçoive jusqu’au
temps du rétablissement de toutes choses dont Dieu a parlé par la bouche de ses saints
prophètes de tout temps » (Act. 3, 19-21). Avons-nous ici le développement du mystère ?
Non !  Le résultat  de ce témoignage fut simplement le rassemblement à Jérusalem d’un
certain nombre de croyants auxquels rien ne fut enseigné de la position spéciale et céleste
de l’Assemblée. Le moment n’était pas encore venu pour cet enseignement ; la doctrine de
l’Assemblée devait être encore, pour ainsi dire, imposée, comme étant en dehors du cours



régulier des événements. 

L’Église, comme nous la voyons au commencement des Actes, présente un modèle de
grâce et d’ordre qui est exquis, mais rien n’y dépasse ce que l’homme peut connaître et
apprécier. C’était le royaume, et non encore le grand mystère de l’Église. Ceux qui croient
que les premiers chapitres des Actes présentent l’Église dans son plus haut aspect n’ont pas
compris les pensées divines à ce sujet. La vision de Pierre, en Actes 10, est évidemment un
progrès sur sa prédication du chapitre 3. La grande toile descendit du ciel et y remonta ;
elle était donc un emblème remarquable de l’Église ;  mais la grande pensée du mystère
céleste n’était pas encore enseignée. 

Dans  la  réunion  convoquée  à  Jérusalem  pour  considérer  la  question  qui  s’était
présentée  relativement  aux  Gentils,  les  apôtres  donnèrent  leur  adhésion  à  Jacques,
lorsqu’il dit : « Siméon a raconté comment Dieu a premièrement visité les nations pour en
tirer un peuple pour son nom. Et avec cela s’accordent les paroles des prophètes, selon
qu’il est écrit : Après ces choses je retournerai et je réédifierai le tabernacle de David, qui
est tombé, et je réédifierai ses ruines et je le relèverai, en sorte que le résidu des hommes
recherche le  Seigneur,  et  toutes les  nations sur lesquelles  mon nom est réclamé,  dit  le
Seigneur qui fait ces choses, connues de tout temps » (Act. 15, 14-17). Ici nous voyons qu’il
n’y avait rien dans l’appel des Gentils qui fût contraire aux paroles des prophètes. Il en est
de même de l’Église ; car quoiqu’elle ne soit pas mentionnée dans les prophètes, son appel
est en harmonie avec eux. Il y a une différence entre l’exposition d’une vérité et l’accord
avec cette vérité,  lorsqu’elle est exposée par un autre. Est-ce que les apôtres, réunis en
concile à Jérusalem, ont compris que Juifs et Gentils sont assis ensemble en Christ dans les
lieux célestes ? Je ne le crois pas ; quelques-uns ont entendu de Paul cette révélation (Gal.
2, 1, 2), mais comme ensemble, il ne me semble pas qu’ils l’aient comprise. Pour eux, il
n’était pas question de la position céleste de l’Assemblée, mais de l’ordre sur la terre. Nous
croyons donc que la prédication aux Gentils, par Pierre, n’était pas le développement du
grand  mystère  de  l’Église,  mais  la  présentation  du  royaume  selon  les  paroles  des
prophètes, et aussi selon la divine déclaration de Matthieu 16, 18, 19 : « Et moi aussi je te
dis que tu es Pierre,  et  sur ce roc je bâtirai  mon assemblée, et les portes du hadès ne
prévaudront pas contre elle. Et je te donnerai les clefs du royaume des cieux ; et tout ce que
tu lieras sur la terre sera lié dans les cieux ; et tout ce que tu délieras sur la terre sera délié
dans les cieux ». 

Remarquez qu’il s’agit ici du royaume et non de l’Église dans son aspect céleste. Il
n’est pas question de l’Église au ciel ; elle est envisagée comme étant sur la terre, et non
comme assise  dans  les  lieux  célestes.  Pierre  reçut  les  clefs  du royaume et  s’en  servit ;
d’abord pour ouvrir le royaume aux Juifs et puis aux Gentils. Il n’a jamais reçu la mission
de conduire l’Assemblée dans les lieux célestes ; même dans ses épîtres, il ne parle pas du
mystère.  Il envisage l’Assemblée sur la terre,  comme étrangère ayant son espérance là-
haut. 

Il a été réservé au grand apôtre des nations d’enseigner, par la puissance de l’Esprit,
le glorieux mystère de l’Assemblée. Ainsi il dit qu’il avait été constitué apôtre comme étant
né avant le temps (1 Cor. 15, 8). Jusque-là, les événements n’avaient pas la maturité qu’il
fallait pour la révélation du mystère ;  et voilà pourquoi l’apôtre parle d’être né avant le
terme. Israël n’était pas finalement jugé ; le Seigneur épargnait encore la ville bien-aimée,
car  Il  est  lent à la colère.  Comme on l’a  dit :  « Quand le  Seigneur quitte  une place  de



miséricorde, ou entre dans une place de jugement, Il s’avance d’un pas lent ». Cela est vrai,
et quoique l’apôtre des Gentils ait été suscité pour enseigner des vérités qui dépassaient les
limites d’Israël, cependant il s’adressait à ce peuple avant tout. Ainsi il coopérait avec les
douze apôtres, quoiqu’il n’eût rien appris d’eux. En Actes 13, 46, nous lisons : « C’était à
vous premièrement qu’il fallait annoncer la parole de Dieu, mais puisque vous la rejetez et
que  vous  vous  jugez  indignes  de  la  vie  éternelle,  voici  nous  nous  tournons  vers  les
nations ». Et pourquoi ? Parce que Dieu est patient et miséricordieux. Ainsi Paul était le
dépositaire,  non  seulement  des  conseils,  mais  aussi  de  l’amour  divin.  Quoiqu’il  fût
serviteur de l’Assemblée pour enseigner le mystère qui n’avait pas été révélé, en d’autres
générations  aux  fils  des  hommes,  il  pensait  à  ses  frères,  ses  parents  selon la  chair ;  il
s’éloignait d’un pas lent, lui aussi, de la ville vouée au jugement. En somme, comme son
évangile ne pouvait être annoncé que sur la base de l’abandon de la terre et du peuple
terrestre, l’apôtre patientait avant d’annoncer sa doctrine ; car il aimait son peuple. 

Il dit lui-même : « Au bout de quatorze ans, je montai de nouveau à Jérusalem avec
Barnabas,  prenant  aussi  Tite  avec  moi.  Or  j’y  montai  par  révélation  et  je  leur  exposai
l’évangile  que je prêche parmi les  nations ;  mais dans le  particulier,  à  ceux qui  étaient
considérés, de peur qu’en quelque manière je ne courusse ou n’eusse couru en vain » (Gal.
2, 1, 2). C’est un passage assez important ; Paul avait été suscité en dehors du cours régulier
des choses ; son ministère n’était pas terrestre ou judaïque, à tel point qu’il pouvait donner
lieu à toutes sortes de questions sur l’origine de sa divine mission10. 

C’est à Paul que fut confié ce qu’il appelle son évangile ; mais il s’agissait de savoir si
tout était prêt quant à Israël pour le développement des conseils divins. L’apôtre en sentait
l’importance ;  et  voilà  pourquoi  il  le  communiqua en particulier  à  un petit  nombre  de
croyants. Au milieu de l’Assemblée à Jérusalem, il ne pouvait parler ouvertement de cette
grande vérité.  Il  sentait  que le  moment n’était  pas  encore  arrivé,  et  que s’il  en parlait
prématurément, il y avait peu de personnes ayant assez d’intelligence spirituelle pour le
recevoir.  Ses  craintes  étaient  bien  fondées :  il  n’y  avait  pas  beaucoup  de  chrétiens  à
Jérusalem qui fussent prêts à recevoir l’évangile de Paul. Même quelques années plus tard,
nous  voyons  Jacques,  qui  pourtant  occupait  une  place  distinguée  dans  l’Assemblée,
engager Paul à se purifier et à se raser la tête. Et dans quel but ? Pour ne pas rompre avec la
terre. « Tu vois, frère, combien il y a de milliers de Juifs qui ont cru, et qui sont zélés pour
la loi ; or ils ont ouï dire de toi que tu enseignes à tous les Juifs qui sont parmi les nations,
de renoncer à Moïse, leur disant qu’ils ne doivent pas circoncire leurs enfants, ni vivre
selon les coutumes. Qu’est-ce donc ? Il faut absolument que la multitude s’assemble, car ils
entendront  dire  que tu  es  arrivé.  Fais  donc ce  que nous te  disons.  Nous avons quatre
hommes qui ont fait un vœu ; prends-les, et te purifie avec eux, et contribue aux frais avec
eux, afin qu’ils se rasent la tête, et tous sauront que rien n’est vrai des choses qu’ils ont ouï
dire de toi, mais que tu marches toi aussi en gardant la loi » (Act.  21, 20-24). Ici  nous
voyons clairement que le grand mystère n’était pas compris et ne serait pas reçu par l’église
à Jérusalem11. 

10 Plusieurs ont essayé de priver l’apôtre Paul de son ministère céleste en le plaçant parmi les
douze. En faisant ainsi, ils mettent en question le choix de Matthias (Act. 1). Mais il est évident
que le Saint Esprit reconnaissait l’élection de Matthias, car il fut inspiré comme les autres. On
comprendra que ceux qui veulent maintenir des systèmes humains chercheront à réduire le
ministère de Paul au niveau de la terre.
11 La circonstance à laquelle allusion est faite dans cette citation eut lieu plusieurs années



Nous pouvons bien comprendre que Jacques redoutait  l’effet  de la déclaration de
l’évangile de Paul parmi ceux qui s’attachaient encore à l’appel terrestre. Il est vrai que les
Juifs  croyants  avaient  quelque  chose  de  meilleur  que  le  sanctuaire  terrestre,  mais  ils
n’étaient pas encore prêts à recevoir l’évangile de Paul. Puis le cœur s’attachait à la pensée
que c’était Jérusalem qui devait être le foyer de la lumière chrétienne et du témoignage qui
rayonnait partout. Mais si le mystère, communiqué par Paul à quelques-uns en particulier,
avait été annoncé aux « milliers de Juifs », ceux-ci ne l’auraient pas reçu ; ainsi le centre de
lumière  serait  devenu un centre  de  division.  De plus,  le  même motif  qui  avait  inspiré
l’apôtre, jadis, d’annoncer le mystère à un petit nombre de croyants, eût pu le conduire
plus tard à attendre, pour s’accommoder à ceux qui n’avaient pas encore dépassé l’ordre
terrestre du royaume. Toutes les affections du cœur de Paul,  comme homme et comme
Juif,  l’auraient  conduit  à patienter envers Jérusalem, et  à hésiter dans la proclamation
d’une doctrine qui rejetterait  dans l’ombre le judaïsme, tout en élevant les pensées des
croyants vers le ciel. Paul savait bien la vanité et l’inutilité des vœux et des purifications
légales ;  il  ne voyait rien au temple de Jérusalem qu’un vaste système d’ombres dont la
substance  est  au  ciel.  Mais  son  cœur  était  rempli  d’affection  envers  ses  frères  qui
poursuivaient  encore  le  culte  juif ;  c’est  pourquoi  il  hésitait  à  communiquer  la  pleine
lumière qu’il avait reçu. Il craignait de les éblouir, habitués qu’ils étaient aux ombres des
anciens jours. Si c’est là l’explication de la conduite de l’apôtre, cela nous le présente d’une
manière  bien  intéressante  et  nous  montre  en  lui  deux  choses :  la  participation  aux
affections divines envers Israël, et le ministère des conseils divins concernant l’Assemblée.
L’une  et  l’autre  sont  belles ;  et  tandis  qu’il  semblerait  que l’apôtre  laissait  empiéter  la
première sur la seconde, c’était une action sage que nous pouvons comprendre, le cœur de
Paul  s’arrêtait  sur Jérusalem, jusqu’à  ce  que le  Seigneur le  contraignît  à  la  quitter.  Sa
mission était relative aux Gentils ; pourtant, il se rendait à Jérusalem, et sa lenteur d’en
sortir nous rappelle « les pas lents » de la gloire de l’Éternel lorsqu’elle quittait le temple
(Éz. 10 ; 11). Mais le Seigneur voulait que Son serviteur quittât Jérusalem. « Hâte-toi et sors
au plus tôt de Jérusalem ; car ils ne recevront pas le témoignage que tu pourrais rendre de
moi. Et moi je dis : Seigneur, ils savent que je mettais en prison et que je battais dans les
synagogues ceux qui croient en toi ; et lorsque le sang d’Étienne, ton témoin, fut répandu,
moi-même aussi j’étais présent et consentant, et je gardais les vêtements de ceux qui le
tuaient ».  C’est  ainsi  que l’apôtre plaidait,  prenant sur lui la culpabilité  des incrédules ;
mais le  Seigneur,  ne pouvant  lui  permettre  de rester  à Jérusalem, lui  dit  :  « Va,  car  je
t’enverrai au loin parmi les nation » (Act. 22, 18-21). 

Il fallait que la vérité fût manifestée ; les conseils divins s’accomplissaient. En vain
Jacques  voulait  arrêter  le  courant ;  en  vain  Paul  hésitait  encore ;  s’il  voulait  rentrer  à
Jérusalem, il devrait en sortir dans les liens. En effet, il revint à Jérusalem ; et le passage
que nous venons de lire est le récit de l’apôtre concernant ce que le Seigneur lui avait dit
autrefois. Quoiqu’il lui fût dit de partir de Jérusalem, il y alla de nouveau, et nous savons
quel fut le résultat de sa visite, la dernière qu’il fit à la ville bien-aimée. Ce que Jacques
craignait et voulait éviter, arriva. Une émeute eut lieu et Paul fut livré aux Gentils, non
comme  un  homme  libre,  mais  comme  ambassadeur  lié  de  chaînes.  Il  pouvait  dire

après la  visite  dont Paul  parle en Galates 2.  Celle-ci  semble  avoir  été occasionnée par la
controverse relative aux Gentils. Ce fait donne de la force à l’expression « en particulier, à ceux
qui étaient considérés ». Paul ne pouvait  communiquer son évangile à l’ensemble des Juifs
croyants, à Jérusalem.



néanmoins que c’était à cause de l’espérance d’Israël qu’il était ainsi lié. Il aurait pu éviter
les liens,  s’il  n’avait  pas tant  aimé son peuple ;  Israël  resta  sans excuse,  et  Paul devint
prisonnier et martyr. 

C’est ainsi que Paul quitta définitivement Jérusalem. Il  l’avait  visitée de temps en
temps, et il aurait voulu y rester, mais ce n’était pas sa place. Jérusalem avait été l’objet des
soins divins et le centre de la bénédiction depuis des siècles, mais elle allait être foulée par
les Gentils ;  son temple serait ruiné, et le troupeau de Christ, qui y avait été rassemblé,
serait dispersé. Après quelques années, la ville centrale des voies de Dieu serait écrasée
sous les pieds lourds et cruels des Romains. 

Le  départ  de  Paul  peut  être  considéré  comme  le  signe  précurseur  de  tous  ces
événements. La grande vérité dont il était le dépositaire ne pouvait être pleinement révélée
que  lorsque  la  terre,  comme  scène  de  l’opération  divine,  serait  abandonnée.  Ainsi  le
chrétien intelligent envisagera le voyage de Paul à Rome avec le plus profond intérêt12. 

Mais l’apôtre, quittant Jérusalem, n’abandonna pas Israël. Il ne désespérait pas du
peuple. On ne l’avait pas reçu à Jérusalem, mais peut-être le recevrait-on à Rome ; si l’on
n’avait pas écouté son témoignage en Orient, peut-être le recevrait-on en Occident. En tout
cas, il essaierait ; car il n’abandonnerait pas ceux qui l’avaient repoussé. En Actes 28, 17,
20,  23,  nous lisons que « trois  jours après,  Paul  convoqua les  principaux des Juifs ;  et
quand ils furent assemblés, il leur dit : Hommes frères, quoique je n’aie rien fait contre le
peuple ou contre les coutumes des pères, fait prisonnier à Jérusalem, j’ai été livré entre les
mains des Romains… C’est donc là le sujet pour lequel je vous ai appelés, afin de vous voir
et de vous parler ; car c’est pour l’espérance d’Israël que je suis chargé de cette chaîne… Et
lui ayant assigné un jour, plusieurs vinrent auprès de lui dans son logis ; et il leur exposait
la  vérité,  en  rendant  témoignage  du  royaume  de  Dieu,  depuis  le  matin  jusqu’au  soir,
cherchant à les persuader des choses concernant Jésus, et par la loi de Moïse et par les
prophètes ». 

L’ambassadeur dans les liens cherche encore les brebis perdues de la maison d’Israël,
en leur offrant, à eux les premiers, le salut de Dieu. Mais ils n’étaient pas d’accord entre
eux, et finalement l’apôtre est obligé de leur dire : « L’Esprit Saint a bien parlé par Ésaïe le
prophète à nos pères, en disant : Va vers ce peuple et dis : En entendant, vous entendrez et
vous ne comprendrez point ; et en voyant vous verrez et vous n’apercevrez point ; car le
cœur de ce peuple s’est engraissé, et ils ont ouï dur de leurs oreilles, et ont fermé leurs
yeux ;  de  peur  qu’ils  ne  voient  des  yeux  et  n’entendent  des  oreilles,  et  qu’ils  ne
comprennent du cœur, et qu’ils ne se convertissent, et que je ne les guérisse. Sachez donc

12 Une pensée pleine d’intérêt, par rapport à notre sujet, c’est que le voyage de Paul à Rome
nous donne l’histoire de l’Église sur la terre. Le navire partit en bon état, prêt à affronter la
violence des tempêtes. Après quelques jours, l’apôtre donne un certain conseil qui n’est pas
reçu,  et  le  naufrage  survient.  Il  faut  pourtant  distinguer  entre  le  navire  et  ceux  qui  s’y
trouvaient, le premier fut détruit, mais les derniers furent sauvés. Appliquons cela à l’histoire
de l’Église dans son sentier sur la terre. Le témoignage partit de Jérusalem, d’où Paul partit
pour Rome. Le témoignage apostolique aurait conduit l’Église sur la terre, et l’aurait gardée du
naufrage ;  mais  quand  ce témoignage  fut  rejeté,  la  ruine s’ensuivit.  Cependant,  notons la
différence entre le témoignage collectif de l’Église et la fidélité personnelle. « Celui qui a des
oreilles pour entendre » trouvera toujours des paroles d’instruction et de direction, même dans
les époques les plus sombres. Les vagues peuvent détruire le témoignage collectif, mais celui
qui fait la volonté de Dieu demeure éternellement.



que ce salut de Dieu a été envoyé aux nations, et eux écouteront ». Il n’y avait désormais
plus d’espérance. Tous les efforts de l’amour avaient été vains, et l’apôtre, à contrecœur,
laisse les Juifs dans un état d’aveuglement judiciaire,  résultat  de leur refus du salut de
Dieu. Ainsi tout obstacle à la pleine prédication de l’évangile de Paul est enlevé ; il se trouve
au milieu du vaste monde des Gentils, prisonnier à Rome et rejeté de la part des Juifs. Il
avait fait tout son possible pour demeurer encore avec ceux-ci ; son cœur plein d’amour
pour Israël avait hésité avant de répéter le jugement du prophète. Maintenant tout est fini,
tout espoir est perdu. Toutes les institutions et associations humaines ne sont pour lui que
ruine et déception. Désormais, il doit développer le saint mystère par lequel l’Église sera
conduire de la terre au ciel. Ainsi se termine le livre des Actes, qui, comme les évangiles,
est plus ou moins en rapport avec le témoignage rendu à Israël. Aussi longtemps qu’Israël
était  l’objet  du  témoignage,  celui-ci  continuait ;  mais  il  cessa  quand  Israël  fut
judiciairement abandonné à la cécité. 

Voyons maintenant quel était ce « mystère », cet « évangile », ce « salut », et ce qu’il
avait de particulier. Il est important de le comprendre. Quel était l’évangile de Paul ? Était-
ce une méthode de justification du pécheur différente de celle que prêchaient les autres
apôtres ? Nullement ! Paul prêchait aux Juifs et aux Gentils la repentance envers Dieu et la
foi  en  Jésus  Christ.  C’était  la  substance  de  sa  prédication ;  mais  ce  qu’il  y  avait  de
particulier dans l’évangile de Paul ne concernait pas précisément les voies de Dieu envers
les pécheurs, mais plutôt celles envers les saints ; il était moins question de la justification
du pécheur que de ce  que Dieu faisait  de  lui  après l’avoir  justifié.  Ce  qui  caractérisait
l’évangile de Paul était la position dans laquelle il plaçait l’Église. Il n’y avait qu’un moyen
de justification, pour le pécheur, c’est-à-dire la foi à la seule offrande du Seigneur Jésus
Christ ; mais il pouvait y avoir divers degrés d’élévation quant à la position des croyants.
Par exemple, un croyant au commencement des Actes avait des privilèges plus élevés qu’un
saint sous la loi. Moïse, les prophètes, Jean-Baptiste, notre Seigneur dans Son ministère
personnel,  et  les  douze apôtres,  tous présentèrent  des aspects  variés  de la  position du
croyant devant Dieu,  mais l’évangile  de Paul allait  plus loin. Ce n’était  pas le  royaume
offert à ceux qui se repentaient, comme par Jean-Baptiste et par Christ ; ce n’était pas non
plus le royaume ouvert aux Juifs et aux Gentils en Actes 3 et 10 ; mais c’était l’appel céleste
de l’Église composée de Juifs et de Gentils en un seul corps, non sur la terre, mais assise
dans les lieux célestes en Christ Jésus. L’épître aux Éphésiens développe pleinement le
mystère  de  la  volonté  de  Dieu  concernant  l’Église.  Là,  nous  trouvons  un  plein
enseignement relatif à notre position céleste, à nos espérances célestes et à notre combat
dans les lieux célestes. L’apôtre envisage ici l’Église non comme en pèlerinage sur la terre
(ce qui est toujours vrai), mais comme étant assise au ciel ; non comme travaillant ici-bas,
mais comme se reposant là-haut. Ainsi il est écrit que Dieu nous a ressuscités avec Christ et
nous a fait asseoir ensemble dans les lieux célestes en Christ Jésus. Ce n’est pas : « Il le
fera », mais : « Il l’a fait ». Quand Christ ressuscita d’entre les morts, tous les membres de
Son corps (l’Assemblée) furent ressuscités aussi ; quand Il monta au ciel, ils y montèrent
aussi ; quand Il s’assit,  ils s’assirent aussi. C’est-à-dire, tout cela était dans le conseil de
Dieu et devait se réaliser avec le temps, par le Saint Esprit envoyé du ciel. Telle était la
pensée, le propos divin concernant les membres du corps qui est l’Assemblée. Les croyants
ne l’ont pas su d’abord ; cela n’a pas été développé par le ministère des douze, tel que nous
le voyons dans les Actes, parce que le témoignage envers Israël continuait encore. Tant que
la  terre  était  la  scène  des  opérations  divines,  et  qu’il  restait  encore  quelque  motif



d’espérance  d’Israël,  le  mystère  céleste  n’était  pas  annoncé ;  mais  lorsque  la  terre  fut
abandonnée et qu’Israël fut mis de côté, l’apôtre des Gentils, de sa prison à Rome, écrivit à
l’assemblée, et lui exposa tous les glorieux privilèges du rapport avec sa position céleste en
Christ. Paul prisonnier à Rome, avait compris qu’il n’y avait rien à espérer de l’homme. Il
ne  pensait  plus  à  un  parfait  témoignage  terrestre  rendu  par  l’Assemblée.  Il  ne  voyait
l’Église que dans le ciel dans toute la beauté et la perfection de Christ. Il savait ce qu’il en
serait  de la carrière  terrestre  de l’Assemblée ;  il  en serait  d’elle  comme du navire dans
lequel  il  avait  voyagé de Jérusalem à Rome. Mais son cœur fut soutenu par l’heureuse
certitude que rien ne pouvait toucher à l’unité du corps de Christ ; car bien que l’expression
de cette unité manquât sur la terre, elle était infailliblement maintenue dans le ciel. C’était
là une source de joie pour Paul, pendant qu’il demeurait13 un prisonnier méprisé, au cachot
de Néron. Il n’avait pas honte ; car il savait que l’Église, quoique brisée ici-bas, était entre
les mains du Fils de Dieu, et que Lui était puissant pour la garder jusqu’à l’instant béni de
son enlèvement pour rencontrer le Seigneur. 

Mais on demandera : Comment peut-on dire que les croyants sont assis dans les lieux
célestes tandis qu’ils sont encore dans ce monde, en lutte avec toutes ses douleurs et ses
tentations ? On pourrait faire une question analogue par rapport à l’importante doctrine de
Romains 6. Comment peut-on dire que les chrétiens sont morts au péché, tandis qu’ils
sentent que le péché agit continuellement en eux ? La réponse aux deux questions se trouve
dans le fait que Dieu voit le croyant comme étant mort avec Christ, et qu’Il voit l’Église
comme étant ressuscitée et assise au ciel en Christ ; mais c’est seulement par la foi que
nous réalisons ces vérités. Ainsi il est écrit : « Tenez-vous donc pour morts » — ce que Dieu
dit. La force du croyant pour soumettre la corruption qui demeure en lui, consiste dans le

13 Il est important que nous ayons des pensées justes au sujet de la présence du Saint Esprit
dans  l’Église  et  de  l’unité  du  corps  de  Christ.  Celui  qui  retient  la  première  cherchera  la
seconde.

On me remet une lettre d’un serviteur du Seigneur, qui est très estimé, et j’en cite les
extraits suivants comme étant dignes de toute notre attention.

« Le Saint Esprit descendit du ciel pour former un seul corps sur la terre. Par un seul Esprit,
nous avons tous été baptisés pour être un seul corps ; et nous sommes responsables de garder
l’unité de l’Esprit : c’est Dieu qui maintient infailliblement l’unité du corps. Si Dieu a placé des
dons de guérison dans l’Assemblée, assurément ce n’est pas dans le ciel. On n’a qu’à lire 1
Corinthiens  10,  17  pour  voir  que  l’unité  de  l’Église  sur  la  terre  est  une  institution
fondamentale, essentielle et divine. C’est la grande vérité qui distinguera ceux qui ont de la foi
pour marcher fidèlement dans ces derniers jours ; sans quoi l’attente de Christ ne sera que
pour la délivrance personnelle ; or, « l’Esprit et l’Épouse disent : Viens ! ». Toute l’épître aux
Éphésiens s’occupe de ce sujet, qui en forme la base, et d’autres Écritures en parlent aussi. La
descente du Saint Esprit pour former l’Église, et Sa présence sur la terre, caractérisent l’œuvre
de Dieu, pendant que Christ est en haut ; c’est la preuve irrécusable que cette unité est sur la
terre. C’est pourquoi ceux qui ont quitté la terre pour aller au ciel (quoiqu’ils soient toujours de
l’Assemblée) ne sont pas comptés comme faisant partie de l’unité actuelle ici-bas. Leurs âmes
sont  séparées  de  leurs  corps,  et  ils  sont  absents  de  la  scène  où  le  Seigneur  se  glorifie
maintenant par les actes de Sa puissance ; ainsi ils ne font plus partie de cette unité qui rend
témoignage à la grâce de Dieu manifestée sur la terre ».

J’appelle l’attention du lecteur sur cet extrait ; et en même temps, je fais remarquer que
toutes les fois où il est dit dans ces méditations que l’Église n’est pas ici, cela signifie que la
source  et  la  puissance  de  l’unité  n’y  sont  pas ;  mais  il  est  certain  que  l’unité  devait  se
manifester ici-bas.



fait qu’il se tient pour mort au péché ; et sa force pour se séparer du monde consiste en ce
qu’il se tient pour ressuscité et assis en Christ. L’Église dans la pensée de Dieu n’a rien à
faire avec le péché et le monde ; elle est comme Christ Lui-même ; mais les pensées de Dieu
et notre réalisation de Ses pensées sont deux choses différentes. 

On dira peut-être encore qu’en Romains 11, l’apôtre dit que les Gentils prennent la
place d’Israël sur la terre. Mais là, il n’est pas question du mystère de l’Assemblée, et par
conséquent « l’olivier » n’est pas le symbole du corps de Christ dans le ciel. En Romains 1,
Paul parle de son évangile, et de son désir de l’annoncer à Rome ; il fait allusion, au dernier
chapitre, à la révélation du mystère, mais il ne développe pas la doctrine de l’Église comme
corps de Christ, dans les onze premiers chapitres. Ce n’est pas la pensée du Saint Esprit de
parler  de  Juifs  et  de  Gentils  assis  comme  un  seul  corps  au  ciel,  dans  cette  partie  de
l’Écriture. Il ne pourra jamais se dire de l’Église, comme corps de Christ : « Tu seras aussi
retranchée ». La seule pensée en est choquante. Qu’est-ce donc que l’olivier ? C’est sur la
terre l’arbre du témoignage, dans lequel les Gentils, qui forment la profession chrétienne,
ont  été  entés ;  mais  ils  n’ont pas persévéré dans la  bonté  de Dieu.  L’olivier,  comme le
royaume, est en rapport avec la terre, et tout ce qui est de la terre a toujours manqué. 

L’Assemblée n’est pas de la terre pour ce qui concerne son origine et son espérance ;
elle  est  du  ciel.  La  période  de  l’Église  forme  une  parenthèse  dans  l’histoire  des  voies
divines,  sans  aucun  rapport  avec  ce  qui  a  précédé  ou  ce  qui  viendra  plus  tard.  Les
événements de la terre sont indépendants de la présence ou de l’absence de l’Église. Si
l’enlèvement de l’Église avait lieu ce soir, le monde avec tous ses systèmes politiques et
religieux continuerait son train comme à l’ordinaire. L’Église de Dieu ne fait pas partie du
mécanisme  de  ce  monde,  et  tous  ceux  qui  le  voudraient  le  comprennent  rien  au  vrai
caractère de l’Assemblée. Si nos esprits sont remplis du mystère céleste de l’Église, nous
pourrons juger sainement de la chrétienté avec tous ses systèmes et ses sectes. 

Mais le lecteur chrétien comprendra que toutes les tendances de l’esprit humain, non
seulement ne peuvent concevoir la vérité divine de l’Église, mais encore y sont opposées.
Nous avons vu combien il a fallu de temps, avant que l’homme pût la saisir, et qu’elle lui a
été, pour ainsi dire, imposée ; et il nous suffit de considérer l’histoire de l’Église pendant les
derniers dix-huit siècles,  pour voir  combien faiblement cette vérité  a été maintenue,  et
comme elle fut promptement négligée et abandonnée. Le cœur naturel s’attache à la terre,
et  la  pensée  d’une  corporation  terrestre  a  des  attraits  pour  lui.  La  vérité  du caractère
céleste de l’Église ne sera réalisée que par une faible minorité. Les réformateurs (seizième
siècle) n’ont pas recherché cet important sujet. Ils ont été des instruments pour mettre au
jour la précieuse doctrine de la justification par la foi, en contraste avec la superstition
romaine, et aussi pour projeter sur la conscience humaine la lumière de l’inspiration en
opposition  aux  dogmes  faux  et  séduisants  de  la  tradition  humaine.  C’était  beaucoup ;
cependant il faut avouer qu’ils ne se sont pas occupés de la position et de l’espérance de
l’Église. Il y avait une immense distance, il est vrai, entre l’église de Rome et l’Église qui est
au ciel ; cependant on trouvera, à la fin, qu’il n’y a pas de terrain neutre entre les deux, car
tout système religieux formé et dirigé par la sagesse et les ressources de l’homme, quelque
purs que soient ses principes, et quelque hostiles qu’ils soient au catholicisme, a toujours
des éléments terrestres. Jugés par le Saint Esprit, au jour de la lumière céleste, tous les
systèmes humains sont défectueux ; la pensée de l’Église au ciel — d’hommes ici-bas ayant
leur centre d’union en haut — est trop pure et trop élevée pour être connue, d’une manière
générale, parmi les hommes. 



Le cœur s’attache aux choses d’ici-bas, ne comprenant pas que durant cet intervalle
où Dieu rassemble l’Église, par le Saint Esprit, Il ne s’occupe pas de la terre. Il forme le
corps de Christ  pour le ciel.  Pendant qu’Il  s’occupait  publiquement de la terre,  l’Église
comme telle n’existait pas encore ; et quand Dieu recommencera Ses voies envers Israël et
la terre, l’Église sera loin. Pour comprendre tout cela, il faut une plus grande mesure de
spiritualité qu’on ne trouve en général14. 

La question surgit naturellement dans l’esprit  d’un chrétien sérieux : Quelle est la
forme la plus scripturaire du gouvernement de l’Église ? La seule réponse à cette question
serait : Attachez-vous à ceux qui s’appliquent à garder l’unité de l’Esprit par le lien de la
paix. Les sectes ne sont pas l’Église, les partis religieux ne sont pas le corps de Christ. Ainsi,
si nous nous attachons à des sectes, nous nous trouverons dans quelque ruisseau tributaire
du gouffre dont il est parlé en Apocalypse 17 et 18. Ne nous trompons pas, car les principes
se développeront et les systèmes trouveront leur propre niveau. Des préjugés opéreront
pour empêcher la réalisation des vérités célestes dont nous parlons. Ceux qui voudraient
maintenir l’évangile de Paul se trouveront, comme lui, abandonnés et méprisés au milieu
des  pompes  et  de  la  splendeur  de  ce  monde.  Les  disputes  des  sectes  et  le  bruit  des
controverses religieuses étoufferont, sans doute, les faibles voix de ceux qui parleront de
l’appel céleste et de l’enlèvement de l’Église. Mais, que l’homme spirituel, qui se trouve au
milieu  de  cette  déplorable  confusion,  se  souvienne  que  tout  système  de  discipline
ecclésiastique  et  d’interprétation  prophétique  qui  rattache  l’Église  à  la  terre  ou  aux
choses  de  la  terre,  est  contraire  à  l’esprit  et  aux vérités  du grand mystère  qui  a  été
développé par le Saint Esprit dans les écrits de l’apôtre des Gentils. L’Église n’a pas besoin
du secours du monde pour ce qui concerne l’ordre ou la discipline. Le Saint Esprit habite
dans  l’Église,  quelque  brisée  ou  dispersée  qu’elle  soit,  malgré  toute  l’incrédulité  de
l’homme à ce sujet ; si l’on veut introduire des éléments terrestres ou humains, cela ne fera
qu’attrister Celui dont la présence est la lumière des croyants, et la source et la puissance
du  ministère  et  de  la  discipline.  Quant  à  l’espérance  de  l’Église,  « nous  attendons  le
Sauveur » et non l’accomplissement des événements sur la terre. Grâce à Dieu, les croyants
n’ont pas à attendre la révélation de l’Antichrist, mais l’apparition du Fils de Dieu, qui les a
aimés et s’est donné Lui-même pour eux. Les chrétiens doivent comprendre qu’ils n’ont
rien à attendre sinon leur enlèvement pour rencontrer le Seigneur. Le monde se moquera
de cette attente, et de faux docteurs enseigneront des doctrines opposées à cette vérité pour
ébranler la foi des simples ; mais, par la grâce, nous continuerons à nous consoler les uns
les autres, et nous dirons avec le prophète : « les jours se sont approchés, et chaque vision
aura son accomplissement » (Éz. 12, 23). 

En  terminant,  je  dirai  que  je  sens  profondément  combien  j’ai  été  faible  en
développant la doctrine de l’Assemblée ; mais je ne doute pas de son importance, et je suis
assuré  que  plus  le  temps  approche,  plus  la  lumière  sera  répandue,  à  ce  sujet,  sur  les
croyants.  Aujourd’hui,  il  est  à  craindre  que  peu  de  personnes  le  comprennent.  Si  l’on
comprenait mieux l’appel céleste de l’Assemblée, on ferait moins d’efforts pour acquérir un
nom et une position sur la terre. Paul, le grand témoin de la vocation céleste de l’Église, ne
pouvait faire qu’une piètre figure aux yeux des enfants de ce siècle ; il en sera de même de

14 On distinguera sans doute entre les actes publics de Dieu, et les opérations secrètes de Sa
providence. Les premiers cessèrent lorsqu’Israël fut mis de côté et recommenceront quand
Israël  reviendra  sur  la  scène.  Mais  les  opérations  cachées  de  la  providence  continuent
toujours. Dieu dirige les événements politiques pour l’accomplissement de Sa propre volonté.



ceux qui marchent selon ses principes et sur ses traces. Mais il pouvait se consoler dans la
pensée que le solide fondement de Dieu demeure, ayant ce sceau : « Le Seigneur connaît les
siens » ;  et :  « Qu’il  se  retire de l’iniquité,  quiconque prononce le  nom du Seigneur ».  Il
savait que même dans les temps les plus sombres, quelques-uns encore invoqueraient le
Seigneur d’un cœur pur. Qu’il nous soit donné de marcher avec de tels croyants au milieu
de ce triste monde, jusqu’à ce que nous voyions Jésus tel qu’Il est et que nous Lui soyons
rendus semblables à jamais !


	Élie le Thishbite
	Préface de l’auteur
	Élie le Thishbite
	Introduction
	Le premier message du prophète (1 Rois 17, 1)
	Le prophète dans la retraite (1 Rois 17, 2-24)
	La maison d’Achab (1 Rois 18, 3-16)
	Le prophète sur le Carmel (1 Rois 18, 1, 17-46)
	Le prophète sur le mont Horeb (1 Rois 19)
	L’enlèvement du prophète (2 Rois 2)

	Conclusion


